
43 

SIMBOLOGIA DA IMACULADA CONCEIÇÃO E OS FRAGMENTOS 

VICENTINOS: EM BUSCA DA GÊNESE DA ARTE COLONIAL – 1559 

 

SYMBOLISM OF THE IMMACULATE CONCEPTION AND VINCENTIAN FRAGMENTS: 

IN SEARCH OF THE GENESIS OF COLONIAL ART – 1559 

 

SIMBOLISMO DE LA INMACULADA CONCEPCIÓN Y FRAGMENTOS VICENTINOS: EN 

BÚSQUEDA DE LA GÉNESIS DEL ARTE COLONIAL – 1559 

 

Percival Tirapeli1 

percivaltirapeli@gmail.com 

 

 

RESUMO 

As mais antigas talhas dos jesuítas no Novo Mundo – os Fragmentos Vicentinos de 1559 – são 

finalmente reveladas em sua beleza artística e importância histórica. Parte deles foi publicada 

pela primeira vez em Igrejas Paulistas – Barroco e Rococó, em 2003, com indícios de que se 

tratava das antigas talhas da segunda matriz de São Vicente, de 1559, do altar da Imaculada 

Conceição. Em 2023, confirmou-se que os fragmentos eram de São Vicente e foram todos 

catalogados e publicados em As Talhas Jesuíticas da Matriz de São Vicente – 1599, em 2024. 

A primeira análise dos símbolos existentes nas talhas indicava que um dos altares fora elaborado 

para abrigar a primeira escultura brasileira da Imaculada Conceição, modelada por João 

Gonçalo Fernandes em 1560. São quinze fragmentos que apontam para dois altares. Aqui 

destacou-se aqueles fragmentos da Imaculada, em especial o Sol, as Volutas das Águias, o Grifo 

e o Trono, que complementam os símbolos da imagem da Virgem com um anjo (faltante). 

Palavras-chave: Imaculada Conceição; Bestiário Simbólico; Talhas Jesuíticas; Simbologia 

Mariana; Oficinas Jesuíticas. 

 

ABSTRACT  

The oldest carvings of the Jesuits in the New World – the Vincentian Fragments of 1559 – are 

finally revealed in their artistic beauty and historical importance. Part of them was published 

for the first time in "Igrejas Paulistas – Barroco e Rococó" in 2003, with indications that they 

were the ancient carvings, from the second of São Vicente, 1559, from the altar of the 

Immaculate Conception. In 2023, it was confirmed that the fragments were from São Vicente 

and were all cataloged and published in The Jesuit Carvings of the São Vicente Mother Church 

– 1599, in 2024. The initial analysis of the symbols present in the carvings indicated that one 

of the altars was designed to house the first Brazilian sculpture of the Immaculate Conception, 

modeled by João Gonçalo Fernandes in 1560. There are fifteen fragments that point to two 

altars. Here, the fragments of the Immaculate stood out, especially the Sun, the Eagle Scrolls, 

 
1 Professor titular do Instituto de Artes da Universidade Estadual Paulista; Mestre e Doutor pela Escola de 

Comunicação e Artes (ECA), Universidade de São Paulo (USP); e Pós-Doutor pela Universidade Nova de 

Lisboa (UNL). Autor de 33 livros sobre arte brasileira e patrimônio da América Latina, destacando-se Arte dos 

Jesuítas na Ibero-América (Loyola, 2020), Patrimônio Colonial Latino-Americano (SESC, 2018) e Igrejas de 

São Paulo Arte e Fé (org. Ed. Unesp/Loyola, 2021). Artista plástico. 

https://www.youtube.com/c/percivaltirapeli. @percivaltirapelli. 

Lattes: https://lattes.cnpq.br/1423636463797795.  

Orcid: https://orcid.org/0000-0001-5041-9641.  

mailto:percivaltirapeli@gmail.com


44 

the Griffin, and the Throne, which complement the symbols of the Virgin's image with an angel 

(missing). 

Keywords: Immaculate Conception; Symbolic Bestiary; Jesuit Carvings; Marian Symbolism; 

Jesuit Workshops. 

 

RESUMEN  

Las más antiguas tallas de los jesuitas en el Nuevo Mundo – los Fragmentos Vicentinos de 1559 

– son finalmente reveladas en su belleza artística e importancia histórica. Parte de ellos fue 

publicada por primera vez en Igrejas Paulistas – Barroco e Rococó, en 2003, con indicios de 

que se trataba de las antiguas tallas de la segunda iglesia mayor de São Vicente, de 1559, del 

altar de la Inmaculada Concepción. En 2023, se confirmó que los fragmentos eran de São 

Vicente y fueron todos catalogados y publicados en As Talhas Jesuíticas da Matriz de São 

Vicente – 1599, en 2024. El primer análisis de los símbolos existentes en las tallas indicaba que 

uno de los altares había sido elaborado para albergar la primera escultura brasileña de la 

Inmaculada Concepción, modelada por João Gonçalo Fernandes en 1560. Son quince 

fragmentos que apuntan a dos altares. Aquí se destacaron aquellos fragmentos de la Inmaculada, 

en especial el Sol, las Volutas de las Águilas, el Grifo y el Trono, que complementan los 

símbolos de la imagen de la Virgen con un ángel (faltante). 

Palabras clave: Inmaculada Concepción; Bestiario Simbólico; Tallas Jesuitas; Simbolismo 

Mariano; Talleres Jesuitas. 

 

 

AS OFICINAS JESUÍTICAS 

Sabe-se que o encorajamento catequético, por parte da Companhia de Jesus, durou desde 

sua chegada no Brasil, em 1549, até a expulsão dos padres em 1759. Sendo uma companhia 

religiosa nova, tomou emprestados, do período medieval, os símbolos religiosos não 

contaminados com os modismos maneiristas e renascentistas. Tanto na Espanha como em 

Portugal, seguiram as estéticas românica e medieval por mais de três décadas.  

Neste artigo, são analisados os símbolos existentes em alguns fragmentos de talhas dos 

jesuítas no Novo Mundo, denominadas Fragmentos Vicentinos. A hipótese de serem estes 

fragmentos de um altar colateral, o da Imaculada Conceição, conduziu a pesquisa a basear-se 

primeiramente na procedência da madeira – cedro – e no fato de serem condizentes com o 

acervo do colecionador arquiteto George Przirembel, que os adquiriu, a saber: da mesa da 

comunhão, são duas cariátides antropomorfas (acervo Museu de Arte Sacra de São Paulo) e 

dois pilaretes; do(s) dois altar(es) colateral(is), quatro volutas zoomorfas, dois sois para o 

coroamento dos altares; quatro talhas vazadas para as laterais (dois Cordeiros de Deus, Grifo e 

Pássaros Trinos e partes do lambrequim). Todas com resquícios de douramento com técnica 

renascentista. 



45 

AS OFICINAS JESUÍTICAS E OS FRAGMENTOS 

Em 1560, data em que João Gonçalo Fernandes modelou a imagem da Imaculada 

Conceição para a igreja em São Vicente, já havia fabricantes oleiros que eram irmãos jesuítas. 

Mais para o final do século, as atividades concentraram-se na cidade de Santos, onde o irmão 

Francisco Dias construiu, em 1585, o Colégio São Miguel, no qual trabalhava o irmão 

carpinteiro Diogo Álvares. No coroamento do retábulo jesuítico, colocava-se um painel 

pictórico – sabe-se que, nos anos de 1606, 1607 e 1610, morou em Santos o irmão pintor 

Belchior Paulo. Uma pintura a ele atribuída, datada de l600, encontra-se hoje na igreja da Santa 

Casa de Misericórdia do Rio de Janeiro e é do mesmo período e estilo do antigo altar-mor 

vicentino (Leite, 1953).  

Quanto ao ouro para o douramento, Anchieta já dizia existir em São Paulo, em 1554. 

Em 1560, Braz Cubas era auxiliado por Luís Martins para encontrar ouro, embora parco e, em 

1586, havia, por editais régios, mineiros e fundidores em São Vicente (Leite, 1953). 

Configuravam-se, portanto, condições adequadas para se fazer essas obras nas oficinas 

jesuíticas locais, embora seja muito difícil precisar as datas dos entalhes. 

 O que se tem de documentação material para a fundação da igreja é a verga da Igreja 

de Jesus, datada de 1559, depositada no Museu Paulista da Universidade de São Paulo (USP), 

pelo pesquisador e artista Benedito Calixto; as imagens da Imaculada Conceição e de Santo 

Antônio, modeladas por João Gonçalo Fernandes, em 1560, exaustivamente declaradas como 

as primeiras imagens modeladas no Brasil Colônia, estão, a primeira, no Museu de Arte Sacra 

de Santos, e a segunda, na matriz de São Vicente (Tirapeli; Mori, 2024).  

Ainda sobre a procedência, são os estudos sobre o período de envolvimento do arquiteto 

George Przirembel com as reformas da antiga matriz de São Vicente e com o clero da Baixada 

Santista, esclarecendo a aquisição dos fragmentos, pois, em sua coleção, há uma peanha que 

faz parte de outras que estão na igreja. Ainda a documentação existente no Instituto do 

Patrimônio Histórico e Artístico Nacional (IPHAN) sobre um levantamento de objetos antigos 

dos colecionadores paulistas, realizado pela pesquisadora Aracy Amaral em 1972, mostra duas 

cariátides acopladas em um móvel, que se trata das Cariátides Vicentinas, da mesa de 

comunhão, ora no acervo do Museu de Arte Sacra de São Paulo (Tirapeli; Mori, 2024). 

O longo processo de formação da identidade cultural brasileira ocorreu nas diferentes 

regiões e esteve associado, desde as suas origens, ao intercâmbio civilizacional ocorrido 

entres as diversas comunidades que habitaram o vasto território das terras de Vera Cruz: 

índios, africanos de tribos diversas e portugueses de diferentes províncias do reino. 

Assim opina o historiador Francisco Lameira (2024, p. 31) da Universidade do Algarve:  



46 

A par dos franciscanos e dos beneditinos, foram os padres da Companhia de Jesus que 

mais se empenharam na missionação da população, opondo-se algumas vezes a um 

tratamento mais desumano e brutal promovido pelos agentes do poder. Estes 

religiosos potenciaram sob o seu domínio a formação de algumas comunidades 

autónomas, tentando integrá-las nos valores cristãos que, à luz da consciência de 

então, lhes pareciam mais corretos.  

Entre as estratégias usadas na capitania de São Vicente, salientamos o ensino dos 

princípios elementares da religião católica, da língua portuguesa e dos ofícios necessários para 

a satisfação das suas necessidades básicas, incluindo a arte do entalhe da madeira. Para tal, os 

jesuítas toleraram alguns dos valores dessas comunidades, nomeadamente a língua tupi. 

Os testemunhos agora dados a conhecer por Tirapeli e Mori (2024) e sua equipe são 

mais uma prova de um complexo e lento processo de miscigenação cultural. Os fragmentos 

remanescentes, de uma enorme riqueza iconográfica, fizeram parte de um dos retábulos 

colocados sobre a mesa de um altar da primitiva igreja do colégio, posteriormente transformada 

em matriz. Como tal, estiveram agregados ao culto durante algumas décadas, tendo presenciado 

diversos atos religiosos realizados pela comunidade local que frequentava esse templo, 

inclusive nos dias de festa. 

Digno de nota é, por um lado, a abertura mental dos jesuítas, ao promover o envolvimento 

dos jovens entalhadores índios na feitura de um dos principais equipamentos litúrgicos e 

artísticos; por outro, a habilidade destes últimos ao executar com mestria, quer os conteúdos 

indicados pelos padres, designadamente cachos de uvas, serafins, cariátides, fénix, folhagem de 

acanto e volutas, quer elementos da sua cultural local, sobressaindo uma grande diversidade de 

animais da região (serpentes, lagartos, aves, herbívoros, canídeos etc.) e frutos tropicais, com 

destaque para os cajus (Tirapeli; Mori, 2024). 

Figura 1 – Fragmentos Vicentinos: Sol, Águias, Grifo, Cordeiro de Deus, Imaculada Conceição e trono 

 

Fonte: fotos de Manoel Nunes. Fotomontagem de Gerson Tung. 

 

SIMBOLISMO DA MULHER: MARIA IMACULADA 



47 

A representação iconográfica de Maria Imaculada é tardia, visto que a ela antecedem as 

virgens em Majestade e Piedade. A virgindade de Maria fora aclamada no Concílio de Éfeso, 

em 431 d.C., segundo o pensamento de que a concepção da Virgem Maria já existia no 

pensamento de Deus mesmo antes de criar o mundo – in mente Dei ab initio concepta (Lacoste, 

2014, p. 1.093). É, portanto, a única a ser concebida sem pecado entre os homens descendentes 

de Adão e Eva. Para a iconografia, a apresentação do conceito dessa prerrogativa, em especial 

na Idade Média, foi lenta e inspira-se na saudação Ave Maria gratia plena. Maria é então 

representada como menina, sendo, portanto, muito jovem e angélica, fora do alcance do dragão 

– como se criará com a Virgem Apocalíptica no período barroco. Foi o papa Sixto IV, 

franciscano, que aceitou o postulado teológico da doutrina da Imaculada Conceição em 1477, 

seguido pelos teólogos franceses da Sorbonne em 1496, já no fim do Renascimento. Com a 

fundação da Companhia de Jesus em 1540, e o Concílio de Trento (1545-1563), os jesuítas 

tornaram-se propagadores da devoção da Imaculada Conceição. Sua festa foi aclamada para ser 

festejada na Igreja por Clemente XI (1708), e o dogma foi proclamado pelo papa Pio IX (1854) 

na bula Ineffabillis Deus (Lacoste, 2014).  

 

FORMAÇÃO ICONOGRÁFICA DA IMACULADA CONCEIÇÃO 

Um prelúdio da iconografia sobre a concepção de Maria, em princípios do século XVI, 

é apenas a representação de seus pais Santana e Joaquim encontrando-se na Porta Dourada do 

Templo ou, ainda, Santana já com Maria pequena, nua, aparecendo dentro de uma mandorla – 

forma de amêndoa. Ambas, mãe e filha, estão recebendo mensagens de Isaías e David, obra do 

holandês Arnoldo de Nimega. Outra versão é Maria descendo do céu, do final da Idade Média. 

Ela é enviada à terra por Deus, que a havia elegido para a obra da redenção. No descimento do 

céu, a lua a auxilia posicionada em seus pés, estrelas a iluminam e os braços estão estendidos 

ou com as mãos sobre o peito. Para diferenciar da Virgem da Assunção, os olhos da Imaculada, 

voltam-se para a terra. A essa iconografia foram adicionados os símbolos da litania, as armas 

da Virgem – Arma Virginis –, assim como os instrumentos da paixão – Arma Christi – 

popularizados nas Litanias da Virgem de Loreto (Réau, 2008). 

O tema da Virgem Apocalíptica, sem total precisão, foi introduzido, segundo E. Mâle, 

em uma xilogravura de 1505 em Horas da Virgem para o uso de Roma e, posteriormente, em 

Livro de Horas, na França. Na pintura italiana, obra de Carlo Crivelli, de 1492, a Virgem está 

suspensa por fitas falantes com as inscrições: Ut in mente Dei ab initio concepta fui, ita et facta 

sum. Foi, porém, na arte barroca, no século XVII, que se consolidou a iconografia da Imaculada 

Conceição. Sem os símbolos de Cristo e das litanias, a Virgem aparece rodeada por anjos 



48 

flutuando diante de uma mandorla sustentada pela lua crescente. Para recordar sua vitória sobre 

o pecado original, Maria é sustentada pelo globo terrestre e pisa sobre uma serpente (Réau, 

2008). 

Os Fragmentos Vicentinos, executados para a igreja construída em 1559, mostram parte 

dessa construção da iconografia da Imaculada Conceição, com os símbolos de Cristo 

envolvendo-a com o cordeiro, o sol, a águia, o pássaro e a serpente, que, nesse caso, aparece 

várias vezes, remetendo ao ato do pecado original, pois a Imaculada teria sido concebida mesmo 

antes da criação do homem. Completam esses símbolos do bestiário fantasioso, vegetais, como 

a folha de acanto, as gavinhas, as folhas de parras e os cachos de uvas. Os Fragmentos 

Vicentinos materializam o embate entre o bem e o mal e mostram a Virgem Menina, apenas 

concebida, com ares de tenra idade, com o olhar voltado para a terra, praticamente descendo 

dos céus, trazendo estrelas em seu manto, de mãos postas, remetendo às primeiras iconografias 

renascentistas. Seus cabelos são longos, substituindo o véu, segundo ensinamentos bíblicos que 

apontam para as mulheres que faziam voto de consagração a Deus (González, 2009).  

 

TRONO DA IMACULADA 

Graças a essa ênfase simbólica, pode-se apontar ser esse um altar lateral da Virgem da 

Conceição, que era praticamente obrigatório para a difusão do dogma da Imaculada. Na imagem 

em terracota da Virgem, datada de 1560 (ora no Museu de Arte Sacra de Santos), não aparecem 

nem a serpente, nem a lua e anjos a seus pés, atributos essenciais para a Imaculada Conceição. 

Tais símbolos espalham-se, porém, pela talha, sendo a lua, neles, porém, substituída pelo sol, 

sob a forma de resplendor coroando o mainel (atributo também da Virgem Apocalíptica de São 

João Evangelista), complementando o significado da obra. O anjo aparece no trono de forma 

explícita. Na base, os desenhos de sete triângulos simbolizam que a Virgem também esmaga os 

sete pecados capitais, remete aos sete selos e aos triângulos com olhos – quatro na parte frontal 

e um e meio nas laterais. 

É evidente a participação de um teólogo na concepção simbólica da obra, pois a forma 

compositiva é culta, e a feitura certamente é a quatro mãos – do mestre irmão e do habilidoso 

artista nativo. As talhas têm o fervor da crença medieval, o entusiasmo escolar e o didatismo da 

agudeza da criação adaptada. 

A proporcionalidade do trono é tão impressionante quanto sua feitura, em uma só peça 

de madeira. Totaliza 90 cm frontais com dois chanfros em ângulos obtusos, sendo o maior de 

65 cm, formando a base reta com quatro ornamentos lisos triangulares na frente e sete ao todo, 



49 

como as plumas da asa do anjo que se eleva, e o rosto é emoldurado pela ramagem que suporta 

os 35 cm sobre o qual vai o tampo superior.  

A Figura 2 expõe a frente do trono da Imaculada em madeira entalhada, vazada e 

policromada com pouco douramento, 93 cm de base, sendo 65 cm a parte frontal x 27 cm de 

profundidade x 8 cm de espessura, adorno com os triângulos, medindo 45 cm de altura x 35 cm 

parte superior x 24 cm de profundidade. 

Figura 2 – Trono da Imaculada  

 
Fonte: foto Victor Hugo Mori. 

As medidas da imagem variam entre 33 cm e 47 cm, se vistas pelas costas. Visto por 

detrás, o trono revela ser uma peça única. Já visto pela frente, parecem ser três com 

ensambladuras. A feitura da concavidade da peça é exatamente como a de uma canoa indígena. 

Segundo o restaurador Julio Moraes, para se obter os 95 cm das peças na frontalidade, o 

diâmetro inicial da madeira deveria atingir no mínimo 120 cm antes dos desbastes e do uso do 

cerne. Daí porque configurar o altar como um projeto para a imagem já modelada em terracota. 

Se o trono fosse apenas um bloco de madeira, colocado na parte interna do altar, para suportar 

a imagem, ele passaria despercebido, apesar dos vazados que foram executados dessa maneira, 

para o trono estar coerente com todo o conjunto (Tirapeli, 2004).  

A posição do anjo de gola (faltante) ajudou a solucionar um problema plástico que oculta 

a materialidade. Esta solução piramidal curva suplantou os limites matéricos evidentes na parte 

posterior da concavidade que, se não fosse bem executada, poria tudo a perder no trono. A 

beleza aliou-se à funcionalidade que o artesão obteve, além de executar uma peanha sólida. 

Houve ali, sem dúvida, a simbiose de duas culturas: a mão de obra indígena e o desenho 

simbólico renascentista indicado pelo jesuíta. O resultado foi tão surpreendente que encantou a 

todos que puderam vê-lo, séculos após sua execução, mesmo o papa Bento XVI, em sua visita 

a São Paulo, em 2007 (Tirapeli, 2007). Em 2023, foram acoplados dois fragmentos de cabeças 

de águia semelhantes àqueles da parte de cima do altar (Tirapeli; Mori, 2024). 

 

O BESTIÁRIO 



50 

O bestiário simbólico, utilizado amplamente em todas as culturas religiosas, pode ser 

apreciado na arte paleocristã nas catacumbas, para simbolizar Cristo e, em continuidade, nas 

catedrais da Idade Média, em especial nos capitéis das colunas, como símbolos de virtudes ou 

caricaturas das paixões humanas. Na Bíblia, todos os animais teriam entrado na Arca de Noé. Na 

arte cristã, entraram aqueles simbólicos, advindos de outras religiões, como serpente, águia, 

pomba, leão, fênix, cordeiro, cão entre tantos, evocados nos Salmos e popularizados na Legenda 

Áurea, obra medieval de Jacopo de Varazze (2003). Os animais tornam visíveis conceitos 

abstratos, como mansidão, obediência, pureza, assim como os opostos de obscurantismo, como 

traição, sendo a serpente a mais constante. Isto é, eles encarnam o bem ou o mal segundo a Igreja, 

aqueles que se aproximam da vida de Cristo e da Igreja, como a Virgem e as virtudes. Do lado 

oposto, os símbolos do mal, acompanhando a figura de satanás, os vícios e outras religiões 

(Lacoste, 2014).  

Os símbolos da arte paleocristã remetem diretamente a Cristo e se transformaram em 

ideogramas do Salvador: cordeiro, pomba, peixe, pavão real e cervo. Já nas catedrais medievais, 

naqueles símbolos dos animais cristológicos, de certa inocência, retirados da Bíblia, aparecem 

os animais originários da versão latina do Physiologus, como a águia e o leão, amalgamados 

com animais fantasiosos, como unicórnios, fênices, esfinges, grifos, centauros – que 

representam não o Cristo em si, mas passagens de sua vida terrena, como ressureição, paixão, 

ascensão (Réau, 2008).  

 

CORDEIRO DE DEUS I E II 

Este conjunto de fragmentos (Figuras 3a e 3b) revela obras de arte ímpares e 

emocionantes, tanto pela técnica apurada quanto pela simbologia. As talhas o Cordeiro de Deus 

I, em madeira entalhada, vazada e resquícios de policromia, medindo 77 cm x 32 cm x 4 cm, e 

o Cordeiro de Deus II, em madeira entalhada, vazada e resquícios de policromia, medindo 76 

cm x 26,5 cm x 3,5 cm, apresentam, cada qual, um tronco de vinha, serpente e um cordeiro – o 

filho de Deus que acabara de ser concebido ou um membro do rebanho. A videira percorre todo 

o espaço compositivo, ramificando-se em gavinhas, folhas e cachos de uva. A serpente, símbolo 

do pecado original que não afetou a Virgem Maria, enrosca-se na videira – árvore da vida, do 

paraíso e da salvação – e, com sua cauda, entrelaça a cabeça do cordeiro – símbolo da redenção 

do pecado original. 



51 

Figura 3a - O Cordeiro de Deus I 

 

Figura 3b - O Cordeiro de Deus II 

 
Fonte: fotos de Victor Hugo Mori 

O Cordeiro de Deus é, talvez, o símbolo arquetípico mais conhecido como de Cristo e 

está presente nas representações das catacumbas, sobre a proteção do bom pastor. Esteve 

presente nas representações de toda a cultura mediterrânea e nos textos bíblicos, sacrificado por 

Abrão no lugar de seu filho Isaac. Para os israelitas, ser um cordeiro é pertencer ao rebanho de 

Deus. Dócil e representando a inocência, mostra-se aos pés de São João Batista, que impunha 

o dístico Ecce Agnus Dei. Cristo é imolado, sacrificado na cruz, como o cordeiro, e, no 

Apocalipse, está triunfante, vencendo a morte, sobre a montanha de Sião (João, 14-1 – Bíblia 

[...], 1983) e no centro da Jerusalém Celeste. O Concílio de Constantinopla, de 692, ordenou 

que o Cristo fosse representado na cruz, em forma humana, e não mais como o cordeiro ou 

mesmo rodeado pelo sol e pela lua (Chevalier; Greerbrant, 1990). O Cordeiro de Deus é também 

representado como Cordeiro Pascal, o Servidor de Isaías e o Cordeiro Vencedor (Lacoste, 

2014). 

 

GRIFO 

No fragmento o Grifo, a composição é complexa com os seguintes símbolos: duas 

serpentes, um grifo, ramos de videira com cachos de uvas, um pássaro, um lagarto e 

possivelmente um morcego. Uma das serpentes tenta, com a cabeça, aproximar-se do cacho de 

uva – símbolo da Eucaristia. Destaca-se, como elemento maior, o grifo, a fantasia medieval 

aqui revivida: um corpo alado de leão com cabeça de ave fênix. Entrelaça-se em um pequeno 

espaço o bestiário persistente das origens do homem: a serpente e o ser alado, a fênix com 



52 

cabeça de águia e bico aberto, certamente emitindo um som ante um iminente ataque da 

serpente. Na passagem bíblica do Apocalipse, a Virgem esmaga a serpente com os pés. Aqui, o 

ser alado (o leão) esmaga com as patas a cabeça da serpente (ser do desejo, do coito bestial). 

Detrás do grifo, há um lagarto – derivado do símbolo da serpente – que, na cultura bíblica, é o 

símbolo do êxtase contemplativo, da alma que busca a luz. Nesta composição, ele está em lugar 

seguro e morde a cauda da serpente – matando o mal, tal como a Virgem. Dificilmente, estes 

símbolos fariam parte de outro altar, a não ser o da Virgem da Conceição. 

O grifo é um animal mítico das culturas persa e egípcia, passando para outras culturas 

religiosas, como a dos hebreus, em forma de anjos que guardavam a porta do Paraíso e a Arca 

da Aliança, já como anjos. Neste fragmento, está com a orelha pontiaguda, símbolo da 

vigilância, guardião dos tesouros e da ciência. É mais utilizado na ornamentação de frisos e de 

heráldica. Por vezes, está ligado ao símbolo tanto de Cristo, da árvore e da fonte de vida (mesmo 

que não haja nas catacumbas), ou ainda como de satanás, interligado às formas do dragão. Se 

aqui considerarmos símbolo da árvore ou da fonte de vida, vence o mal, a serpente a ser 

esmagada pela Imaculada antes que ocorresse o pecado original. 

A preciosa contribuição de Gauvin Alexander Bailey (2024, p. 39), especialista em arte 

jesuítica da Queen’s University de Ontário, Canadá, opina que  

O motivo grifo e cobra, lembra duas estampas diferentes. O primeiro é um grotesco 

(1528) de Lucas van Leyden mostrando um par de criaturas tipo esfinge e um homem 

alado. As esfinges erguem-se sobre patas traseiras como na escultura brasileira (são 

mais comumente mostrados descansando o peito no chão) e com as asas apontando 

para trás. Embora os rostos do modelo flamengo sejam mais humanos, eles têm o par 

de orelhas pontiagudas e o escultor indígena, se este de fato foi o modelo que ele usou, 

interpretou as caudas semelhantes a cobras das esfinges como serpentes.  

O próprio articulista canadense indica:  

O padre Leonardo Nunes e seus companheiros jesuítas teriam facilmente conseguido 

comprar essas obras em Portugal e elas certamente eram pequenas o suficiente para 

que eles pudessem levá-las consigo entre seus objetos e aí traçar ligações com 

gravuras específicas, quatro delas tem relações intrigantes com os Fragmentos 

Vicentinos (Bailey, 2024, p. 39). 

 

SERPENTE 

A serpente é dos répteis mais presentes na maioria da mítica ancestral, na grande 

totalidade das religiões, sob infinitos aspectos. Na mitologia egípcia, Ísis traz a naja real em sua 

testa; na mitologia grega, Atena a tem ao lado de seus pés. As deusas que têm ligações com a 

terra dominam as serpentes. A pitonisa a consulta para prever o futuro. A serpente é 

popularizada como símbolo a ser vencido; na cristandade, como o animal que tentou Eva para 

comer o fruto do pecado original, portanto símbolo de satanás. Ainda no Antigo Testamento, 



53 

Moisés fundiu uma serpente em bronze, disposta em uma cruz, para a cura dos males. Cristo 

pregou aos apóstolos que fossem tão prudentes como as serpentes. Quando a serpente renova 

sua pele, simboliza o pecador que se dispõe a ter nova vida (Neotti, 2015).  

Nos Fragmentos Vicentinos, a serpente está muito presente. Sem dúvida, o animal mais 

reconhecido pelos indígenas, e de rápida identificação como símbolo da traição e do mal. Ataca 

o cordeiro – que os indígenas não conheciam – que pode ser confundido, na configuração, com 

qualquer outro animal semelhante, de fácil presa para alimentação. A serpente, aqui, aparece 

seis vezes, considerados os rebatimentos dos ornamentos. Essa importância não se deve apenas 

à utilização para a compreensão dos autóctones, mas também pela teologia jesuítica, ao 

considerar que Maria teria sido criada mesmo antes do pecado original provocado pela serpente. 

Assim, Maria, a segunda Eva, não teria ouvido o conselho da serpente, e toma a atitude de 

esmagá-la, não de ouvi-la (Chevalier; Greerbrant, 1990). Maria, com seu poder, esmaga a 

serpente, aludindo que sua condição de ter sido criada sem pecado domina satanás, as heresias 

e os vícios.  

Suas mãos estão justapostas, em sinal de recolhimento e agradecimento por ter sido 

escolhida para gerar o Deus-Filho. Sob seus pés, uma cabeça de querubim ou anjo alado 

(faltante) são mensageiros de Deus, portanto seres celestes símbolos de onipresença e 

inconsciência. Remetem ainda aos anjos da Arca da Aliança, que guardam o Templo, e aos pés 

da Imaculada, que guardam a Virgem (Réau, 2008). 

Uma visão mais detalhada da serpente está em Cordeiro de Deus I e II. O réptil é 

elaborado com certa fluidez, ao laçar o pescoço do cordeiro, serpentear o ramo da videira e 

alcançar o cacho de uva e, em outro fragmento, fustigar o cordeiro acima. Em o Grifo são duas 

serpentes, uma sendo esmagada pelo animal quimera, pequena e de cabeça avantajada e, acima, 

outra que nasce de ramos de videira e é mordida pelo lagarto ou salamandra. Em longa 

curvatura, talvez fustigada, serpenteia até a asa da codorna. Na falta da totalidade do fragmento, 

pode-se apontar que um possível morcego também a ataque. Em todas as representações, as 

escamas são muito bem detalhadas, sendo os movimentos fluídos o que mais se evidencia. 

 

SALAMANDRA OU LAGARTO 

No fragmento Grifo, a salamandra aparece quase oculta entre os ramos de videira, 

mordendo a serpente que ataca a codorna sobre o grifo. Miticamente, a salamandra tem o poder 

de sobreviver às chamas, como ocorrera com a fênix (símbolo da ressureição). Aqui pode ser 

vista como símbolo da castidade, por não ter sexo, assim como as chamas não a consomem, 

mas a purificam das paixões e apagam o fogo da luxúria, segundo Vicente de Beauvais em 



54 

Speculum Maius – O grande espelho, obra medieval na qual o autor dominicano elenca tudo 

que é passível de admiração (Réau, 2008).  

Se considerarmos o fragmento Grifo, hipoteticamente, pertencente ao altar da 

Imaculada, a salamandra é símbolo da castidade e da virgindade. Na hipótese de ser do segundo 

altar, do patrono da igreja, Jesus, assume a simbologia do fogo, em especial aquele do Juízo 

Final, portanto da justiça. Ou ainda o próprio Cristo, que trouxe o fogo na terra e quer vê-lo 

sempre acesso (Neotti, 2015). 

AVES: ÁGUIA, CODORNA, POMBA E FÊNIX 

São diversas as aves que aparecem. As águias são as mais presentes nas Volutas das 

Águias, Águias com Cajus e na parte posterior do Trono da Imaculada. Em os Pássaros Trinos 

são duas codornas e uma fênix que reaparecem em as Fênix e em o Grifo, uma pomba ou codorna.  

Completa o bestiário simbólico no fragmento Grifo, a ave que, com seus voos, une os 

mistérios do céu aos fatos terrestres – símbolo da alma –, e pode aqui nos remeter à pomba (ou 

codorna). Na arte grega, a pomba aparece relacionada à deusa do amor, Vênus. No cristianismo, 

inverte-se, como símbolo da castidade e de estados do espírito. Aqui, interliga-se à presença da 

salamandra, que consome sua luxúria nas chamas, e da serpente do pecado original, ao atacar 

sobre a cabeça do grifo e a ramagem da parra. Completa seus símbolos com as virtudes da 

caridade e da doçura. Como representação da mensagem trazida pelo Arcanjo Gabriel a Maria, 

convencionou-se a leveza da pomba, reconhecida como o Espírito Santo.  

A codorna pode ser confundida com a perdiz até mesmo nas representações em 

mosaicos paleocristãos. Aparece com ramo de oliveira no bico (como também a pomba após o 

dilúvio) e, quando bicando os frutos da videira, símbolo da eucaristia, relembra a ave que os 

israelitas comeram junto com o maná no deserto. A codorna foi aproximada ao altar no Novo 

Testamento, agora como símbolo da Eucaristia, o novo maná que leva à vida eterna. A fênix é 

ave mitológica símbolo da ressurreição. Como a águia, está relacionada aos altos voos, à busca 

da luz e da realeza.  

 

VOLUTAS DAS ÁGUIAS 

As Volutas das Águias são muito semelhantes, com folhas de acanto, parras e cabeça de 

ave. Saindo da voluta, abrem-se folhas de acanto – símbolo da provação vencida que se 

transforma em glória. Na parte central da composição, subitamente aflora uma coluna, símbolo 

da vitória, em contracurva, formando o pescoço da ave. Com 10 cm de largura, afina-se até 

chegar aos 8 cm e, interrompida por uma gavinha e uma parra, transforma-se em pescoço que 



55 

termina em cabeça de águia ou arara – talvez aí colocado com o sentido de representar uma 

fênix – na parte alta, livre da moldura.  

A Voluta das Águias I e II pode ser visualizada na Figura 5a, em madeira entalhada, 

vazada e com resquícios de policromia, medindo 101 cm x 32 cm x 7 cm, e Figura 5b, em 

madeira entalhada, vazada e com resquícios de policromia, medindo 100 cm x 32 cm x 7,5 cm. 

Figura 5a - Voluta das Águias I 

 

Figura 5b - Voluta das Águias II 

 
Fonte: fotoss de Victor Hugo Mori 

A águia, rainha das aves, é aquela que pode contemplar o poder desde as alturas, na busca 

da luz divina. Olhar para o sol – a verdade – é seu destino, apontando para o poder que emana do 

divino. A águia é utilizada para mostrar o poder dos imperadores, perpetuando-se nas dinastias, 

e o poder terrestre, advindo das divindades. Por vezes, apresenta-se bicéfala e coroada. 

O bico da ave é claramente o de uma águia, nascido da folhagem de acanto, sempre 

recoberta com cachos de uva. A parra tem um movimento constante, que se enrosca passando por 

trás da coluna mestra e, com espaço vazado, acaba transformando-se na própria coluna. O 

cordeiro apresenta rabo e cabeça de animal brasileiro e, ao seu lado, há cachos de uva dos quais 

se extrairá o vinho que, substanciado, tornar-se-á o precioso sangue de Cristo. A plumagem, os 

olhos, os bicos, teriam sido inspirados em modelos de gravuras existentes nas oficinas jesuíticas, 

ou a vivência do indígena com as aves – araras – é que teria aflorado na obra escultórica? O 

mesmo indicador ocorre na representação do cordeiro, inexistente no convívio dos autóctones. 

Segundo Réau (2008), a águia, que já servira de símbolo a Júpiter e Odin, entra no 

bestiário cristão junto a São João Evangelista e Cristo – Aquila Christus – ampliando-se para a 

simbologia do batismo, da ascensão e do juízo final. Sobre o ninho, significa a Igreja. Em 

referência ao batismo, está nos Salmos (102-5 – Bíblia [...], 1983, p. 727): “Tua juventude será 

renovada como a da águia.” Segundo a lenda, em Physiologus, a águia eleva-se até o sol, queima 

suas asas e cai em uma fonte e, depois de banhar-se três vezes, rejuvenesce. Na ascensão, a 

águia sai de seu ninho em direção ao sol, fixa-o, transformando-se em um símbolo da imagem 



56 

de Cristo ressuscitado ascendendo aos céus. O corpo da águia, fundindo-se a outros elementos 

– aqui com a folha de acanto – já aparecia como animal heráldico, agarrando presas, em 

escudos, desde a Antiguidade. Tornou-se símbolo do Império Romano. 

 

ÁGUIAS E CAJUS 

Nos dois fragmentos Águias e Cajus, menores, os pescoços das águias estão encobertos 

com folhagens similares àquelas das volutas logo abaixo. A surpresa dessa mudança de motivo 

fitomórfico deve-se ao fato de que o pássaro, ainda que comprimido entre o espaço da moldura 

e o encontro do pescoço como a curva da voluta, está a beliscar um caju e não um cacho com 

uvas – como se apresentam em todas as demais talhas dos Fragmentos Vicentinos. O cajueiro 

tem as folhas ovais – obovadas com as nervuras acentuadas. Nessa composição comprimida, 

dá-se o encontro do bico da ave com a castanha e o pseudofruto (caju), que está alojado entre a 

folha e um ramo que nasce das ramagens do pescoço da ave. 

A Figura 6a, em madeira entalhada, vazada e com resquícios de policromia, mede 85 

cm x 31,5 cm x 7 cm; a Figura 6b, em madeira entalhada, vazada e com resquícios de 

policromia, apresenta esses fragmentos. 

Figura 6a - Volutas das Águias e Cajus 

 

Figura 6b - Volutas das Águias e Cajus (detalhe) 

 
Fonte: fotos de Victor Hugo Mori 

Explica-se: o caju é alimento para os indígenas do litoral brasileiro. Pedro de Magalhães 

Gândavo (1576), no Tratado da Terra do Brasil, assinala: se come caju para refrescar e a sua 

castanha é mais saborosa que a amêndoa europeia. O cajueiro está presente nas pinturas do 

holandês Albert Eckhout, que pintou, em 1641, cenas de tipos do Nordeste brasileiro, a exemplo 

de Mulher Mameluca (Teixeira, 2002). 



57 

Em talhas de igrejas de Salvador, na antiga Sé, existia a Efígie da Fortuna, do século XVI 

(Tirapeli, 2007). Ainda em Salvador, a antiga igreja de São Salvador dos jesuítas, atual catedral, 

no altar dos Santos e Santas Mártires, há frutos tropicais, como cajus e cacaus, acompanhados 

por cachos de uvas (Marques, 2000). Os altares dos Santos e Santas Mártires são de 1560, 

coincidentes com as datas dos Fragmentos Vicentinos e a imagem da Imaculada Conceição. O 

propalado coco da Bahia, procedente das ilhas de Cabo Verde, teria desbancado o caju, com suas 

plantações realizadas pelos portugueses, ainda em 1553.  

 

PÁSSAROS TRINOS 

O fragmento Pássaros Trinos, em madeira entalhada, vazada e resquícios de policromia, 

com 92 cm x 30 cm x 4,5 cm de espessura (Figura 7), apresenta dois pássaros bicando cachos 

de uvas. A composição nasce de uma curva acentuada de uma gavinha da parra e se desenrola 

com uma folha tangendo a moldura da peça. Essa linha da gavinha provoca entrelaçamentos 

em dinâmica de um desenho de gregas, nas quais as linhas se sobrepõem até a parte superior 

onde se encontra uma codorna. De pequena curva, a linha da gavinha reinicia o sentido de 

retorno até alcançar a curva do nascimento compositivo. Nos movimentos que provocam os 

entrelaçamentos, são formados três espaços arredondados, nos quais uma codorna e uma fênix 

estão bicando uvas; no central, uma folha da parra e um cacho de uvas. Os três espaços poderiam 

aludir à Santíssima Trindade.  

Figura 7 – Pássaros Trinos  

 
Fonte: fotos de Victor Hugo Mori. 

Nesse fragmento há dois tipos diferentes de aves: uma codorna, com apenas uma asa na 

extremidade compositiva; e uma fênix, com duas asas na parte central. Na cultura grega, a 

codorna, ave migratória para climas amenos, era o símbolo da alma à procura de Deus. Aparece, 

no Antigo Testamento, como alimento aos israelitas junto ao maná. Na arte Paleocristã, é 

representada nas catacumbas, e, na arte bizantina, bicando os cachos de videira (Neotti, 2015). 

 



58 

AS FÊNIX 

Os fragmentos As Fênix – em madeira entalhada, vazada e com resquícios de 

policromia, medindo 27,5 cm x 75 cm x 3,5 cm de espessura – apresentam duas aves 

engastalhadas em gavinhas de parras. A plumagem, mais alongada e bem definida, diversa da 

plumagem das cabeças dos fragmentos das Volutas das Águias, é executada com goivas 

semicirculares a formarem uma sequência de curvaturas que se tangenciam. Há ainda outro 

indício, não tão evidente, quanto à plumagem da cabeça: a ocorrência de um possível penacho. 

Podemos notar que nasce da cabeça da ave, mas não tem a sequência da curva. Então, seria 

mais uma gavinha ou o penacho em si? 

Figura 8 – As Fênix  

 

Fonte: fotos de Victor Hugo Mori. 

Considerando a primeira diferenciação da plumagem da cabeça e, consequentemente, 

de todo o corpo da ave em questão, consideramos essas aves como simbologia de fênix. O que 

não impossibilita serem águias executadas para outro altar, talvez o altar-mor e, talvez, ainda 

executadas por outro artífice. A simbologia não se distanciaria tanto, pois ambas as aves, águia 

e fênix, sempre estão relacionadas à realeza, à busca de luz e altos voos. A fênix é mitológica, 

símbolo da ressurreição, pois renasce das cinzas depois de autoconsumir-se em um ato ígneo, 

e a águia, espécie de ave, ao perder sua plumagem, rejuvenesce como que pronta para um novo 

batismo, daí estar presente nos batistérios (Neotti, 2015). 

 

ACANTO 

Quanto à folha de acanto, que nasce da voluta no fragmento Volutas das Águias, foi a 

folhagem utilizada na arquitetura funerária da Grécia antiga. Simbolizava que as provações da 

vida e da morte tinham sido superadas, isso devido à presença de seus espinhos. Outras 

folhagens estão presentes na Bíblia, sendo a sarça ardente e os ramos de videira os mais 

conhecidos. O Gênesis (3-18) refere-se à maldição bíblica: “O solo produzirá para ti espinhos 



59 

e cardos, indicando que a provação vencida se transformará em glória.” (Chevalier; Greerbrant, 

1990, p. 10).  

 

VIDEIRA 

A videira é considerada um símbolo sagrado desde a Antiguidade. No Antigo 

Testamento, está relacionada ao novo ciclo de vida de Noé, Moisés e à terra de Canaã. Citada 

por profetas como árvore sagrada, tem a possibilidade de ter sido a árvore do paraíso. Para o 

Profeta Baruc, o Messias é como a videira (Réau, 2008). No Novo Testamento, há diversas 

passagens que apontam que a videira é o símbolo do Reino dos Céus: seu fruto é a eucaristia; 

Jesus é a cepa; a seiva que sobe em seus ramos é a luz do Espírito Santo; e o Pai, o vinhateiro. 

Da mesma forma que era símbolo da terra prometida para os judeus, passou a ser a imagem da 

Igreja e do Salvador crucificado cujo sangue se transubstancia no vinho eucarístico: Brotus 

Ecclesia sive Corpus Domini. Sintetiza a mítica árvore peridexion da Índia, guardada por um 

dragão. Se ressecada, é a morte; se verde, é a ressureição, cantada tanto no Antigo como no 

Novo Testamento: arbor mortis est lex, arbor vitae Evangelium (Réau, 2008, p. 161). 

Nos Fragmentos Vicentinos, a videira está presente no Volutas das Águias, no Grifo e no 

Cordeiro de Deus. No primeiro, a videira emana da folha de acanto e sobe pelo pescoço da águia, 

da mesma forma que circunda uma coluna. No Grifo, em situação dramática, pois a videira 

antepara a luta do bem contra o mal: uma serpente procura abocanhar as uvas e outra ataca um 

pássaro, porém uma delas está prestes a ser massacrada. No fragmento Cordeiro de Deus, este 

espírito do combate entre vida e morte continua, com o cordeiro entre os ramos da videira a ser 

asfixiado e as uvas devoradas pela serpente. Ainda entre os seus ramos e a cabeça do grifo, uma 

pomba – ou pássaro – está pousada, símbolo da Igreja, que faz seu ninho em seus ramos, também 

ameaçada pelo mal (na árvore peridexion, o dragão procura abocanhar os pássaros que nela 

buscam repouso). 

 

SOL 

Os sois aparecem como coroamento dos altares. Símbolo permanente na maioria das 

religiões, muito bem compreendido pelos indígenas como Tupã – manifestação da divindade, 

por meio do trovão e das tempestades – o sol é imortal, fecundador, mas também mortal pelo 

seu calor. O deus Hélio o transporta em sua biga puxada por cavalos de fogo. Apolo era o deus 

identificado com o sol, que, do alto dos céus, protegia ou ameaçava os homens por meio da luz 

da verdade e a justiça. Induzia os homens a se conscientizarem de seus pecados, ao mesmo 

tempo que os auxiliava em suas purificações. Para os romanos, era o sol invictus. Nas Américas 



60 

– dos maias aos incas –, o sol é entidade suprema. Na arte cristã, passa a ser representado junto 

com a lua – dia e noite – e em forma de resplendor aureolando a cabeça de Cristo (Chevalier; 

Greerbrant, 1990). Para essa análise, a citação do Apocalipse elucida a aparição do sol no 

conjunto simbólico A Mulher e o Dragão: “Apareceu no céu um grande sinal: uma mulher 

vestida de sol, com a lua debaixo dos pés e, na cabeça, uma coroa de doze estrelas” (Apocalipse 

12-1 – Bíblia [...], 1983). As estrelas estão na policromia do manto e a lua é substituída pelo 

sol. 

A Figura 9a, do Sol I, em madeira entalhada, vazada, com resquícios de policromia, 

mede 22,5 cm x 79 cm x 3,5 cm de espessura. A Figura 9b, do Sol II, é em madeira entalhada, 

vazada, com resquícios de policromia e mede 26,5 cm x 77,5 cm x 3,5 cm de espessura. 

Figura 9a – Sol I  

 
Fonte: foto Victor Hugo Mori. 

 

Figura 9b – Sol II  

 
Fonte: foto Victor Hugo Mori. 

Também é o sol o emblema jesuítico, tendo as iniciais IHS em seu centro 

resplandecente, com raios ora retos, ora tremulantes. O símbolo foi adotado por santo Inácio de 

Loyola, fundador da Companhia de Jesus, em 1540. O monograma tem as iniciais em latim de 

Jesus Hominium Salvator (Jesus Salvador dos Homens) – IHS – que é o nome de Cristo em 

grego. Junto ao monograma, coloca-se também uma cruz e os três cravos da crucificação. Os 

raios do sol representam a dimensão missionária da Companhia de Jesus em todo o mundo: o 

rei D. João III de Portugal, em 1541, solicitou a santo Inácio de Loyola que enviasse um de seus 

padres até as colônias portuguesas da Ásia, para difundir a fé cristã. São Francisco Xavier foi 

escolhido para o Oriente e, mais tarde, em 1549, Padre Manuel da Nóbrega, para o Brasil 

(Lourenço, 1992). 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 



61 

Os Fragmentos Vicentinos formam um conjunto ímpar de talhas realizadas nas oficinas 

jesuíticas da então Vila de São Vicente fundada em 1532. A primitiva vila foi destruída por um 

maremoto e, ao mudar-se de lugar, foram construídas duas igrejas pelos padres jesuítas, sendo, 

uma delas, a de Jesus, em 1559, dez anos após a chegada em Salvador. Lá se instalaram as 

oficinas, e os mestres catequistas ensinaram aos indígenas o ofício da talha para a construção 

dos altares da igreja. As imagens foram modeladas por um baiano que lá residia, sendo que 

duas permaneceram na igreja de Jesus e uma foi levada para o convento em Itanhaém. Aquela 

igreja foi reformada em 1755, e as talhas emparedadas na base da torre, costume para se 

preservar objetos de culto, como ocorrera nas paredes das igrejas de São Sebastião e Itanhaém, 

ambas no litoral paulista.  

Em posteriores reformas no templo, os fragmentos foram retirados por volta das 

primeiras décadas do século XX e adquiridos ou entregues ao arquiteto George Przirembel 

como pagamento por obras de reformas na igreja ou casa paroquial. Em posse da família, duas 

peças nominadas de Cariátides Vicentinas foram fotografadas em 1972 por Aracy Amaral e, 

em 2002, por intermédio do historiador Carlos Lemos e da família Przirembel, foram 

pesquisadas por Percival Tirapeli. A análise da simbologia contou com a colaboração do 

restaurador Julio Moraes, do arquiteto do Iphan Victor Hugo Mori, dos teólogos Gabriel Frade 

e Sidney Damasio Machado, da filósofa Maria Elisa Linardi e dos especialistas em arte jesuítica 

Gauvin Alexander Bailey, da Queen’s University, Kinsgston, Ontário, Canadá, e Francisco 

Lameira, da Universidade do Algarve, Portugal. 

A primeira análise dos símbolos existentes nas talhas indicava que um dos altares fora 

elaborado para abrigar a primeira escultura brasileira da Imaculada Conceição. Os quinze 

fragmentos, nomeados como Fragmentos Vincentinos, apontam para dois altares. Neste artigo, 

destacamos aqueles fragmentos da Imaculada, em especial o Sol, as Volutas das Águias, o Grifo 

e o Trono, que complementam os símbolos da imagem da Virgem com um anjo (faltante). 

 

REFERÊNCIAS 

BAILEY, Gauvin Alexander. Os fragmentos vicentinos: uma joia da escultura brasileira do final do 

renascimento e alguns possíveis impressos. In: TIRAPELI, Percival. As talhas jesuíticas da matriz de São 

Vicente - 1559. São Paulo: Edições Loyola e Arte Integrada, 2024. p. 35-41. 

BIBLIA Sagrada. Petrópolis: Vozes,1983.  

CHEVALIER, Jean; GREERBRANT, Alain. Dicionário de símbolos. Tradução Vera da Costa e Silva et al. 3. 

ed. rev. e aum. Rio de Janeiro: José Olympio, 1990. 

GONZÁLEZ, Marta Alvarez. Donne. Dizionari dell’Arte. Milano: Electa, 2009. 



62 

GÂNDAVO, Pero de Magalhães. Tratado da Terra do Brasil. Portugal: Digital Library of Literature from 

Lusophone Countries, 1576. Disponível em: https://literaturabrasileira.ufsc.br documentos Tratado da Terra do 

Brasil - Pero de Magalhães Gândavo. Acesso em: 20 jan. 2025. 

LACOSTE, Jean-Yves. Dicionário crítico de teologia. São Paulo: Edições Loyola e Paulinas, 2014. 

LAMEIRA, Francisco. A participação de mão de obra índia no entalhe de composições retabulares no Brasil 

Colonial: os fragmentos de um dos retábulos da igreja da vila de São Vicente (SP). In: TIRAPELI, Percival. As 

talhas jesuíticas da matriz de São Vicente - 1559. São Paulo: Edições Loyola e Arte Integrada, 2024. p. 31-33. 

LEITE, Serafim. Artes e ofícios dos Jesuítas no Brasil (1549-1760). Rio de Janeiro: Livros de Portugal, 1953.  

LOURENÇO, Eduardo. Portugal e os Jesuítas. Oceanos – Os Jesuítas e a ideia de Portugal, Lisboa, n. 12, 

p. 47-53, 1992. 

MARQUES, Lúcia. Aspectos da arte da talha religiosa na cidade da Bahia. In: JORDAN, Katia Fraga (org.). 

Bahia: tesouro da fé. Barcelona: Bustamante, 2000. p. 76-126.  

NEOTTI, Frei Clarêncio. Animais no altar: iconografia e simbologia. Aparecida, SP: Santuário, 2015. 

RÉAU, Louis. Iconografia del arte cristiano. Iconografia de la Bíblia. Nuevo Testamento. Barcelona: Ediciones 

del Serbal, 2008. t.1. v.2. 

TEIXEIRA, Dante Martins. O “Thierbuch” de Zacharias Wagener de Dresden (1614-1668) e os óleos de Albert 

Eckout. In: ECKOUT, Albert. Volta ao Brasil, 1644-2002. Copenhagen, DK: Nationalmuseet, 2002. p. 167-185.  

TIRAPELI, Percival. Igrejas paulistas: barroco e rococó. São Paulo: EdUNESP; Imprensa Oficial do Estado de 

São Paulo, 2004.  

TIRAPELI, Percival. Arte Sacra. Gênese da Fé no Novo Mundo. São Paulo: Imprensa Oficial; Casa Civil, 2007. 

TIRAPELI, Percival; MORI, Victor Hugo. As talhas jesuíticas da Matriz de São Vicente – 1559. São Paulo: 

Edições Loyola e Arte Integrada, 2024. 

VARAZZE, Jacopo de. Legenda Áurea. São Paulo: Cia das Letras, 2003.  

https://literaturabrasileira.ufsc.br/documentos/?action=download&id=81102
https://literaturabrasileira.ufsc.br/documentos/?action=download&id=81102

