43

SIMBOLOGIA DA IMACULADA CONCEICAO E OS FRAGMENTOS
VICENTINOS: EM BUSCA DA GENESE DA ARTE COLONIAL - 1559

SYMBOLISM OF THE IMMACULATE CONCEPTION AND VINCENTIAN FRAGMENTS:
IN SEARCH OF THE GENESIS OF COLONIAL ART — 1559

SIMBOLISMO DE LA INMACULADA CONCEPCION Y FRAGMENTOS VICENTINOS: EN
BUSQUEDA DE LA GENESIS DEL ARTE COLONIAL — 1559

Percival Tirapeli!
percivaltirapeli@gmail.com

RESUMO

As mais antigas talhas dos jesuitas no Novo Mundo — os Fragmentos Vicentinos de 1559 — sdo
finalmente reveladas em sua beleza artistica e importancia historica. Parte deles foi publicada
pela primeira vez em Igrejas Paulistas — Barroco e Rococo, em 2003, com indicios de que se
tratava das antigas talhas da segunda matriz de S3o Vicente, de 1559, do altar da Imaculada
Conceig¢do. Em 2023, confirmou-se que os fragmentos eram de S3o Vicente ¢ foram todos
catalogados e publicados em As Talhas Jesuiticas da Matriz de Sao Vicente — 1599, em 2024.
A primeira analise dos simbolos existentes nas talhas indicava que um dos altares fora elaborado
para abrigar a primeira escultura brasileira da Imaculada Concei¢cdo, modelada por Jodo
Gongalo Fernandes em 1560. Sdo quinze fragmentos que apontam para dois altares. Aqui
destacou-se aqueles fragmentos da Imaculada, em especial o Sol, as Volutas das Aguias, o Grifo
e o Trono, que complementam os simbolos da imagem da Virgem com um anjo (faltante).

Palavras-chave: Imaculada Concei¢do; Bestiario Simbolico; Talhas Jesuiticas; Simbologia
Mariana; Oficinas Jesuiticas.

ABSTRACT

The oldest carvings of the Jesuits in the New World — the Vincentian Fragments of 1559 — are
finally revealed in their artistic beauty and historical importance. Part of them was published
for the first time in "Igrejas Paulistas — Barroco e Rococ6" in 2003, with indications that they
were the ancient carvings, from the second of Sao Vicente, 1559, from the altar of the
Immaculate Conception. In 2023, it was confirmed that the fragments were from Sdo Vicente
and were all cataloged and published in The Jesuit Carvings of the Sdo Vicente Mother Church
— 1599, in 2024. The initial analysis of the symbols present in the carvings indicated that one
of the altars was designed to house the first Brazilian sculpture of the Immaculate Conception,
modeled by Jodo Gongalo Fernandes in 1560. There are fifteen fragments that point to two
altars. Here, the fragments of the Immaculate stood out, especially the Sun, the Eagle Scrolls,

! Professor titular do Instituto de Artes da Universidade Estadual Paulista; Mestre e Doutor pela Escola de
Comunicacao e Artes (ECA), Universidade de Sao Paulo (USP); e P6s-Doutor pela Universidade Nova de
Lisboa (UNL). Autor de 33 livros sobre arte brasileira e patriménio da América Latina, destacando-se Arte dos
Jesuitas na Ibero-América (Loyola, 2020), Patriménio Colonial Latino-Americano (SESC, 2018) e Igrejas de
Sdo Paulo Arte e Fé (org. Ed. Unesp/Loyola, 2021). Artista plastico.
https://www.youtube.com/c/percivaltirapeli. @percivaltirapelli.

Lattes: https://lattes.cnpq.br/1423636463797795.

Orcid: https://orcid.org/0000-0001-5041-9641.


mailto:percivaltirapeli@gmail.com

44

the Griffin, and the Throne, which complement the symbols of the Virgin's image with an angel
(missing).

Keywords: Immaculate Conception; Symbolic Bestiary; Jesuit Carvings; Marian Symbolism;
Jesuit Workshops.

RESUMEN

Las mas antiguas tallas de los jesuitas en el Nuevo Mundo — los Fragmentos Vicentinos de 1559
— son finalmente reveladas en su belleza artistica e importancia historica. Parte de ellos fue
publicada por primera vez en Igrejas Paulistas — Barroco e Rococd, en 2003, con indicios de
que se trataba de las antiguas tallas de la segunda iglesia mayor de Sao Vicente, de 1559, del
altar de la Inmaculada Concepcion. En 2023, se confirmé que los fragmentos eran de Sao
Vicente y fueron todos catalogados y publicados en As Talhas Jesuiticas da Matriz de Sao
Vicente — 1599, en 2024. El primer analisis de los simbolos existentes en las tallas indicaba que
uno de los altares habia sido elaborado para albergar la primera escultura brasilefia de la
Inmaculada Concepcidon, modelada por Jodo Gongalo Fernandes en 1560. Son quince
fragmentos que apuntan a dos altares. Aqui se destacaron aquellos fragmentos de la Inmaculada,
en especial el Sol, las Volutas de las Aguilas, el Grifo y el Trono, que complementan los
simbolos de la imagen de la Virgen con un angel (faltante).

Palabras clave: Inmaculada Concepcion; Bestiario Simbdlico; Tallas Jesuitas; Simbolismo
Mariano; Talleres Jesuitas.

AS OFICINAS JESUITICAS

Sabe-se que o encorajamento catequético, por parte da Companhia de Jesus, durou desde
sua chegada no Brasil, em 1549, até a expulsdo dos padres em 1759. Sendo uma companhia
religiosa nova, tomou emprestados, do periodo medieval, os simbolos religiosos nao
contaminados com os modismos maneiristas € renascentistas. Tanto na Espanha como em
Portugal, seguiram as estéticas romanica e medieval por mais de trés décadas.

Neste artigo, sdo analisados os simbolos existentes em alguns fragmentos de talhas dos
jesuitas no Novo Mundo, denominadas Fragmentos Vicentinos. A hipotese de serem estes
fragmentos de um altar colateral, o da Imaculada Concei¢do, conduziu a pesquisa a basear-se
primeiramente na procedéncia da madeira — cedro — e no fato de serem condizentes com o
acervo do colecionador arquiteto George Przirembel, que os adquiriu, a saber: da mesa da
comunhdo, sdao duas cariatides antropomorfas (acervo Museu de Arte Sacra de Sao Paulo) e
dois pilaretes; do(s) dois altar(es) colateral(is), quatro volutas zoomorfas, dois sois para o
coroamento dos altares; quatro talhas vazadas para as laterais (dois Cordeiros de Deus, Grifo e
Passaros Trinos e partes do lambrequim). Todas com resquicios de douramento com técnica

renascentista.



45

AS OFICINAS JESUITICAS E OS FRAGMENTOS

Em 1560, data em que Jodo Gongalo Fernandes modelou a imagem da Imaculada
Conceigdo para a igreja em Sao Vicente, ja havia fabricantes oleiros que eram irmaos jesuitas.
Mais para o final do século, as atividades concentraram-se na cidade de Santos, onde o irmao
Francisco Dias construiu, em 1585, o Colégio Sao Miguel, no qual trabalhava o irmao
carpinteiro Diogo Alvares. No coroamento do retibulo jesuitico, colocava-se um painel
pictorico — sabe-se que, nos anos de 1606, 1607 ¢ 1610, morou em Santos o irmao pintor
Belchior Paulo. Uma pintura a ele atribuida, datada de 1600, encontra-se hoje na igreja da Santa
Casa de Misericordia do Rio de Janeiro e ¢ do mesmo periodo e estilo do antigo altar-mor
vicentino (Leite, 1953).

Quanto ao ouro para o douramento, Anchieta ja dizia existir em Sao Paulo, em 1554.
Em 1560, Braz Cubas era auxiliado por Luis Martins para encontrar ouro, embora parco e, em
1586, havia, por editais régios, mineiros ¢ fundidores em Sao Vicente (Leite, 1953).
Configuravam-se, portanto, condi¢cdes adequadas para se fazer essas obras nas oficinas
jesuiticas locais, embora seja muito dificil precisar as datas dos entalhes.

O que se tem de documentacdo material para a fundagdo da igreja ¢ a verga da Igreja
de Jesus, datada de 1559, depositada no Museu Paulista da Universidade de Sao Paulo (USP),
pelo pesquisador e artista Benedito Calixto; as imagens da Imaculada Concei¢do e de Santo
Antonio, modeladas por Jodo Gongalo Fernandes, em 1560, exaustivamente declaradas como
as primeiras imagens modeladas no Brasil Colodnia, estdo, a primeira, no Museu de Arte Sacra
de Santos, e a segunda, na matriz de Sdo Vicente (Tirapeli; Mori, 2024).

Ainda sobre a procedéncia, sao os estudos sobre o periodo de envolvimento do arquiteto
George Przirembel com as reformas da antiga matriz de Sdo Vicente e com o clero da Baixada
Santista, esclarecendo a aquisicdo dos fragmentos, pois, em sua colecdo, hd uma peanha que
faz parte de outras que estdo na igreja. Ainda a documentagdo existente no Instituto do
Patrimdnio Historico e Artistico Nacional (IPHAN) sobre um levantamento de objetos antigos
dos colecionadores paulistas, realizado pela pesquisadora Aracy Amaral em 1972, mostra duas
caridtides acopladas em um movel, que se trata das Caridtides Vicentinas, da mesa de
comunhio, ora no acervo do Museu de Arte Sacra de Sdo Paulo (Tirapeli; Mori, 2024).

O longo processo de formacao da identidade cultural brasileira ocorreu nas diferentes
regioes e esteve associado, desde as suas origens, ao intercambio civilizacional ocorrido
entres as diversas comunidades que habitaram o vasto territorio das terras de Vera Cruz:
indios, africanos de tribos diversas e portugueses de diferentes provincias do reino.

Assim opina o historiador Francisco Lameira (2024, p. 31) da Universidade do Algarve:



46

A par dos franciscanos e dos beneditinos, foram os padres da Companhia de Jesus que
mais se empenharam na missiona¢ao da populagdo, opondo-se algumas vezes a um
tratamento mais desumano e brutal promovido pelos agentes do poder. Estes
religiosos potenciaram sob o seu dominio a formagdo de algumas comunidades
autonomas, tentando integra-las nos valores cristdos que, a luz da consciéncia de
entdo, lhes pareciam mais corretos.

Entre as estratégias usadas na capitania de Sao Vicente, salientamos o ensino dos
principios elementares da religido catolica, da lingua portuguesa e dos oficios necessarios para
a satisfacao das suas necessidades basicas, incluindo a arte do entalhe da madeira. Para tal, os
jesuitas toleraram alguns dos valores dessas comunidades, nomeadamente a lingua tupi.

Os testemunhos agora dados a conhecer por Tirapeli ¢ Mori (2024) e sua equipe sdo
mais uma prova de um complexo e lento processo de miscigenagdo cultural. Os fragmentos
remanescentes, de uma enorme riqueza iconografica, fizeram parte de um dos retabulos
colocados sobre a mesa de um altar da primitiva igreja do colégio, posteriormente transformada
em matriz. Como tal, estiveram agregados ao culto durante algumas décadas, tendo presenciado
diversos atos religiosos realizados pela comunidade local que frequentava esse templo,
inclusive nos dias de festa.

Digno de nota ¢, por um lado, a abertura mental dos jesuitas, ao promover o envolvimento
dos jovens entalhadores indios na feitura de um dos principais equipamentos litirgicos e
artisticos; por outro, a habilidade destes ultimos ao executar com mestria, quer os conteudos
indicados pelos padres, designadamente cachos de uvas, serafins, cariatides, fénix, folhagem de
acanto e volutas, quer elementos da sua cultural local, sobressaindo uma grande diversidade de
animais da regido (serpentes, lagartos, aves, herbivoros, canideos etc.) e frutos tropicais, com
destaque para os cajus (Tirapeli; Mori, 2024).

Figura 1 — Fragmentos Vicentinos: Sol, Aguias, Grifo, Cordeiro de Deus, Imaculada Conceigio e trono

Fonte: fotos de Manoel Nunes. Fotomontagem de Gerson Tung.

SIMBOLISMO DA MULHER: MARIA IMACULADA



47

A representagdo iconografica de Maria Imaculada ¢ tardia, visto que a ela antecedem as
virgens em Majestade e Piedade. A virgindade de Maria fora aclamada no Concilio de Efeso,
em 431 d.C., segundo o pensamento de que a concep¢do da Virgem Maria ja existia no
pensamento de Deus mesmo antes de criar o mundo — in mente Dei ab initio concepta (Lacoste,
2014, p. 1.093). E, portanto, a tnica a ser concebida sem pecado entre os homens descendentes
de Adao e Eva. Para a iconografia, a apresentacdo do conceito dessa prerrogativa, em especial
na Idade Média, foi lenta e inspira-se na saudacao Ave Maria gratia plena. Maria ¢ entao
representada como menina, sendo, portanto, muito jovem e angélica, fora do alcance do dragao
— como se criard com a Virgem Apocaliptica no periodo barroco. Foi o papa Sixto IV,
franciscano, que aceitou o postulado teoldgico da doutrina da Imaculada Concei¢do em 1477,
seguido pelos tedlogos franceses da Sorbonne em 1496, ja no fim do Renascimento. Com a
fundagdo da Companhia de Jesus em 1540, e o Concilio de Trento (1545-1563), os jesuitas
tornaram-se propagadores da devogao da Imaculada Conceigdo. Sua festa foi aclamada para ser
festejada na Igreja por Clemente XI (1708), e o dogma foi proclamado pelo papa Pio IX (1854)
na bula Ineffabillis Deus (Lacoste, 2014).

FORMACAO ICONOGRAFICA DA IMACULADA CONCEICAO

Um preludio da iconografia sobre a concep¢ao de Maria, em principios do século XVI,
¢ apenas a representacdo de seus pais Santana e Joaquim encontrando-se na Porta Dourada do
Templo ou, ainda, Santana ja com Maria pequena, nua, aparecendo dentro de uma mandorla —
forma de améndoa. Ambas, mae e filha, estdo recebendo mensagens de Isaias e David, obra do
holandés Arnoldo de Nimega. Outra versao ¢ Maria descendo do céu, do final da Idade Média.
Ela ¢ enviada a terra por Deus, que a havia elegido para a obra da reden¢do. No descimento do
céu, a lua a auxilia posicionada em seus pés, estrelas a iluminam e os bragos estdo estendidos
ou com as maos sobre o peito. Para diferenciar da Virgem da Assung¢ao, os olhos da Imaculada,
voltam-se para a terra. A essa iconografia foram adicionados os simbolos da litania, as armas
da Virgem — Arma Virginis —, assim como os instrumentos da paixdo — Arma Christi —
popularizados nas Litanias da Virgem de Loreto (Réau, 2008).

O tema da Virgem Apocaliptica, sem total precisdo, foi introduzido, segundo E. Male,
em uma xilogravura de 1505 em Horas da Virgem para o uso de Roma e, posteriormente, em
Livro de Horas, na Francga. Na pintura italiana, obra de Carlo Crivelli, de 1492, a Virgem esta
suspensa por fitas falantes com as inscrigdes: Ut in mente Dei ab initio concepta fui, ita et facta
sum. Foi, porém, na arte barroca, no século XVII, que se consolidou a iconografia da Imaculada

Concei¢do. Sem os simbolos de Cristo e das litanias, a Virgem aparece rodeada por anjos



48

flutuando diante de uma mandorla sustentada pela lua crescente. Para recordar sua vitoria sobre
o pecado original, Maria ¢ sustentada pelo globo terrestre e pisa sobre uma serpente (Réau,
2008).

Os Fragmentos Vicentinos, executados para a igreja construida em 1559, mostram parte
dessa constru¢do da iconografia da Imaculada Concei¢do, com os simbolos de Cristo
envolvendo-a com o cordeiro, o sol, a aguia, o passaro e a serpente, que, nesse caso, aparece
varias vezes, remetendo ao ato do pecado original, pois a Imaculada teria sido concebida mesmo
antes da criagao do homem. Completam esses simbolos do bestiario fantasioso, vegetais, como
a folha de acanto, as gavinhas, as folhas de parras e os cachos de uvas. Os Fragmentos
Vicentinos materializam o embate entre o bem e o mal e mostram a Virgem Menina, apenas
concebida, com ares de tenra idade, com o olhar voltado para a terra, praticamente descendo
dos céus, trazendo estrelas em seu manto, de maos postas, remetendo as primeiras iconografias
renascentistas. Seus cabelos sdo longos, substituindo o véu, segundo ensinamentos biblicos que

apontam para as mulheres que faziam voto de consagragao a Deus (Gonzalez, 2009).

TRONO DA IMACULADA

Gragas a essa énfase simbolica, pode-se apontar ser esse um altar lateral da Virgem da
Conceigdo, que era praticamente obrigatério para a difusao do dogma da Imaculada. Na imagem
em terracota da Virgem, datada de 1560 (ora no Museu de Arte Sacra de Santos), ndo aparecem
nem a serpente, nem a lua e anjos a seus pés, atributos essenciais para a Imaculada Conceigao.
Tais simbolos espalham-se, porém, pela talha, sendo a lua, neles, porém, substituida pelo sol,
sob a forma de resplendor coroando o mainel (atributo também da Virgem Apocaliptica de Sao
Jodo Evangelista), complementando o significado da obra. O anjo aparece no trono de forma
explicita. Na base, os desenhos de sete tridngulos simbolizam que a Virgem também esmaga os
sete pecados capitais, remete aos sete selos e aos tridngulos com olhos — quatro na parte frontal
€ um e meio nas laterais.

E evidente a participa¢do de um tedlogo na concepgio simbolica da obra, pois a forma
compositiva ¢ culta, e a feitura certamente ¢ a quatro maos — do mestre irmao e do habilidoso
artista nativo. As talhas tém o fervor da crenga medieval, o entusiasmo escolar e o didatismo da
agudeza da criagdo adaptada.

A proporcionalidade do trono € tdo impressionante quanto sua feitura, em uma sé peca
de madeira. Totaliza 90 cm frontais com dois chanfros em angulos obtusos, sendo o maior de

65 cm, formando a base reta com quatro ornamentos lisos triangulares na frente e sete ao todo,



49

como as plumas da asa do anjo que se eleva, e o rosto ¢ emoldurado pela ramagem que suporta
0s 35 cm sobre o qual vai o tampo superior.

A Figura 2 expode a frente do trono da Imaculada em madeira entalhada, vazada e
policromada com pouco douramento, 93 cm de base, sendo 65 cm a parte frontal x 27 cm de
profundidade x 8 cm de espessura, adorno com os triangulos, medindo 45 cm de altura x 35 cm

parte superior x 24 cm de profundidade.

Figura 2 — Trono da Imaculada

Fonte: foto Victor Hugo Mori.

As medidas da imagem variam entre 33 cm e 47 cm, se vistas pelas costas. Visto por
detrds, o trono revela ser uma pe¢a Unica. Ja visto pela frente, parecem ser trés com
ensambladuras. A feitura da concavidade da peca ¢ exatamente como a de uma canoa indigena.
Segundo o restaurador Julio Moraes, para se obter os 95 cm das pecas na frontalidade, o
diametro inicial da madeira deveria atingir no minimo 120 cm antes dos desbastes e do uso do
cerne. Dai porque configurar o altar como um projeto para a imagem ja modelada em terracota.
Se o trono fosse apenas um bloco de madeira, colocado na parte interna do altar, para suportar
a imagem, ele passaria despercebido, apesar dos vazados que foram executados dessa maneira,
para o trono estar coerente com todo o conjunto (Tirapeli, 2004).

A posicao do anjo de gola (faltante) ajudou a solucionar um problema plastico que oculta
a materialidade. Esta solugdo piramidal curva suplantou os limites matéricos evidentes na parte
posterior da concavidade que, se ndo fosse bem executada, poria tudo a perder no trono. A
beleza aliou-se a funcionalidade que o artesdo obteve, além de executar uma peanha soélida.
Houve ali, sem duvida, a simbiose de duas culturas: a mdo de obra indigena e o desenho
simbolico renascentista indicado pelo jesuita. O resultado foi tdo surpreendente que encantou a
todos que puderam vé-lo, séculos apds sua execu¢do, mesmo o papa Bento XVI, em sua visita
a Sao Paulo, em 2007 (Tirapeli, 2007). Em 2023, foram acoplados dois fragmentos de cabegas

de aguia semelhantes aqueles da parte de cima do altar (Tirapeli; Mori, 2024).

O BESTIARIO



50

O bestiario simbdlico, utilizado amplamente em todas as culturas religiosas, pode ser
apreciado na arte paleocristd nas catacumbas, para simbolizar Cristo e, em continuidade, nas
catedrais da Idade Média, em especial nos capitéis das colunas, como simbolos de virtudes ou
caricaturas das paixdes humanas. Na Biblia, todos os animais teriam entrado na Arca de No¢. Na
arte cristd, entraram aqueles simbolicos, advindos de outras religides, como serpente, aguia,
pomba, ledo, fénix, cordeiro, cdo entre tantos, evocados nos Salmos e popularizados na Legenda
Aurea, obra medieval de Jacopo de Varazze (2003). Os animais tornam visiveis conceitos
abstratos, como mansidao, obediéncia, pureza, assim como 0s opostos de obscurantismo, como
trai¢ao, sendo a serpente a mais constante. Isto ¢, eles encarnam o bem ou o mal segundo a Igreja,
aqueles que se aproximam da vida de Cristo e da Igreja, como a Virgem e as virtudes. Do lado
oposto, os simbolos do mal, acompanhando a figura de satands, os vicios e outras religides
(Lacoste, 2014).

Os simbolos da arte paleocrista remetem diretamente a Cristo e se transformaram em
ideogramas do Salvador: cordeiro, pomba, peixe, pavao real e cervo. Ja nas catedrais medievais,
naqueles simbolos dos animais cristoldgicos, de certa inocéncia, retirados da Biblia, aparecem
os animais originarios da versdo latina do Physiologus, como a 4guia e o ledo, amalgamados
com animais fantasiosos, como unicornios, fénices, esfinges, grifos, centauros — que
representam ndo o Cristo em si, mas passagens de sua vida terrena, como ressurei¢do, paixao,

ascensao (Réau, 2008).

CORDEIRO DE DEUSIE IT

Este conjunto de fragmentos (Figuras 3a e 3b) revela obras de arte impares e
emocionantes, tanto pela técnica apurada quanto pela simbologia. As talhas o Cordeiro de Deus
1, em madeira entalhada, vazada e resquicios de policromia, medindo 77 cm x 32 cm x 4 cm, e
o Cordeiro de Deus II, em madeira entalhada, vazada e resquicios de policromia, medindo 76
cm x 26,5 cm x 3,5 cm, apresentam, cada qual, um tronco de vinha, serpente e um cordeiro — o
filho de Deus que acabara de ser concebido ou um membro do rebanho. A videira percorre todo
0 espago compositivo, ramificando-se em gavinhas, folhas e cachos de uva. A serpente, simbolo
do pecado original que nao afetou a Virgem Maria, enrosca-se na videira — arvore da vida, do
paraiso e da salvacao — e, com sua cauda, entrelaca a cabeca do cordeiro — simbolo da redencao

do pecado original.



51

Figura 3a - O Cordeiro de Deus | Figura 3b - O Cordeiro de Deus 11

Fonte: fotos de Victor Hugo Mori

O Cordeiro de Deus ¢, talvez, o simbolo arquetipico mais conhecido como de Cristo e
estd presente nas representagdes das catacumbas, sobre a prote¢do do bom pastor. Esteve
presente nas representacdes de toda a cultura mediterranea e nos textos biblicos, sacrificado por
Abrao no lugar de seu filho Isaac. Para os israelitas, ser um cordeiro ¢ pertencer ao rebanho de
Deus. Docil e representando a inocéncia, mostra-se aos pés de Sao Jodo Batista, que impunha
o distico Ecce Agnus Dei. Cristo é imolado, sacrificado na cruz, como o cordeiro, e, no
Apocalipse, esta triunfante, vencendo a morte, sobre a montanha de Sido (Jodo, 14-1 — Biblia
[...], 1983) e no centro da Jerusalém Celeste. O Concilio de Constantinopla, de 692, ordenou
que o Cristo fosse representado na cruz, em forma humana, e ndo mais como o cordeiro ou
mesmo rodeado pelo sol e pela lua (Chevalier; Greerbrant, 1990). O Cordeiro de Deus é também
representado como Cordeiro Pascal, o Servidor de Isaias e o Cordeiro Vencedor (Lacoste,

2014).

GRIFO

No fragmento o Grifo, a composicdo ¢ complexa com os seguintes simbolos: duas
serpentes, um grifo, ramos de videira com cachos de uvas, um passaro, um lagarto e
possivelmente um morcego. Uma das serpentes tenta, com a cabeca, aproximar-se do cacho de
uva — simbolo da Eucaristia. Destaca-se, como elemento maior, o grifo, a fantasia medieval
aqui revivida: um corpo alado de ledo com cabeca de ave fénix. Entrelaca-se em um pequeno

espaco o bestiario persistente das origens do homem: a serpente e o ser alado, a fénix com



52

cabega de 4guia e bico aberto, certamente emitindo um som ante um iminente ataque da
serpente. Na passagem biblica do Apocalipse, a Virgem esmaga a serpente com os pés. Aqui, o
ser alado (o ledo) esmaga com as patas a cabeca da serpente (ser do desejo, do coito bestial).
Detras do grifo, hd um lagarto — derivado do simbolo da serpente — que, na cultura biblica, ¢ o
simbolo do éxtase contemplativo, da alma que busca a luz. Nesta composicdo, ele esta em lugar
seguro ¢ morde a cauda da serpente — matando o mal, tal como a Virgem. Dificilmente, estes
simbolos fariam parte de outro altar, a ndo ser o da Virgem da Conceigao.

O grifo ¢ um animal mitico das culturas persa e egipcia, passando para outras culturas
religiosas, como a dos hebreus, em forma de anjos que guardavam a porta do Paraiso e a Arca
da Alianca, j4 como anjos. Neste fragmento, esta com a orelha pontiaguda, simbolo da
vigilancia, guardido dos tesouros e da ciéncia. E mais utilizado na ornamentagao de frisos e de
heréldica. Por vezes, esta ligado ao simbolo tanto de Cristo, da rvore e da fonte de vida (mesmo
que ndo haja nas catacumbas), ou ainda como de satanas, interligado as formas do dragdo. Se
aqui considerarmos simbolo da arvore ou da fonte de vida, vence o mal, a serpente a ser
esmagada pela Imaculada antes que ocorresse o pecado original.

A preciosa contribui¢do de Gauvin Alexander Bailey (2024, p. 39), especialista em arte
jesuitica da Queen’s University de Ontario, Canada, opina que

O motivo grifo e cobra, lembra duas estampas diferentes. O primeiro é um grotesco
(1528) de Lucas van Leyden mostrando um par de criaturas tipo esfinge e um homem
alado. As esfinges erguem-se sobre patas traseiras como na escultura brasileira (sdo
mais comumente mostrados descansando o peito no chio) e com as asas apontando
para tras. Embora os rostos do modelo flamengo sejam mais humanos, eles t€ém o par
de orelhas pontiagudas e o escultor indigena, se este de fato foi o modelo que ele usou,
interpretou as caudas semelhantes a cobras das esfinges como serpentes.

O proprio articulista canadense indica:

O padre Leonardo Nunes e seus companheiros jesuitas teriam facilmente conseguido
comprar essas obras em Portugal e elas certamente eram pequenas o suficiente para
que eles pudessem leva-las consigo entre seus objetos e ai tracar ligagdes com
gravuras especificas, quatro delas tem relacdes intrigantes com os Fragmentos
Vicentinos (Bailey, 2024, p. 39).

SERPENTE

A serpente ¢ dos répteis mais presentes na maioria da mitica ancestral, na grande
totalidade das religides, sob infinitos aspectos. Na mitologia egipcia, {sis traz a naja real em sua
testa; na mitologia grega, Atena a tem ao lado de seus pés. As deusas que tém ligagdes com a
terra dominam as serpentes. A pitonisa a consulta para prever o futuro. A serpente ¢
popularizada como simbolo a ser vencido; na cristandade, como o animal que tentou Eva para

comer o fruto do pecado original, portanto simbolo de satands. Ainda no Antigo Testamento,



53

Moisés fundiu uma serpente em bronze, disposta em uma cruz, para a cura dos males. Cristo
pregou aos apodstolos que fossem tdo prudentes como as serpentes. Quando a serpente renova
sua pele, simboliza o pecador que se dispde a ter nova vida (Neotti, 2015).

Nos Fragmentos Vicentinos, a serpente esta muito presente. Sem duvida, o animal mais
reconhecido pelos indigenas, e de rapida identificacdo como simbolo da traicdo e do mal. Ataca
o cordeiro — que os indigenas ndo conheciam — que pode ser confundido, na configuracdo, com
qualquer outro animal semelhante, de facil presa para alimentacdo. A serpente, aqui, aparece
seis vezes, considerados os rebatimentos dos ornamentos. Essa importancia nao se deve apenas
a utilizacdo para a compreensdo dos autoctones, mas também pela teologia jesuitica, ao
considerar que Maria teria sido criada mesmo antes do pecado original provocado pela serpente.
Assim, Maria, a segunda Eva, ndo teria ouvido o conselho da serpente, e toma a atitude de
esmagé-la, ndo de ouvi-la (Chevalier; Greerbrant, 1990). Maria, com seu poder, esmaga a
serpente, aludindo que sua condi¢do de ter sido criada sem pecado domina satanas, as heresias
e os vicios.

Suas maos estdo justapostas, em sinal de recolhimento e agradecimento por ter sido
escolhida para gerar o Deus-Filho. Sob seus pés, uma cabeca de querubim ou anjo alado
(faltante) sd3o mensageiros de Deus, portanto seres celestes simbolos de onipresenga e
inconsciéncia. Remetem ainda aos anjos da Arca da Alianga, que guardam o Templo, e aos pés
da Imaculada, que guardam a Virgem (Réau, 2008).

Uma visdo mais detalhada da serpente estd em Cordeiro de Deus I e 1. O réptil é
elaborado com certa fluidez, ao lacar o pescoco do cordeiro, serpentear o ramo da videira e
alcancar o cacho de uva e, em outro fragmento, fustigar o cordeiro acima. Em o Grifo sdo duas
serpentes, uma sendo esmagada pelo animal quimera, pequena e de cabeca avantajada e, acima,
outra que nasce de ramos de videira e ¢ mordida pelo lagarto ou salamandra. Em longa
curvatura, talvez fustigada, serpenteia até a asa da codorna. Na falta da totalidade do fragmento,
pode-se apontar que um possivel morcego também a ataque. Em todas as representagdes, as

escamas sao muito bem detalhadas, sendo os movimentos fluidos o que mais se evidencia.

SALAMANDRA OU LAGARTO

No fragmento Grifo, a salamandra aparece quase oculta entre os ramos de videira,
mordendo a serpente que ataca a codorna sobre o grifo. Miticamente, a salamandra tem o poder
de sobreviver as chamas, como ocorrera com a fénix (simbolo da ressurei¢do). Aqui pode ser
vista como simbolo da castidade, por ndo ter sexo, assim como as chamas ndo a consomem,

mas a purificam das paixdes e apagam o fogo da luxtria, segundo Vicente de Beauvais em



54

Speculum Maius — O grande espelho, obra medieval na qual o autor dominicano elenca tudo
que ¢ passivel de admiragdo (Réau, 2008).

Se considerarmos o fragmento Grifo, hipoteticamente, pertencente ao altar da
Imaculada, a salamandra ¢ simbolo da castidade e da virgindade. Na hipotese de ser do segundo
altar, do patrono da igreja, Jesus, assume a simbologia do fogo, em especial aquele do Juizo
Final, portanto da justica. Ou ainda o proprio Cristo, que trouxe o fogo na terra e quer vé-lo

sempre acesso (Neotti, 2015).

AVES: AGUIA, CODORNA, POMBA E FENIX

Sao diversas as aves que aparecem. As aguias sdo as mais presentes nas Volutas das
Aguias, Aguias com Cajus e na parte posterior do Trono da Imaculada. Em os Pdssaros Trinos
sdo duas codornas e uma fénix que reaparecem em as Fénix e em o Grifo, uma pomba ou codorna.

Completa o bestidrio simbolico no fragmento Grifo, a ave que, com seus voos, une os
mistérios do céu aos fatos terrestres — simbolo da alma —, e pode aqui nos remeter a pomba (ou
codorna). Na arte grega, a pomba aparece relacionada a deusa do amor, Vénus. No cristianismo,
inverte-se, como simbolo da castidade e de estados do espirito. Aqui, interliga-se a presenga da
salamandra, que consome sua luxuria nas chamas, e da serpente do pecado original, ao atacar
sobre a cabeca do grifo e a ramagem da parra. Completa seus simbolos com as virtudes da
caridade e da dogura. Como representagdo da mensagem trazida pelo Arcanjo Gabriel a Maria,
convencionou-se a leveza da pomba, reconhecida como o Espirito Santo.

A codorna pode ser confundida com a perdiz at¢ mesmo nas representacdes em
mosaicos paleocristdos. Aparece com ramo de oliveira no bico (como também a pomba apds o
dilavio) e, quando bicando os frutos da videira, simbolo da eucaristia, relembra a ave que os
israelitas comeram junto com o mana no deserto. A codorna foi aproximada ao altar no Novo
Testamento, agora como simbolo da Eucaristia, 0 novo mané que leva a vida eterna. A fénix ¢é
ave mitoldgica simbolo da ressurreicdo. Como a 4guia, esté relacionada aos altos voos, a busca

da luz e da realeza.

VOLUTAS DAS AGUIAS

As Volutas das Aguias sio muito semelhantes, com folhas de acanto, parras e cabega de
ave. Saindo da voluta, abrem-se folhas de acanto — simbolo da provacdo vencida que se
transforma em gloria. Na parte central da composigao, subitamente aflora uma coluna, simbolo
da vitoria, em contracurva, formando o pescoco da ave. Com 10 cm de largura, afina-se até

chegar aos 8 cm e, interrompida por uma gavinha e uma parra, transforma-se em pescogo que



55

termina em cabega de dguia ou arara — talvez ai colocado com o sentido de representar uma
fénix — na parte alta, livre da moldura.

A Voluta das Aguias I e II pode ser visualizada na Figura 5a, em madeira entalhada,
vazada e com resquicios de policromia, medindo 101 cm x 32 cm x 7 cm, e Figura 5b, em

madeira entalhada, vazada e com resquicios de policromia, medindo 100 cm x 32 cm x 7,5 cm.

Figura 5a - Voluta das Aguias I Figura 5b - Voluta das Aguias II

Fonte: fotoss de Victor Hugo Mori

A 4guia, rainha das aves, ¢ aquela que pode contemplar o poder desde as alturas, na busca
da luz divina. Olhar para o sol — a verdade — ¢ seu destino, apontando para o poder que emana do
divino. A 4guia ¢ utilizada para mostrar o poder dos imperadores, perpetuando-se nas dinastias,
e o poder terrestre, advindo das divindades. Por vezes, apresenta-se bicéfala e coroada.

O bico da ave € claramente o de uma 4guia, nascido da folhagem de acanto, sempre
recoberta com cachos de uva. A parra tem um movimento constante, que se enrosca passando por
tras da coluna mestra e, com espago vazado, acaba transformando-se na propria coluna. O
cordeiro apresenta rabo e cabeca de animal brasileiro e, ao seu lado, ha cachos de uva dos quais
se extraird o vinho que, substanciado, tornar-se-a o precioso sangue de Cristo. A plumagem, os
olhos, os bicos, teriam sido inspirados em modelos de gravuras existentes nas oficinas jesuiticas,
ou a vivéncia do indigena com as aves — araras — ¢ que teria aflorado na obra escultorica? O
mesmo indicador ocorre na representa¢do do cordeiro, inexistente no convivio dos autoctones.

Segundo Réau (2008), a 4guia, que ja servira de simbolo a Jupiter e Odin, entra no
bestidrio cristao junto a Sao Jodo Evangelista e Cristo — Aquila Christus — ampliando-se para a
simbologia do batismo, da ascensdo e do juizo final. Sobre o ninho, significa a Igreja. Em
referéncia ao batismo, esta nos Salmos (102-5 — Biblia [...], 1983, p. 727): “Tua juventude sera
renovada como a da aguia.” Segundo a lenda, em Physiologus, a dguia eleva-se até o sol, queima
suas asas e cai em uma fonte e, depois de banhar-se trés vezes, rejuvenesce. Na ascensao, a

dguia sai de seu ninho em dire¢do ao sol, fixa-o, transformando-se em um simbolo da imagem



56

de Cristo ressuscitado ascendendo aos céus. O corpo da aguia, fundindo-se a outros elementos
— aqui com a folha de acanto — ja aparecia como animal heraldico, agarrando presas, em

escudos, desde a Antiguidade. Tornou-se simbolo do Império Romano.

AGUIAS E CAJUS

Nos dois fragmentos Aguias e Cajus, menores, os pescocos das aguias estio encobertos
com folhagens similares aquelas das volutas logo abaixo. A surpresa dessa mudanga de motivo
fitomorfico deve-se ao fato de que o passaro, ainda que comprimido entre o espaco da moldura
e o encontro do pescogo como a curva da voluta, esta a beliscar um caju e ndo um cacho com
uvas — como se apresentam em todas as demais talhas dos Fragmentos Vicentinos. O cajueiro
tem as folhas ovais — obovadas com as nervuras acentuadas. Nessa composi¢ao comprimida,
da-se o encontro do bico da ave com a castanha e o pseudofruto (caju), que esté alojado entre a
folha e um ramo que nasce das ramagens do pescogo da ave.

A Figura 6a, em madeira entalhada, vazada e com resquicios de policromia, mede 85
cm x 31,5 cm x 7 cm; a Figura 6b, em madeira entalhada, vazada e com resquicios de

policromia, apresenta esses fragmentos.

Figura 6a - Volutas das Aguias e Cajus Figura 6b - Volutas das Aguias e Cajus (detalhe)

Fonte: fotos de Victor Hugo Mori

Explica-se: o caju ¢ alimento para os indigenas do litoral brasileiro. Pedro de Magalhaes
Gandavo (1576), no Tratado da Terra do Brasil, assinala: se come caju para refrescar e a sua
castanha € mais saborosa que a améndoa europeia. O cajueiro estd presente nas pinturas do
holandés Albert Eckhout, que pintou, em 1641, cenas de tipos do Nordeste brasileiro, a exemplo

de Mulher Mameluca (Teixeira, 2002).



57

Em talhas de igrejas de Salvador, na antiga Sé, existia a Efigie da Fortuna, do século XVI
(Tirapeli, 2007). Ainda em Salvador, a antiga igreja de Sdo Salvador dos jesuitas, atual catedral,
no altar dos Santos e Santas Martires, hé frutos tropicais, como cajus e cacaus, acompanhados
por cachos de uvas (Marques, 2000). Os altares dos Santos e Santas Martires sdo de 1560,
coincidentes com as datas dos Fragmentos Vicentinos ¢ a imagem da Imaculada Concei¢do. O
propalado coco da Bahia, procedente das ilhas de Cabo Verde, teria desbancado o caju, com suas

plantacdes realizadas pelos portugueses, ainda em 1553.

PASSAROS TRINOS

O fragmento Passaros Trinos, em madeira entalhada, vazada e resquicios de policromia,
com 92 cm x 30 cm x 4,5 cm de espessura (Figura 7), apresenta dois passaros bicando cachos
de uvas. A composi¢do nasce de uma curva acentuada de uma gavinha da parra e se desenrola
com uma folha tangendo a moldura da pecga. Essa linha da gavinha provoca entrelacamentos
em dindmica de um desenho de gregas, nas quais as linhas se sobrepdem até a parte superior
onde se encontra uma codorna. De pequena curva, a linha da gavinha reinicia o sentido de
retorno até alcangar a curva do nascimento compositivo. Nos movimentos que provocam o0s
entrelacamentos, sdo formados trés espagos arredondados, nos quais uma codorna e uma fénix
estdo bicando uvas; no central, uma folha da parra e um cacho de uvas. Os trés espagos poderiam

aludir a Santissima Trindade.

Figura 7 — Passaros Trinos

Fonte: fotos de Victor Hugo Mori.

Nesse fragmento ha dois tipos diferentes de aves: uma codorna, com apenas uma asa na
extremidade compositiva; e uma fénix, com duas asas na parte central. Na cultura grega, a
codorna, ave migratoria para climas amenos, era o simbolo da alma a procura de Deus. Aparece,
no Antigo Testamento, como alimento aos israelitas junto ao mand. Na arte Paleocrista, ¢é

representada nas catacumbas, e, na arte bizantina, bicando os cachos de videira (Neotti, 2015).



58

AS FENIX

Os fragmentos As Fénix — em madeira entalhada, vazada e com resquicios de
policromia, medindo 27,5 cm x 75 c¢cm x 3,5 cm de espessura — apresentam duas aves
engastalhadas em gavinhas de parras. A plumagem, mais alongada e bem definida, diversa da
plumagem das cabegas dos fragmentos das Volutas das Aguias, é executada com goivas
semicirculares a formarem uma sequéncia de curvaturas que se tangenciam. Hé ainda outro
indicio, ndo tao evidente, quanto a plumagem da cabeca: a ocorréncia de um possivel penacho.
Podemos notar que nasce da cabega da ave, mas ndo tem a sequéncia da curva. Entdo, seria

mais uma gavinha ou o penacho em si?

Figura 8 — As Fénix

Fonte: fotos de Victor Hugo Mori.

Considerando a primeira diferenciagdo da plumagem da cabeca e, consequentemente,
de todo o corpo da ave em questdo, consideramos essas aves como simbologia de fénix. O que
nao impossibilita serem aguias executadas para outro altar, talvez o altar-mor e, talvez, ainda
executadas por outro artifice. A simbologia ndo se distanciaria tanto, pois ambas as aves, dguia
e fénix, sempre estdo relacionadas a realeza, a busca de luz e altos voos. A fénix ¢ mitoldgica,
simbolo da ressurrei¢do, pois renasce das cinzas depois de autoconsumir-se em um ato igneo,
e a aguia, espécie de ave, ao perder sua plumagem, rejuvenesce como que pronta para um novo

batismo, dai estar presente nos batistérios (Neotti, 2015).

ACANTO

Quanto a folha de acanto, que nasce da voluta no fragmento Volutas das Aguias, foi a
folhagem utilizada na arquitetura funeraria da Grécia antiga. Simbolizava que as provagoes da
vida e da morte tinham sido superadas, isso devido a presenca de seus espinhos. Outras
folhagens estdo presentes na Biblia, sendo a sarca ardente e os ramos de videira os mais

conhecidos. O Génesis (3-18) refere-se a maldig@o biblica: “O solo produzira para ti espinhos



59

e cardos, indicando que a provacao vencida se transformara em gloria.” (Chevalier; Greerbrant,

1990, p. 10).

VIDEIRA

A videira ¢ considerada um simbolo sagrado desde a Antiguidade. No Antigo
Testamento, esta relacionada ao novo ciclo de vida de Noé, Moisés e a terra de Canaa. Citada
por profetas como arvore sagrada, tem a possibilidade de ter sido a arvore do paraiso. Para o
Profeta Baruc, o Messias ¢ como a videira (Réau, 2008). No Novo Testamento, ha diversas
passagens que apontam que a videira ¢ o simbolo do Reino dos Céus: seu fruto ¢ a eucaristia;
Jesus ¢ a cepa; a seiva que sobe em seus ramos ¢ a luz do Espirito Santo; e o Pai, o vinhateiro.
Da mesma forma que era simbolo da terra prometida para os judeus, passou a ser a imagem da
Igreja e do Salvador crucificado cujo sangue se transubstancia no vinho eucaristico: Brotus
Ecclesia sive Corpus Domini. Sintetiza a mitica arvore peridexion da India, guardada por um
dragdo. Se ressecada, ¢ a morte; se verde, ¢ a ressureicdo, cantada tanto no Antigo como no
Novo Testamento: arbor mortis est lex, arbor vitae Evangelium (Réau, 2008, p. 161).

Nos Fragmentos Vicentinos, a videira esta presente no Volutas das Aguias, no Grifo e no
Cordeiro de Deus. No primeiro, a videira emana da folha de acanto e sobe pelo pescoco da dguia,
da mesma forma que circunda uma coluna. No Grifo, em situagdo dramatica, pois a videira
antepara a luta do bem contra o mal: uma serpente procura abocanhar as uvas e outra ataca um
passaro, porém uma delas esta prestes a ser massacrada. No fragmento Cordeiro de Deus, este
espirito do combate entre vida e morte continua, com o cordeiro entre os ramos da videira a ser
asfixiado e as uvas devoradas pela serpente. Ainda entre os seus ramos € a cabeca do grifo, uma
pomba — ou passaro — estd pousada, simbolo da Igreja, que faz seu ninho em seus ramos, também
ameacada pelo mal (na arvore peridexion, o dragdo procura abocanhar os péassaros que nela

buscam repouso).

SOL

Os sois aparecem como coroamento dos altares. Simbolo permanente na maioria das
religides, muito bem compreendido pelos indigenas como Tupa — manifestacdo da divindade,
por meio do trovao e das tempestades — o sol € imortal, fecundador, mas também mortal pelo
seu calor. O deus Hélio o transporta em sua biga puxada por cavalos de fogo. Apolo era o deus
identificado com o sol, que, do alto dos céus, protegia ou ameagava os homens por meio da luz
da verdade e a justi¢a. Induzia os homens a se conscientizarem de seus pecados, a0 mesmo

tempo que os auxiliava em suas purificagdes. Para os romanos, era o sol invictus. Nas Américas



60

— dos maias aos incas —, o sol ¢ entidade suprema. Na arte cristd, passa a ser representado junto
com a lua — dia e noite — e em forma de resplendor aureolando a cabeca de Cristo (Chevalier;
Greerbrant, 1990). Para essa andlise, a citacdo do Apocalipse elucida a aparigao do sol no
conjunto simbodlico A Mulher e o Dragdo: “Apareceu no céu um grande sinal: uma mulher
vestida de sol, com a lua debaixo dos pés e, na cabeca, uma coroa de doze estrelas” (Apocalipse
12-1 — Biblia [...], 1983). As estrelas estdo na policromia do manto e a lua ¢ substituida pelo
sol.

A Figura 9a, do Sol I, em madeira entalhada, vazada, com resquicios de policromia,
mede 22,5 cm x 79 cm x 3,5 cm de espessura. A Figura 9b, do Sol II, ¢ em madeira entalhada,

vazada, com resquicios de policromia e mede 26,5 cm x 77,5 cm x 3,5 cm de espessura.

Figura 9a — Sol I

Fonte: foto Victor Hugo Mori.

Figura 9b — Sol 11

Fonte: foto Victor Hugo Mori.

Também ¢ o sol o emblema jesuitico, tendo as iniciais IHS em seu centro
resplandecente, com raios ora retos, ora tremulantes. O simbolo foi adotado por santo Inacio de
Loyola, fundador da Companhia de Jesus, em 1540. O monograma tem as iniciais em latim de
Jesus Hominium Salvator (Jesus Salvador dos Homens) — IHS — que ¢ o nome de Cristo em
grego. Junto ao monograma, coloca-se também uma cruz e os trés cravos da crucificagdo. Os
raios do sol representam a dimensao missionaria da Companhia de Jesus em todo o mundo: o
rei D. Jodo III de Portugal, em 1541, solicitou a santo Inécio de Loyola que enviasse um de seus
padres até as coldnias portuguesas da Asia, para difundir a fé cristd. Sdo Francisco Xavier foi
escolhido para o Oriente e, mais tarde, em 1549, Padre Manuel da Noébrega, para o Brasil

(Lourencgo, 1992).

CONSIDERACOES FINAIS



61

Os Fragmentos Vicentinos formam um conjunto impar de talhas realizadas nas oficinas
jesuiticas da entdo Vila de Sao Vicente fundada em 1532. A primitiva vila foi destruida por um
maremoto e, ao mudar-se de lugar, foram construidas duas igrejas pelos padres jesuitas, sendo,
uma delas, a de Jesus, em 1559, dez anos apds a chegada em Salvador. La se instalaram as
oficinas, e 0s mestres catequistas ensinaram aos indigenas o oficio da talha para a construgdo
dos altares da igreja. As imagens foram modeladas por um baiano que 14 residia, sendo que
duas permaneceram na igreja de Jesus e uma foi levada para o convento em Itanhaém. Aquela
igreja foi reformada em 1755, e as talhas emparedadas na base da torre, costume para se
preservar objetos de culto, como ocorrera nas paredes das igrejas de Sdo Sebastido e Itanhaém,
ambas no litoral paulista.

Em posteriores reformas no templo, os fragmentos foram retirados por volta das
primeiras décadas do século XX e adquiridos ou entregues ao arquiteto George Przirembel
como pagamento por obras de reformas na igreja ou casa paroquial. Em posse da familia, duas
pecas nominadas de Cariatides Vicentinas foram fotografadas em 1972 por Aracy Amaral e,
em 2002, por intermédio do historiador Carlos Lemos e da familia Przirembel, foram
pesquisadas por Percival Tirapeli. A andlise da simbologia contou com a colabora¢do do
restaurador Julio Moraes, do arquiteto do Iphan Victor Hugo Mori, dos tedlogos Gabriel Frade
e Sidney Damasio Machado, da fil6sofa Maria Elisa Linardi e dos especialistas em arte jesuitica
Gauvin Alexander Bailey, da Queen’s University, Kinsgston, Ontério, Canada, e Francisco
Lameira, da Universidade do Algarve, Portugal.

A primeira andlise dos simbolos existentes nas talhas indicava que um dos altares fora
elaborado para abrigar a primeira escultura brasileira da Imaculada Concei¢do. Os quinze
fragmentos, nomeados como Fragmentos Vincentinos, apontam para dois altares. Neste artigo,
destacamos aqueles fragmentos da Imaculada, em especial o Sol, as Volutas das Aguias, o Grifo

e o Trono, que complementam os simbolos da imagem da Virgem com um anjo (faltante).

REFERENCIAS

BAILEY, Gauvin Alexander. Os fragmentos vicentinos: uma joia da escultura brasileira do final do
renascimento e alguns possiveis impressos. /n: TIRAPELI, Percival. 4s talhas jesuiticas da matriz de Sdo
Vicente - 1559. Sao Paulo: Edigoes Loyola e Arte Integrada, 2024. p. 35-41.

BIBLIA Sagrada. Petropolis: Vozes,1983.

CHEVALIER, Jean; GREERBRANT, Alain. Dicionario de simbolos. Tradu¢do Vera da Costa e Silva et al. 3.
ed. rev. e aum. Rio de Janeiro: José Olympio, 1990.

GONZALEZ, Marta Alvarez. Donne. Dizionari dell’Arte. Milano: Electa, 2009.



62

GANDAVO, Pero de Magalhdes. Tratado da Terra do Brasil. Portugal: Digital Library of Literature from
Lusophone Countries, 1576. Disponivel em: https://literaturabrasileira.ufsc.br documentos Tratado da Terra do
Brasil - Pero de Magalhdes Gandavo. Acesso em: 20 jan. 2025.

LACOSTE, Jean-Yves. Dicionario critico de teologia. Sdo Paulo: Edi¢des Loyola e Paulinas, 2014.
LAMEIRA, Francisco. A participagdo de mao de obra india no entalhe de composi¢des retabulares no Brasil
Colonial: os fragmentos de um dos retabulos da igreja da vila de Sao Vicente (SP). /n: TIRAPELI, Percival. As
talhas jesuiticas da matriz de Sdo Vicente - 1559. Sao Paulo: Edi¢des Loyola e Arte Integrada, 2024. p. 31-33.
LEITE, Serafim. Artes e oficios dos Jesuitas no Brasil (1549-1760). Rio de Janeiro: Livros de Portugal, 1953.

LOURENCO, Eduardo. Portugal e os Jesuitas. Oceanos — Os Jesuitas e a ideia de Portugal, Lisboa, n. 12,
p- 47-53, 1992.

MARQUES, Lucia. Aspectos da arte da talha religiosa na cidade da Bahia. /n: JORDAN, Katia Fraga (org.).
Bahia: tesouro da fé. Barcelona: Bustamante, 2000. p. 76-126.

NEOTTI, Frei Claréncio. Animais no altar: iconografia e simbologia. Aparecida, SP: Santudrio, 2015.

REAU, Louis. Iconografia del arte cristiano. Iconografia de la Biblia. Nuevo Testamento. Barcelona: Ediciones
del Serbal, 2008. t.1. v.2.

TEIXEIRA, Dante Martins. O “Thierbuch” de Zacharias Wagener de Dresden (1614-1668) ¢ os 6leos de Albert
Eckout. In: ECKOUT, Albert. Volta ao Brasil, 1644-2002. Copenhagen, DK: Nationalmuseet, 2002. p. 167-185.

TIRAPELL, Percival. Igrejas paulistas: barroco e rococo. Sdo Paulo: EQUNESP; Imprensa Oficial do Estado de
Sao Paulo, 2004.

TIRAPELL, Percival. Arte Sacra. Génese da Fé no Novo Mundo. Sdo Paulo: Imprensa Oficial; Casa Civil, 2007.

TIRAPELL, Percival; MORI, Victor Hugo. 4s talhas jesuiticas da Matriz de Sao Vicente — 1559. Sao Paulo:
Edigdes Loyola e Arte Integrada, 2024.

VARAZZE, Jacopo de. Legenda Aurea. Sdo Paulo: Cia das Letras, 2003.


https://literaturabrasileira.ufsc.br/documentos/?action=download&id=81102
https://literaturabrasileira.ufsc.br/documentos/?action=download&id=81102

