
63 

A IMAGEM GÓTICA DE NOSSA SENHORA DA NAZARÉ E A SUA ICONOGRAFIA 

ARTÍSTICA EM PORTUGAL E NO BRASIL (SÉCULOS XIV-XVIII) 

 

THE GOTHIC IMAGE OF OUR LADY OF NAZARÉ AND ITS ARTISTIC ICONOGRAPHY 

IN PORTUGAL AND BRAZIL (14TH-18TH CENTURIES) 

 

LA IMAGEN GÓTICA DE NUESTRA SEÑORA DE NAZARÉ Y SU ICONOGRAFÍA 

ARTÍSTICA EN PORTUGAL Y BRASIL (SIGLOS XIV-XVIII) 

 

Vítor Serrão1 

vit.ser@letras.ulisboa.pt 

ARTIS-IHA-FLUL2 

 

RESUMO 

O restauro recente da escultura de Nossa Senhora da Nazaré existente no Santuário onde é 

cultuada na vila da Nazaré (Portugal) atestou a ancianidade dessa peça devocional, lavrada em 

madeira de oliveira e que data ainda do século XIV. Trata-se de uma versão iconográfica da 

Senhora do Leite e mostra inesperadas qualidades artísticas, que se estendem à policromia. 

O culto em causa, um dos mais antigos processos de legitimação do marianismo existentes no 

Mundo, cresceu a partir do seu santuário-berço na Nazaré, e vai conhecer, a partir do século 

XVII, grandes ramificações um pouco por todos os espaços lusófonos. É, sobretudo, no Brasil 

que atinge o seu clímax, no declinar do século XVIII, no santuário de Belém de Pará e com o 

célebre Círio, património imaterial classificado pela UNESCO. A iconografia medieval 

assumida na escultura manteve o seu tipo matricial, por razões que se analisam e explicam 

através de numerosas versões eruditas e populares. 

Palavras-chave: Escultura Gótica; Senhora da Nazaré; Culto Mariano; Conservação e 

Restauro; Iconografia Sacra. 

 

ABSTRACT 

The recent restoration of the sculpture of Our Lady of Nazareth, located in the Sanctuary where 

she is worshipped in the town of Nazareth (Portugal), attested to the antiquity of this devotional 

piece, carved from olive wood and dating back to the 14th century. It is an iconographic version 

of Our Lady of Milk and displays unexpected artistic qualities, including polychromy. The cult 

in question, one of the oldest processes of legitimizing Marianism in the world, grew from its 

cradle sanctuary in Nazareth and, from the 17th century onward, would experience major 

ramifications throughout Portuguese-speaking countries. It reached its climax, particularly in 

 
1 Professor Catedrático Emérito da Faculdade de Letras da Universidade de Lisboa e investigador sénior do 

Instituto de História da Arte (ARTIS). Licenciado em História (1974) pela ULisboa, mestre (1983) e doutor 

(1992) em História da Arte pela Universidade de Coimbra, com agregação (2002) pela ULisboa, especializou -

se no estudo da pintura maneirista e barroca em Portugal, na teoria da imagem e nos processos de 

globalização artística no contexto do antigo Império Português. Autor de vasta obra científica e de referência, 

como A Pintura Maneirista em Portugal e Josefa de Óbidos e o Tempo Barroco, orientou numerosas 

dissertações de mestrado e doutoramento, coordenou projetos financiados pela Fundação para a Ciência e a 

Tecnologia (FCT) e exerceu cargos de direção no ARTIS, Instituto de História da Arte (IHA) e na Faculdade 

de Letras da Universidade de Lisboa (FLUL). É membro da Academia das Ciências de Lisboa, da Academia 

Portuguesa da História e da Academia Nacional de Belas-Artes, tendo sido condecorado como Comendador 

da Ordem Militar de Sant’Iago da Espada (2008) e distinguido com a Medalha de Mérito Cultural (2024). 
2 Institudo de História da Arte da Faculdade de Letras da Universidade de Lisboa. 



64 

Brazil, in the late 18th century, at the sanctuary of Belém de Pará and with the famous Círio, a 

UNESCO intangible heritage site. The medieval iconography assumed in the sculpture 

maintained its matrixial form, for reasons that can be analyzed and explained through numerous 

scholarly and popular versions. 

Keywords: Gothic Sculpture; Our Lady of Nazareth; Marian Cult; Conservation and 

Restoration; Sacred Iconography. 

 

RESUMEN 

La reciente restauración de la escultura de Nuestra Señora de Nazaret, ubicada en el Santuario 

donde se le venera en la ciudad de Nazaret (Portugal), atestigua la antigüedad de esta pieza 

devocional, tallada en madera de olivo y que data del siglo XIV. Se trata de una versión 

iconográfica de Nuestra Señora de la Leche y exhibe cualidades artísticas inesperadas, 

incluyendo la policromía. El culto en cuestión, uno de los procesos más antiguos de 

legitimación del marianismo en el mundo, surgió de su santuario original en Nazaret y, a partir 

del siglo XVII, experimentaría importantes ramificaciones en los países de habla portuguesa. 

Alcanzó su apogeo, particularmente en Brasil, a finales del siglo XVIII, en el santuario de 

Belém de Pará y con el famoso Círio, declarado Patrimonio Inmaterial de la UNESCO. La 

iconografía medieval asumida en la escultura mantuvo su forma matricial, por razones que 

pueden analizarse y explicarse a través de numerosas versiones académicas y populares. 

Palabras clave: Escultura Gótica; Nuestra Señora de Nazaret; Culto Mariano; Conservación y 

Restauración; Iconografía Sacra. 

 

INTRODUÇÃO 

Antes de mais, cumpre-me saudar o Centro de Estudos da Imaginária Brasileira (CEIB), 

a Universidade Federal de Alagoas (UFAL) e a Prefeitura Municipal de Penedo pela feliz 

oportunidade de poder intervir a propósito de uma matéria tão relevante do Património artístico 

luso-brasileiro: o estudo da escultura devocional3.  

Escolhi como exemplo de análise crítica uma raríssima peça portuguesa do século XIV, 

recentemente restaurada, a qual constitui a fonte canónica para uma vastíssima iconografia 

espalhada a seguir, ao longo da Idade Moderna e até aos nossos dias, a partir da Nazaré e com 

grande acolhimento cultual no Brasil e noutras partes do Mundo. Trata-se da imagem primeva 

de Nossa Senhora da Nazaré, origem de um dos mais vicejantes cultos marianos que, do antigo 

 
3 Cumpre-me agradecer a Beatriz Ramos de Vasconcellos e a Maria Regina Emery Quiles – Centro de 

Estudos de Imaginária Brasileira (CEIB) –, a Ronaldo Lopes (Prefeito de Penedo), a Pedro Penteado 

(Confraria do Santuário da Senhora da Nazaré), a Jaelson Bitran Trindade (IPHAN), a Myriam Ribeiro de 

Oliveira, e ainda, naturalmente, à equipe de técnicos conservadores-restauradores que intervencionaram a 

escultura medieval existente no santuário português da Nazaré – Laboratório de Conservação e Restauro José 

de Figueiredo (LCRJF) –, e a Agesilau Almada, a Aldrin Moura de Figueiredo, a António Candeias 

(Universidade de Évora), a Dóris Santos, a Eduardo Pires Oliveira, a Fátima Justiniano, a Jaelson Bitran 

Trindade, a José Manuel Tedim, a José Meco, a Mário Barroqueiro, a Paulo Fontes, a Maria Adelina Amorim 

e a Olinto Rodrigues dos Santos Filho. A todos o meu muito obrigado pela oportunidade de poder intervir 

neste congresso (Theatro 7 de Setembro, em Penedo, Alagoas) no dia 9 de outubro de 2024. 



65 

império português, chegou aos nossos dias. Estuda-se, a propósito, a viagem de modelos, 

formas e ideias entre os espaços do então chamado império colonial português a partir das 

reapropriações canónicas do modelo medieval assumido pela imagem primitiva.  

Creio que contribuo para integrar, deste modo, os objectivos científicos traçados pelo 

Centro de Estudos da Imaginária Brasileira (Ceib) para este Congresso Internacional da 

Escultura Devocional, de Alagoas, dando maior visibilidade a um problema de arte que, a partir 

de uma arcana escultura, se pode hoje aprofundar nas suas diversas componentes, tanto 

artísticas, como técnicas, materiais, estilísticas, iconográficas, iconológicas e simbólicas. 

Acresce a estas, naturalmente, a dimensão antropológica de uma peça que pode ser agora vista 

e admirada para além da sua vertente de devoção, ou seja, como atestado valorizador do 

Património Histórico-Artístico no domínio da escultura sacra e, ainda, na esfera do Património 

Imaterial, ou seja, na pluralidade do saber fazer dos escultores, imaginários, alvenéis, lavrantes 

e santeiros. A sua sequência iconográfica pode ser, deste modo, melhor explicada e seguida nos 

seus contornos evolutivos. 

A comunicação centra-se, portanto, numa preciosa imagem do século XIV que foi 

recentemente restaurada: a Senhora da Nazaré, representação matricial do seu culto a nível 

pluricontinental. A peça, que existe no Santuário de Nossa Senhora da Nazaré, situado na 

Nazaré, vila do Distrito de Leiria (Portugal), revelou a plenitude das suas qualidades e pode 

agora ser percebida nos seus discursos. Pelo facto de ter sofrido sucessivas repinturas e se 

encontrar sempre coberta por mantos que lhe foram justapostos em diversas épocas, a escultura 

medieval permanecia oculta dos olhares dos estudiosos, ignorando-se a sua real ancianidade e 

mérito artístico.  

Trata-se, em suma, da imagem-mãe que abre um longuíssimo ciclo: o verdadeiro cânone 

iconográfico de um modelo que a partir de Nazaré correu (e corre) mundo ao sabor da 

cartografia devocional do culto, nascido na vila piscatória portuguesa e que encontra o seu 

momento de mais extraordinário fulgor no célebre Círio de Belém do Pará. 

 

PRECISÕES, ACERTOS E STATUS QUAESTIONIS 

Pelas fontes históricas reunidas pelo historiador Pedro Penteado (1998, 2001, 2022), 

autor da mais sólida bibliografia sobre o santuário da Senhora da Nazaré assente em 

investigação primária e na iconografia elencada com a investigação essencial sobre a origem e 

fixação do culto no contexto da Monarquia Dual filipina, o culto já existia no ano de 1377. 

Fixava-se então em torno de uma modesta ermida que se dizia fundada pelo próprio D. Fernando I 

(reinado de 1367-1383) no sítio onde alegadamente se situara o chamado milagre de D. Fuas 



66 

Roupinho e onde, segundo os relatos conhecidos, acorriam já multidões de devotos de dentro e 

fora do Reino a rezar junto da imagem, reclamando a sua intercessão milagreira.  

Nesse modesto espaço venerava-se, portanto, a primitiva imagem-matriz de série, 

achada na lapa e desde então sempre identificada pelos pescadores como a Senhora da Nazaré. 

Trata-se de uma esculturazinha de madeira da Senhora da Nazaré, exposta no altar-mor do 

Santuário, ou seja, é a mesma arcana imagem que aí já se venerava no final do século XIV e 

que foi lavrada, com toda a probabilidade, nessa cronologia temporã. 

O culto estava já estabelecido no sítio da Nazaré (freguesia da Pederneira, Concelho da 

Nazaré, Distrito de Leiria) em torno do famoso milagre de D. Fuas Roupinho, ocorrido ao que 

se crê no ano de 1182, quando o almirante e soldado da Reconquista cristã caçava um veado 

nas arribas do Sítio em certa manhã de denso nevoeiro, tendo invocado a Senhora da Nazaré 

quando se viu em perigo de queda iminente no abismo. É célebre a marca da pegada da montada 

de D. Fuas, visível no lugar da capelinha do Sítio da Nazaré, no lugar onde alegadamente o 

cavalo estacou da perseguição a um veado que o Diabo encarnara e que o iria conduzir à morte... 

Assim nasceu um surto devocional destinado a altos voos (Espírito Santo, 2004).  

Na sequência do acto miraculoso, ocorreu a descoberta de uma imagem da Senhora 

numa pequena lapa rasgada na penedia da encosta, facto singular que mereceu ser tema de uma 

Bula papal de Eugénio IV, em 1377, de promoção do culto. Abriu-se, assim, espaço para que o 

mesmo culto aí se desenvolvesse e aos poucos extravasasse da região, levado por mareantes 

para as quatro partes do Mundo. Com máxima afirmação durante a Idade Moderna portuguesa, 

como muito bem atestou Pedro Penteado (1998), o surto devocional ganhou raízes no seu 

santuário-berço – no Sítio da Nazaré – em torno da veneração à pequena imagem mariana com 

esse título (imagem essa, como veremos, com variante da iconografia da Senhora do Leite), e 

terá grandes ramificações a seguir à Restauração de 1640 pelos espaços do império português 

(Angola, São Tomé e Príncipe, Goa, e terras do Brasil e Grão-Pará), com clímax, já no fim do 

século XVIII, no gigantesco Círio de Belém de Pará, que se mantém nos nossos dias na sua 

plena vivência, tendo já justamente merecido ser classificado pela Organização das Nações 

Unidas para a Educação, a Ciência e a Cultura (UNESCO) como Património Imaterial da 

Humanidade (Amorim, 2016; Henrique; Lima; Maués, 2006; Silva Alves, 1980; Vianna, 

1968)4.  

 
4 Segundo o historiador paraense Aldrin Moura de Figueiredo, é nos romances de Dalcídio Jurandir (1909-

1979) que se encontram as mais belas descrições do Círio de Belém na sua cativante expressão humana, social 

e festiva. Sabemos que foi a Raínha D. Maria I, em 1785, quem impôs a presença da berlinda de D. Fuas 

Roupinho no Círio de Belém do Pará, precisamente para que se não perdesse a memória das origens do culto.  



67 

Embora o historiador alcobacense Frei Bernardo de Brito, e bem assim outros autores 

do século XVII que narraram e desenvolveram com grande entusiasmo esta lenda fundacional, 

tivessem considerado a imagem como sendo lavrada pelo próprio São José, ao natural, na sua 

oficina da Nazaré, na Galileia, e trazida da Palestina no século IV, aquando das invasões que 

assolaram esse território, trata-se – sabemo-lo hoje com absoluta certeza – de uma peça 

escultórica do fim do século XIV e de vincada qualidade artística. Não se trata, obviamente, de 

imagem do século I d.C.! 

Acresce o facto de que a iconografia desta primeira Virgem da Nazaré é absolutamente 

peculiar na sua singela, mas marcante morfologia, nisso residindo também a durabilidade e a 

expansão do culto a que deu origem: a peça segue o modelo iconográfico das Senhoras do Leite 

medievais, numa versão em que se mistura com o tipo paleo-cristão das Virgens em Majestade 

e, ainda, com o tipo orientalizante da Virgem Negra, de cor trigueira. 

O culto de Nossa Senhora da Nazaré assume-se como um dos mais interessantes e 

arcanos processos de legitimação mariana que existem em Portugal, com marcas duradoiras 

em todo o mundo lusófono. Se é verdade que se trata de um culto com origens nas primícias do 

Cristianismo, revitalizado a partir do século VIII no contexto da Reconquista da Península aos 

mouros, e que se desenvolve em Portugal a partir do século XVII na zona da Nazaré por causa 

de certas circunstâncias regionais em que o maravilhoso se revela, é evidente a solidez da sua 

ligação a um especial surto devocional de pescadores e gentes do mar que, de seguida, o iriam 

difundir pelo Mundo, alargando as suas esferas de influência. 

A História da Arte e a Conservação e Restauro, em projecto conjunto, possibitaram 

agora que as dúvidas sobre a ancianidade da escultura se esclarecessem de vez. Se a atribuição 

às mãos de São José não merecia mais que a ressonância piedosa de uma tradição popular, havia 

outras hipóteses de cronologia que puderam ser devidamente discutidas, pondo a nu a sua 

origem trecentista. 

 

UMA PRECIOSIDADE DA ESCULTURA MEDIEVAL PORTUGUESA À LUZ DAS 

PERSPECTIVAS TEÓRICO-METODOLÓGICAS DA HISTÓRIA DA ARTE 

A Nossa Senhora da Nazaré primeva, original do cânone para um culto que irá conhecer 

escala global, é uma verdadeira preciosidade artística. O avançado estado de ruína em que se 

encontrava a peça, e que a força devocional impediu que fosse travado, ao dificultar a sua 

retirada para tratamento laboratorial no Laboratório de Conservação e Restauro José de 

Figueiredo (LCRJF), permite afirmar que, neste caso de estudo, se tratou de uma lenta, mas 



68 

verdadeira e muito eficaz, ressurreição de uma imagem do século XIV que parecia ser 

irrecuperável.  

O trabalho pluridisciplinar realizado no LCRJF foi coroado de sucesso. A pequena 

escultura trecentista foi, como se demonstrou, lavrada no raro suporte de madeira de oliveira, o 

que constituiu desde logo uma primeira surpresa, pois o recurso a esse suporte é de todo inusual 

no caso da escultura devocional. De seguida, a remoção de sucessivas camadas de repintes, 

alguns deles muito grosseiros, que integralmente a adulteravam, permitiu devolver-lhe a 

policromia primitiva e visualizar o esmero com que foi lavrada por um artista desconhecido da 

época gótica. 

A peça tem o interesse máximo, como não pode deixar de ser enfatizado, de ter sido a 

criadora de uma matriz iconográfica que remonta ao século XIV e que, desde o século XVI, se 

impôs a nível internacional. Como afirmou Elsa Murta, técnica responsável da equipa do 

LCRJF que intervencionou esta peça5, o tratamento da madeira e o levantamento dos repintes 

permitiram valorizar valores esmaecidos, recuperar tonalidades primevas e, até, descobrir a 

presença de um surpreendente colar com três corais pendentes a envolver o pescoço da Virgem 

que aleita o Menino! Este atributo iconográfico, muito raro, é interpretado como símbolo da 

protecção das mulheres que amamentam os filhos e reforça a convicção de que o escultor a 

quem foi encomendada a peça era conhecedor de modelos góticos franceses; assim, o mesmo 

tipo de colar com corais encontra outros testemunhos.  

Importa louvar a iniciativa da Confraria da Senhora da Nazaré em prol dos seus acervos, 

valorizando a candidatura a Património Imaterial da Humanidade junto da UNESCO, que neste 

momento decorre um processo que possibilitou a retirada da imagem para ser presente a exame 

e tratamento laboratorial, o que se verificou, apesar de resistências e do desconforto de parte 

dos seus devotos aquando da sua temporária retirada do Santuário.  

O que é uma verdadeira imagem e qual o seu verdadeiro sentido, e o seu papel, na cultura 

ocidental? Recorrendo-se ao iconólogo Hans Belting (2007), podemos interrogar-nos sobre a 

nossa necessidade fundamental de conviver com imagens verdadeiras – imagens autênticas – 

aptas a testemunhar e reproduzir a realidade tal como ela é ou julgamos que possa ser, 

designadamente como intermediárias de fé, mas também como testemunhos vivos de dadas 

 
5 A equipa do Laboratório de Conservação e Restauro José de Figueiredo (LCRJF) que intervencionou esta 

escultura do fim do século XIV, incluíu Elsa Murta, Maria Inês Gomes e Michèle Portela (Escultura), Paulo 

Monteiro e Elsa Lopes (Têxteis), Belmiro Maduro (Metal), Margarida Cavaco (Mobiliário), Lília Esteves 

(Biologia), Ana Filipa Machado, José Carlos Frade e Ana Margarida Cardoso (Química), Luís Piorro 

(Radiografia), Joana Amaral (Conservação Preventiva) e Carlos Prates (Laboratório Affidea). Um trabalho de 

excelência, terminado e apresentado em fevereiro deste ano no Palácio Real da Confraria de Nª Sª da Nazaré. 



69 

circunstâncias históricas, políticas ou ideológicas. Assim se expressam as imagens, afirma o 

grande iconólogo alemão: “[...] são como nómadas que se deslocam, no tempo, de um medium 

para outro; [...] nós vivemos com imagens e compreendemos melhor o mundo em imagens” 

(Belting, 2007). Por isso, em certas fases da História, desde as primícias do Cristianismo, no 

tempo da grande “querela das imagens” na era carolíngea e, sobretudo, durante a Reforma 

protestante e subsequente Contrarreforma, foi feroz a luta entre iconoclastas, os destruidores 

de imagens em nome do combate à idolatria, e iconófilos, os defensores do papel intermediário 

das imagens no campo devocional e da sua incontestável força de convencimento na estrada da 

santidade (Serrão, 2014).  

A imagem sagrada coloca-se, assim, num patamar mais ou menos duradoiro de sucesso 

enquanto testemunho de perdurações imagéticas com carga devocional em torno de questões 

como ver para crer e crer para ver. O elogio da imagem como propaganda, no caso dos 

milagres e lendas encantatórias, como a de D. Fuas Roupinho, aí está para o atestar. O controlo 

da representação das imagens sagradas assumiu, com a 35ª sessão do Concílio de Trento, um 

especial acento ideológico e programático que terá largos efeitos até ao século XVIII (Lopes; 

Serrão, 2022; Nicoli, 2011). “A Igreja apoderou-se do comando da arte religiosa, a fim de a 

expurgar das notas tidas por censuráveis e de promover uma iconografia de combate, de 

testemunho e de catequese”, como escreveu Flávio Gonçalves (1972, p. 13), dando corpo, 

assim, à vasta reacção contra os ataques da Reforma protestante e os seus efeitos.  

As directivas tridentinas tiveram, neste campo, um imediato acolhimento no seio do 

mercado das artes do mundo católico fossem os encomendantes ou os artistas envolvidos na 

produção destinada ao culto, uns e outros dependentes de uma vasta estrutura de vigilância, a 

que as Constituições Sinodais dos bispados deram corpo de lei e, os visitadores episcopais, a 

prática de censura, quando não repressiva (Marcocci; Paiva, 2013). Apesar de essa nova 

situação ser cerceadora das liberdades criativas, é certo que também foi estimuladora de um 

novo espírito de solenidade e eficiência dos resultados artísticos, acentuando-se uma 

significativa melhoria nas condições estatutárias dos artistas que trabalhavam para o mercado 

religioso. Velhas imagens viram, assim, reforçado o seu peso devocional no seio de uma dada 

comunidade. 

Tal como estabeleceu o Concílio tridentino na sua derradeira sessão de 3 e 4 de 

dezembro de 1563, as imagens sacras servem para anatemizar os principaes erros dos hereges 

do nosso e, por isso, buscou adequar a sua representação a uma finalidade de combate às 

heresias iconoclastas do calvinismo e do protestantismo em geral, e de reafirmação catequética 

do sentido tradicional do culto (Christin, 1991). Retomando então algumas directrizes do 



70 

Concílio de Nicéia II, proibiu-se que se exponha imagem alguma de falso dogma e defendeu-

se o papel das imagens sacras como intermediárias de fé e a multiplicação nos locais de culto 

de representações de Cristo, da Virgem e dos santos, numa acção clarificada face a qualquer 

espécie de idolatria, ou seja, não para se lhes prestar um culto só devido a Deus, mas reforçando 

o seu papel salvífico como intermediárias de oração (Besançon, 1994; Dupreux; Jezler; Wirth, 

2001). Se velhas imagens serão, com as deliberações conciliares, dessacralizadas e retiradas 

dos locais de oração por deixarem de servir, outras vêm sempre reafirmado o seu papel de 

testemunho cultual, e esse é o caso precisamente da imagem trecentista da Senhora da Nazaré!  

A Igreja contrarreformada, fiel aos seus antessentes históricos, definiu também a 

necessária qualidade, imprescindível para a eficiência das reproduções artísticas dos mistérios 

da fé, tornando-as credíveis, no sentido de as adequar a objectivos pedagógicos junto das 

populações, estimulando, ao mesmo tempo, o combate contra as imagens de falso dogma ou de 

formosura dissoluta, em muitos casos alvo de alterações impostas ou de destruição. O que 

importava era abrir os olhos da alma, ao mesmo tempo que se anatemizava a prática do 

iconoclasma protestante e o seu ímpeto destruidor contra as imagens sacras. 

O mundo católico assumiu, após o Concílio de Trento, a eficácia de uma reforma em 

que o papel intermediário das imagens devocionais foi peça central e, por isso, incentivado com 

toda a sua força persuasiva e encantatória. Voltando a Hans Belting (2014, p. 15), “[...] as 

imagens da memória e da imaginação nascem no nosso corpo como num medium vivo”. E, no 

seu célebre desabafo, mais afirma o historiador de arte e iconólogo:  

Em segredo, continuamos a acreditar nas imagens… Uma obra de arte é um objecto 

tangível com uma história. Um objecto que pode ser classificado, datado e exibido. 

Por um lado, a imagem desafia tais tentativas de reificação, até na medida em que, 

amiúde, se nos apresenta no limiar entre a existência física e mental (Belting, 2014, 

p. 21, grifo nosso). 

Estas considerações ajudam a perceber melhor a força hierofânica e o sentido 

continuado de devoção de uma raríssima imagem medieval de culto continuado, como é a 

primeira escultura da Senhora da Nazaré, na realidade sempre patente à devoção e nunca 

musealizada. A sua energia artística e vitalidade espiritual residem no carácter vincado do 

entalhe, na modelação naturalista das vestes, nos pormenores acessórios do equipamento, na 

expressão piedosa da Virgem e do Menino Jesus e, por último, da fresca policromia original, 

agora devolvida à luz do dia. Não é comum a nossa disciplina atentar em peças assim, 

consideradas de mero periferismo e, como tal, de dimensão plástica reduzida, dando-se o caso 

acrescido de o seu estado de ruína com várias camadas de grosseira repintura ocultarem por 

inteiro as suas valências artísticas. Mais uma vez se destaca o mérito do trabalho interdisciplinar 



71 

em que técnicos de conservação e restauro, historiadores de arte, antropólogos, investigadores 

de arquivo e outros agentes do Património se dão as mãos para, em conjunto, verem melhor 

uma determinada peça, … uma peça que nada tem de popular e que revela, antes, a presença de 

um imaginário do século XIV com muita personalidade e mérito compositivo! 

A metodologia seguida na História de Arte aponta sempre para um esforço 

pluridisciplinar que tem como objectivo reabrir diálogos rasgados através do silêncio, da névoa 

temporal e da inerente desmemória que foram envolvendo as obras artísticas. Assim se trata de 

agir no campo de uma escultura como esta que aqui se estuda: assumir o diálogo com ela, em 

plenitude, sabendo vê-la para além do legítimo papel que assume no campo devocional, 

enfatizando as suas outras valências, designadamente antropológicas e artísticas. 

Também o recurso ao conceito de Micro-História da Arte na análise da produção 

artística, ao estudar zonas de periferismo, isto é, aquelas que se situam fora dos pólos e dos 

centros considerados de erudição, obriga-nos a rever sempre o tecido artístico (os autores, as 

oficinas, os clientes, os programas artísticos, os estilos, as razões de encomenda, os públicos do 

tempo e os fruidores do amanhã) numa ampla perspectiva comparatista (Serrão, 2016a). Hoje, 

o objectivo que determina e orienta o nosso esforço de investigação histórico-artístico tem de 

ser a busca de saberes que só podem ser percepcionados pelo diálogo pleno entre o olhar que 

mira a obra de arte e a resposta espectável da obra visada, num exercício onde o tempo histórico 

e as inerentes desmemórias são objectivamente superados, pois se trata de peças com dimensão 

trans-contextual e trans-contemporânea.  

Essa condição trans-contemporânea de todas as obras de arte (independentemente dos 

tempos em que tenham sido criadas) é base fundamental de acerto analítico, já que, na sua 

dinâmica inesgotável, única e irrepetível, a Arte é sempre um exercício de engenho produzido 

em alguma situação específica, com variável grau de sucesso, e que se situa algures entre o 

desafio, o testemunho e a inquietação. E é por isso que, de per si, se assume como terreno de 

contemporaneidade, na medida em que – disse-o bem o filósofo e crítico de arte Arthur C. 

Danto (2000) –, seja no ontem ou no amanhã, ela põe sempre à prova a nossa sensibilidade de 

interlocutores e re-criadores activos.  

A História da Arte, sempre tão rica de fenómenos de descontinuidade e permanência 

dadas as relações de miscigenação, pode tirar partido deste conceito (que não se confunde com 

meras listagens de artistas, artífices e obras regionais, mas com um comparatismo alargado que 

ilumine as situações em apreço). É por isso que a Micro-História da Arte, ao devolver uma 

consciência plural aos fenómenos de criação e recepção artística, vem justificar a prática de um 

olhar microscópico sem arrogância nem preconceitos. No caso da Senhora da Nazaré, eis como 



72 

uma imagem do século XIV que passara a constituir tão-só um papel de cultuação readquire, 

com novas possibilidades do saber ver, outros níveis de análise, atestando as suas possibilidades 

artísticas e de inovação (que se afirmam muitas vezes à margem dos grandes “pólos artísticos”), 

renovando o estudo integral dos paradigmas de criação estética nas suas diversas facetas de 

produção e recepção.  

 

UM PROGRAMA ICONOGRÁFICO COM BASE MARIOLÓGICA SUSTENTADA 

O estudo das representações artísticas ligadas ao culto da Senhora da Nazaré assume, 

portanto, um terreno por demais valioso para unir visões oriundas da História da Arte e da 

História da Espiritualidade, da Antropologia e da História das Religiões, da Iconografia e da 

Iconologia, da História dos Cultos e das Tradições, da Micro-História e da Etnografia, para 

perceber melhor como esse lastro imagético sustentou a sua extraordinária irradiação 

devocional – local, regional, nacional e global – a um culto determinado. 

A História da Arte, a Iconografia e a Iconologia reforçam a informação das fontes 

escritas a seu propósito. A escultura medieval que se expõe neste Santuário da Estremadura 

portuguesa à devoção das pessoas – e que constitui a matriz de série –, ornada com seu manto 

bordado setecentista que chegou aos nossos dias e se encontra nos acervos museológicos do 

Santuário, mostra, antes de tudo, a sua óbvia filiação no culto mediévico da Senhora do Leite, 

algo que os estudiosos já longamente analisaram e destacaram (Penteado, 1998). Todavia, a 

iconografia dessa doravante sempre designada Senhora da Nazaré não é fixada apenas por esta 

peça; também nos chegou uma outra escultura de pedra de época e estilo goticizante, ainda que 

de artista regional já do século XVI, onde à representação da Virgem se acrescenta a figura de 

D. Fuas Roupinho com o diabo-veado aflorando do manto (Penteado 1998). A peça encontra-

se no Museu Etnográfico Dr. Joaquim Manso, na Nazaré, e trata-se de exemplar raríssimo de 

junção da iconografia de D. Fuas ao módulo original, num deliberado esforço da Confraria em 

nacionalizar e projetar o culto. 

A já referida Bula do papa Eugénio IV, em 1377, confirmou o culto da Senhora da 

Nazaré neste sítio piscatório, e tornou essa anciana prática hierofânica em torno do sítio do 

primeiro achamento da imagem num acto oficial, digamos assim, o qual tende a enraizar-se nos 

tempos e a ganhar vivências continuadas, que explicam a sua perpetuação. Os primeiros círios 

devocionais terão ocorrido mais tarde, luz da paulatina fixação das primitivas práticas 

devocionais, passando à Índia, à África e ao Brasil6. Segundo a historiadora Maria Adelina 

 
6 Recentes investigações de Maria Adelina Amorim (2022) atestam que o culto só chegou às terras do 

Maranhão e Pará no terceiro quartel do século XVII, trazido pelas naus do novo governador do Estado 



73 

Amorim (2022), este culto tornar-se-ia o breve trecho “transnacional, chegando ao Brasil e 

África” na sequência do Concílio de Trento, cumprindo o objectivo traçado de reafirmar os 

dogmas da fé católica frente à disseminação do protestantismo.  

Dessa origem quatrocentista nos dão conta as fontes cronísticas mais antigas, com realce 

para os citados livros de Manuel de Brito Alão (1628, 1637), o qual, em 1618, elenca atestações 

de ancianidade para o culto, mas referindo, também, o caso das individualidades que, no século 

XVI, vinham prestar veneração à Senhora da Nazaré, como o navegador Vasco da Gama e, 

mesmo, São Francisco Xavier (Penteado, 1998). Em termos de documentação remanescente 

(em que o Santuário é bastante rico, com o seu cartório praticamente incólume), não podemos 

afirmar com certeza a data remota que deu origem ao culto da Nossa Senhora da Nazaré. Certo 

é que, no século XIV, a bula papal atrás referida já contemplava o culto. Segundo constata Pedro 

Penteado (2022), a história deste lugar sagrado surge verdadeiramente bem documentada a 

partir do século XVII, quando se ergueu o Santuário e começaram as concorridas procissões 

cíclicas à Senhora. 

Se, em 1648, o Sítio era, ao que sabemos, ainda muito desabitado, com apenas trinta casas 

além da velha Ermida da Memória (do século XIV, pelo menos) e do Santuário recém-erigido, 

além de estrebarias, de um forno de cal e de um fontenário, a verdade é que tudo se vai 

desenvolver no lugar a ritmo crescente, fruto de procissões cada vez mais imponentes e da carga 

sacralizada do lugar. A respeito do Círio da Prata Grande, uma das maiores referências 

peregrinatórias do culto à Senhora, afirma Pedro Penteado (1998) no seu livro que, à margem 

de esporádicas romarias coletivas, só a partir de 1608 se documentam cíclicas visitas de 

peregrinos ao Sítio, e só com a construção do Santuário começaram a desenvolver-se as 

grandiosas peregrinações, com bodo, círio, inclusão de berlindas, “casas grandes de romeiros”, 

e o natural surgimento de um núcleo habitacional em torno do Sítio. A força popular das 

festividades atinge então o seu clímax, e só no passado século o fenómeno do novo culto de 

Nossa Senhora de Fátima tenderá a enfraquecer o impacto da devoção do Sítio, ao mesmo 

tempo que ele tende a renascer, ainda mais forte e sincrético, em terras de Belém do Pará, no 

Brasil amazónico. 

 
amazónico André Vidal de Negreiros (1606-1680) que, aliás, levavam também o Padre António Vieira, em 

1655. O governador, militar prestigiado pelo facto de ter derrotado os holandeses no Pernambuco, foi também 

por breve trecho governador de Angola, tendo fundado em Luanda, em 1661, a Capela da Senhora da Nazaré, 

ainda existente. Será ele a difundir o culto no Pará, com grande voga, na sua versão localizada: o “milagre do 

caboclo”. 



74 

Conclui-se, voltando à análise da primeira imagem existente da Senhora da Nazaré, que 

data do século XIV tardio, que a iconografia fixada para este culto derivou das representações 

tradicionais da Senhora do Leite, e será esse modelo que doravante será usado pela Senhora da 

Nazaré, dentro e fora de Portugal. A iconografia mariana da primeira Senhora da Nazaré é de 

facto muito peculiar: trata-se de uma representação plástica de artífice gótico (ainda que a 

tradição recolhida por Frei Bernardo de Brito, como se disse acima, a julgasse lavrada pelo 

próprio São José ao natural e trazida da Palestina para Mérida no século IV), que segue o 

modelo iconográfico das Nossas Senhoras do Leite, mesclado com o tipo paleocristão das 

Virgens em Majestade, e ainda com o tipo oriental da chamada Virgem Negra, de cor trigueira.  

Essa coloração de pele manter-se-á, doravante, em toda a iconografia da Senhora, tanto 

em Portugal como no Brasil e, de modo explícito, na representação que se cultua no santuário 

de Belém do Pará. No caso da imagem do Santuário paraense (traça do arquiteto florentino 

Gino Coppedé, de 1913), a primitiva escultura de fins de Setecentos (que também se integra 

dentro da tradição da Senhora do Leite) deu origem a novas versões para saírem na berlinda 

com os Círios, a última das quais data de 1969 e é uma encomenda do padre Miguel Giambelli 

ao escultor italiano Giacomo Mussner (Serrão, 2016b)7. Por curiosidade, nota-se que essa 

imagem tem feições amazónicas e o Menino revela traços miscigenados de índio e caboclo. 

O espírito sincrético nunca deixou de se manifestar com força, desde sempre, neste culto 

mariano: é, aliás, um dos seus mais marcantes traços identitários! 

 

A AFIRMAÇÃO DO CULTO À LUZ DA RESTAURAÇÃO DE 1640: O CICLO DE 

TELAS DE LUÍS DE ALMEIDA COM O HISTORIAL DA SENHORA DA NAZARÉ 

(C. 1675-1680) 

Desde que D. João II ordenou obras importantes na primitiva Ermida do Sítio, 

comemorativa do achado da imagem, e que sua mulher, D. Leonor, ordenou a factura de uma 

torre-campanário no templinho, seguindo-se, com D. Manuel I, a obra dos alpendres, o 

Santuário da Senhora da Nazaré não deixou de crescer, como se disse, em popularidade e 

número de peregrinos.  

Voltando a Pedro Penteado (1998), grande cronista do monumento, com o reinado 

de D. Sebastião, e por iniciativa da sua corte, a antiga Ermida da Memória foi colocada sob 

 
7 Conferir. também a conferência sobre O ciclo de telas de Luís de Almeida no Santuário de Nossa Senhora da 

Nazaré: notas sobre a iconografia de um culto em Portugal e no Brasil, realizada no Colégio de Santo 

Alexandre, em Belém do Pará, a 19 de outubro de 2007. 



75 

jurisdição régia e alvo de novas obras. Todavia, continuava a ser um culto mariano regional, 

apesar da chama aurática da devoção e do número crescente de devotos. Será só no início do 

século XVII, em plena Monarquia Dual, tempo de ampliação do templo sob traças do arquiteto 

régio Luís de Frias, que autores como Frei Bernardo de Brito e o Padre Brito Alão, já citados, 

vieram fortalecer os laços do culto da Senhora da Nazaré à Monarquia portuguesa e proteção 

régia, seguindo, ambos, intuitos parenéticos de mais ou menos evidente sinal patriótico e 

anti-castelhano. 

Tal relação não foi pacífica, como nos diz Pedro Penteado (1998), pois surgiram 

rivalidades entre o Abade de Alcobaça e a Confraria, concorrendo nas memórias da lenda para 

a reivindicação da posse e dos direitos sobre a confraria da Senhora da Nazaré, no Sítio. Os 

círios, com os seus bodos e as demais festividades inerentes, multiplicam-se nos séculos XVII 

e XVIII, primeiro pelas terras da província da Estremadura portuguesa e do Ribatejo, abarcando 

de seguida toda a chamada região saloia, até Setúbal, e ao Cabo Espichel – local de um outro 

santuário de culto mariano com significativa importância e já muito concorrido nessa mesma 

época (Marques, 2008) – o que acentua o facto de se tratar de um culto nascido sob a égide de 

marítimos, de pescadores e de mareantes viajeiros entre a Europa, as Américas, África e o 

Oriente.  

Assim sendo, tratando-se de um culto mariano que tem relevo na assistência espiritual 

aos pescadores, aos embarcados e aos náufragos, é perfeitamente explícito que o seu culto 

seguisse o rumo das viagens marítimas dos portugueses e que numerosas capelas com a mesma 

invocação se multiplicassem pelo império. O poder de atração devocional do Sítio traz à Nazaré, 

a partir da Restauração de D. João IV, todos os reis brigantinos e as figuras gradas da corte de 

Lisboa, buscando legitimação para o novo poder dinástico. Por isso, o sentido parenético e 

nacionalista extravasa do culto da imagem da Senhora da Nazaré no Sítio da Nazaré, tão ligada 

à Reconquista cristã e com uma história tradicional de lendas e maravilhas.  

Assim, de culto regional localizado e restrito, Nossa Senhora da Nazaré passa a 

conquistar então os espaços lusófonos e segue a bordo dos navegadores portugueses que 

partiam para o Brasil ou para o Oriente, levando a imagem, a tradição das festividades de origem 

e o impacto da proteção milagrosa da devoção. Desse modo se criam, de Angola a São Tomé 

ou a Goa, capelas da invocação da Senhora da Nazaré, gerando novas confrarias e promovendo 

festividades inspiradas nas que ocorriam no santuário-mãe, na Nazaré. Apesar de alguma 

controvérsia quanto à introdução oficiosa do culto, sabe-se que se fixou no lugar da Vigia da 

Nazaré, onde a igreja matriz (que desde as suas primícias adquire um figurino de templo de 

peregrinação) cultuava a Senhora da Nazaré.  



76 

De seguida, o culto impõe-se e chega com forte impacto a Belém do Pará: vai assumir um 

desenvolvimento especial após a alegada descoberta de uma imagem da Senhora, em 1700, um 

achamento atribuído ao caboclo Plácido, tal como se pode ver num vitral de 1915 no Santuário 

da Senhora da Nazaré em Belém do Pará. Assim, esse achado ocasional da imagem num igarapé 

de Belém – que mais não é do que a transposição do milagre da descoberta da imagem na lapa do 

Sítio da Nazaré, em Portugal – origina um foco cultual e uma festividade que não mais deixará 

de se reforçar, e se mantém até hoje, cada vez mais forte, com seu famosíssimo Círio, com os 

seus romeiros de corda, peregrinação da berlinda e demais festas adjacentes. 

A iconografia da primeira Virgem da Nazaré, muito peculiar, como se disse, por seguir 

o modelo das Senhoras do Leite misturado com o tipo paleocristão das Virgens em Magestade 

e, ainda, com o tipo oriental da chamada Virgem Negra, de cor trigueira, passa, assim, para 

outras imagens, a mais significativa das quais é a de Belém do Pará. O esforço da Confraria 

extremenha em nacionalizar e projectar o culto pelos espaços do império explica os cuidados 

com que a iconografia artística da Senhora da Nazaré, o culto da Senhora e a lenda de D. Fuas 

se tornassem, em conjunto, manifestações hierofânicas poderosas do sagrado entre marinheiros 

e viajantes na diáspora portuguesa. Grandes artistas trataram esta narrativa fabulosa, como é o 

caso do famoso pintor António de Oliveira Bernardes (1662-1732) nos azulejos da Capela do 

Sítio, cerca de 1700, ou ainda em Cascais, na Capela de Nossa Senhora da Nazaré (cerca de 

1715), onde o programa iconográfico acrescenta outros milagres atribuídos à Senhora e 

descritos no livro de Brito Alão (1637). 

Mas o primeiro caso de representação policénica foi, ainda no século XVII, o pintor Luís 

de Almeida, um discreto discípulo de Josefa de Óbidos (1630-1684), ao pintar uma série de telas 

que se encomendaram para o arcaz da sacristia do Santuário da Nazaré e tem máximo valor por 

ser o único que narra toda a lenda da velha imagem, aliás explicitamente representada nas diversas 

telas com detalhes de especial realismo (Serrão, 2000). Não é caso único – importa referir também 

a bela imagem barroca da Senhora da Nazaré com o Milagre de D. Fuas, da primeira metade do 

século XVIII, que se guarda no Tesouro do Santuário (Penteado, 1998) e, em zonas rurais, como 

em Trás-os-Montes, a devoção está presente8 – mas é por certo o caso mais significativo. 

 
8 Ver, por exemplo, um fresco do tecto da capela de Santa Clara na aldeia do Sabugueiro (Arraiolos), da 

primeira metade do século XVII, ou um painel nos caixotões do tecto da igreja matriz de Lamalonga (Macedo 

de Cavaleiros), ca. 1770, onde o “milagre do Sítio” é representado. O número de registos gravados é enorme: 

como mero exemplo, por ser do acervo do Museu Dr. Joaquim Manso na Nazaré (invº 267 Grav.), a estampa 

colorida a buril com o Milagre da Senhora da Nazaré. Também na igreja do Santuário existe uma tela 

seiscentista que, a crer nos relatos de Brito Alão (1637) de milagres ocorridos in situ por intercessão da 

Virgem, se deve a um modesto pintor local chamado Francisco Nogueira, que, num dia de ventania, tendo 

perdido o chapéu junto às escarpas do Sítio, só se salvou de cair no abismo por intercessão da Senhora.  



77 

Facto até há pouco desconhecido decorre ainda de sabermos hoje que André Reinoso – 

o melhor pintor português da primeira metade do século XVII (Serrão, 2006) – pintou, na série 

de vinte telas dedicadas ao Beato Francisco Xavier, em 1619, na sacristia da igreja de São Roque 

(antecedendo a sua santificação em 1622), um quadro com um milagre da Senhora da Nazaré. 

Ao historiador de arte João Miguel Simões se deve o reconhecimento do facto de a segunda tela 

dessa série representar São Francisco Xavier assistindo um ferido de morte no santuário de 

Nossa Senhora da Nazaré e não São Francisco Xavier curando um enfermo em Goa, como se 

dizia. É tradição nas gentes da Nazaré que São Francisco Xavier, antes de partir para a Índia, 

veio ao Sítio prestar homenagem à Senhora (Simões, 2020). Um texto de Francisco de Sousa 

(1710), de início do século XVIII, explica a cena: enquanto esperava o embarque para a Índia, 

o santo fez uma peregrinação à Senhora da Nazaré e, enquanto meditava, veio ter com ele um 

fidalgo ferido num duelo pedindo auxílio, mas, porque recusava perdoar o outro interveniente, 

o santo perguntou-lhe se aceitaria, no caso de se salvar, perdoar o inimigo, ao que o moribundo 

acedeu, curando-se.  

Segundo João Simões (2020), a identificação com o santuário da Nazaré é feita pela 

imagem mariana representada no retábulo que está em fundo, com o Menino Jesus ao colo, com 

um manto triangular preso por cordões de ouro… Ao fundo, vemos a representação do altar da 

igreja de Nossa Senhora da Nazaré, ainda maneirista, que terá antecedido o actual exemplar em 

“barroco nacional” com uma estrutura arquitetónica com dois registos… Em cima, junto ao 

tecto, vários ex-votos: corações, pernas, rabos de peixe, armadilhas de pescadores. São 

testemunhos das graças concedidas à comunidade na saúde e na pesca. A cena não se passa em 

Goa, na igreja de Nossa Senhora de Guadalupe, como se interpretou, equívoco que nasceu do 

facto de se associar a imagem representada com aquela devoção mariana da Estremadura 

Espanhola. Porém, a Nossa Senhora de Guadalupe de Espanha ostenta um cetro, ausente no 

quadro da sacristia de São Roque, e a devoção existente em Goa era evocativa da outra 

importante imagem mexicana, que iconograficamente é uma Imaculada Conceição, logo não 

tinha um Menino Jesus ao colo (Lopes, 2006). O belíssimo painel de André Reinoso em São 

Roque mostra como as imagens artísticas agiam nos alvores do século XVII como estímulo e 

manifesto pedagógico para os jovens missionários (da Companhia de Jesus e não só) que eram 

colocados na primazia da assistência ao próximo nos momentos maiores da sua aflição. 

É neste tempo, o início do século XVII e ainda em plena Monarquia Dual, que Frei 

Bernardo de Brito e Manuel de Brito Alão tenderam a ligar fortemente o culto à protecção régia, 

com intuitos parenéticos de sinal anti-castelhano. Tal não foi pacífico, porém, surgindo 

rivalidades entre o Dom Abade de Alcobaça e a Confraria, concorrendo nas memórias da lenda 



78 

para a reivindicação da posse e dos direitos sobre a irmandade da Nazaré. Quando, em 1626, 

no âmbito das estratégias de controlo territorial e político sobre o Sítio hierofânico da Nazaré, 

a primitiva igreja medieval foi ampliada com traça mais condigna, foi necessário reforçar a 

legitimação do culto. À medida que a igreja avançara ao longo do século XVII, o espaço foi 

decorado com recheios, como a talha dourada barroca dos altares e o trono da Senhora da 

Nazaré, este lavrado em 1683 pelo escultor Manuel Garcia, antes de receber, já no início de 

Setecentos, a primorosa azulejaria de António de Oliveira Bernardes e do holandês Willem van 

Kloet. Por essa via, também se reformulou a iconografia da Senhora e o historial relacionado 

com a imagem, de molde a servir um culto que se popularizara imenso, e cedo iria extravasar 

para os espaços ultramarinos do Império português. Foi nesse sentido que se chamou o pintor 

lisboeta Luís de Almeida para executar uma série de telas com os passos da iconografia da 

Senhora da Nazaré e a lenda de D. Fuas Roupinho, com intuito de reforçar o sentido da lenda e 

de creditar o culto multissecular num santuário onde a fama de milagres se multiplicava. 

Por razões político-cultuais e também de reforço da unidade imperial, este culto vai 

receber um grande incremento nos anos da União Ibérica (1580-1640), com o forte sentido 

patriótico de mais ou menos oculta resistência ao domínio de Castela e por um esforço 

parenético de legitimação do Reino português, à margem da Monarquia Dual, “reescrevem” a 

lenda miraculosa do culto da imagem na Nazaré. É este o contexto do ciclo de telas 

encomendadas a Luís de Almeida. A sua encomenda pela Confraria da Senhora da Nazaré, 

cerca de 1675, visou fixar os vários passos lendários e as peripécias tanto do achado da imagem 

como da fixação do culto. 

Luís de Almeida, pintor de óleo e têmpera, secundário pintor do fim do século XVII, 

activo em 1660-1690 e formado na chamada “escola de Óbidos” junto à própria Josefa de Ayala 

e Cabrera (Sevilha, 1630-Óbidos, 1684), uma das mais importantes mulheres-artistas do 

Barroco seiscentista peninsular9, veio então pintar a série de telas alusivas aos episódios 

nazarenianos. O único quadro conhecido até à identificação do ciclo da Nazaré, um pequeno 

Casamento místico de Santa Catarina assinado (colecção particular), mostra em tom menor as 

suas evidentes derivações dos modelos da sua célebre mestra Josefa. Sabemos que o pintor era 

também dourador e policromador de imagens e que morava em Lisboa, pois, em 1677, nos 

aparece a realizar pintura de estofo e douramento de certas imagens existentes na igreja de Santo 

Estêvão em Alfama, um trabalho discreto e mal remunerado10. Luís de Almeida não deixou 

 
9 Sobre Luís de Almeida, ver Serrão (1991).  
10 Fruto do aprendizado de Almeida lição nos círculos de Josefa de Óbidos, o pintor irá copiar-lhe os modelos, 

caso de uma réplica do Casamento Místico de Santa Catarina, que assinou num assomo de talvez pouco 



79 

mais rasto de si nem consta que as suas telas se impusessem para além do seu substrato 

iconográfico... 

As telas que Almeida pinta e assina na Nazaré representam a lenda com múltiplos 

detalhes, muito interessantes, desde a saída da imagem da Senhora da Nazaré da própria 

Palestina, até à sua estada no mosteiro de Cauliniana (Mérida), à batalha de Guadalete e à fuga 

de Ramiro e frei Rodrigo, até ao milagre de D. Fuas Roupinho no Sítio, alegadamente em 1184. 

Tudo é contado com dose de pormenores nessas pinturas proto-barrocas que ornam o arcaz da 

sacristia do Santuário. Pintadas no tempo de regência de D. Pedro II, fixaram-se de maneira 

definitiva tanto o substrato iconográfico da Senhora da Nazaré como o historial lendário deste 

culto. Também o “milagre” do Alcaide de Porto de Mós, no Sítio da Pederneira, passa a 

constituir prova da ancianidade do culto, pela primeira vez, remontando pela tradição ao século 

XII e assim interpretado nestas telas seiscentistas…  

Apesar de se tratar de artista de segunda plana, a escolha dos mesários da confraria 

parece ter sido adequada, pois as pinturas traduzem com clareza os objetivos essenciais da 

encomenda: sentido de narratividade e poder de ilustração. E a imagem lá está, a sua presença, 

a sua iconografia de Senhora do Leite, as suas exactas cores (hoje reabilitadas pelo restauro!). 

As telas mostram-no artista eficaz sob esse prisma: de facto, a série cumpre bem o papel de 

legitimação de uma lenda destinada a ser contada de viva voz por gerações de peregrinos e 

servir como espécie de atestado verídico do milagre. O interesse da série, de ordem histórica e 

iconográfica, é significativo, pois constituem o primeiro testemunho imagético conhecido sobre 

a lenda que envolve a descoberta e os sucessivos achamentos da imagem da Senhora, nas suas 

variadas fases e peripécias, segundo o espírito nacionalista e pró-restauracionista que se seguiu 

a 1640. A Confraria de Nossa Senhora da Nazaré encomendou essa série de doze quadros com 

o objetivo de fixar uma espécie de narração oficial para a lenda e legitimar a tese da antiguidade 

do Santuário português. 

Entre as histórias representadas, vê-se a imagem a ser trazida, aquando da perseguição 

aos cristãos no século III, desde a Palestina até ao Mosteiro de Cauliniana (Mérida) pelo monge 

grego Ciríaco, e a chegada deste ao Mosteiro de Cauliniana (Mérida) com a imagem de Nossa 

Senhora da Nazaré nos braços. Num outro, o rei visigodo Rodrigo, fugitivo da batalha de 

Guadalete em 714, aquando da invasão árabe, segura a imagem depois de, face à iminente 

 
justificada liberalidade. Esta pequena tábua, cerca de 1660-1670, é absolutamente similar ao cobre de Josefa 

de Óbidos assinado e datado de 1647, que se expõe no Museu Nacional de Arte Antiga. As debilidades 

pictóricas de Luís de Almeida atestam-se também na série de telas com a Lenda de Nossa Senhora da Nazaré 

no arcaz da sacristia do Santuário, mas a verdade é que também as assinou.  



80 

derrota, se despojar dos seus trajes áulicos e mudar de vestimenta com um mendigo, a fim de 

empreender a fuga. Devido ao avanço islâmico, Rodrigo tomou o caminho do extremo ocidental 

da Península Ibérica, levando consigo a pequena imagem da Senhora, tema também tratado nas 

telas. Segue-se a representação das peripécias de Frei Romano, que, com Rodrigo, conduziu a 

imagem da Senhora até ao litoral da península, guardando-a numa lapa junto ao Sítio da Nazaré. 

Chegados em 22 de novembro de 714, diz a lenda, ao Monte de São Bartolomeu, junto à antiga 

Vila da Pederneira (Nazaré), aí viveram como eremitas, entre lapas, comunicando-se por sinais 

de fogo. Quando o monge Romano morreu, D. Rodrigo enterrou-o e, cheio de tristeza, partiu 

para Viseu, tendo a imagem ficado escondida numa fraga no Promontório do Sítio. Num outro 

quadro, a imagem é, quatro séculos volvidos, descoberta por Pescadores que passam a venerá-la. 

Enfim, representa-se o milagre do alcaide-mor de Porto de Mós, D. Fuas Roupinho, salvo pela 

Virgem, em 1182, de cair no precipício, o que teria levado o cavaleiro a mandar então construir 

nesse lugar a Ermida da Memória (Serrão, 2022).  

A análise compositiva destas telas deixa-nos concluír, em relação com o estudo 

integrado da escultura trecentista, quatro coisas significativas.  

Em primeiro lugar, é quase certo que elas não defraudaram os propósitos da confraria 

dado o acerto narrativo com que as “histórias” foram pintadas (cumprindo os desígnios de um 

programador designado pela irmandade e que era conhecedor das lendas em causa, mas cujo 

nome ainda não foi desvendado).  

Em segundo lugar, atestam-se os limites inventivos do pintor, que se mantém fiel à 

narratividade policénica imposta na encomenda e ao rigor das várias histórias em sequência, 

mas que se mostra visivelmente impreparado para assumir um projecto pictórico que fizesse a 

diferença: o desenho é débil, o sentido de composição rudimentar, a cor pobre, os escorços de 

figura deficientes, as paisagens reduzidas ao essencial, os acessórios compostos sem acerto “ao 

natural”, tudo convergindo para uma bitola de mediocridade que à evidência se percebe.  

Em terceiro lugar, porém, o seu valor iconográfico é de tal maneira relevante (dada a 

raridade de programas congéneres com este extenso historial), que Luís de Almeida não pode 

deixar de ocupar um lugar destacado na iconografia mariana portuguesa do século XVII.  

Em quarto lugar, enfim, o ciclo tem um interesse que não pode ser menorizado para o 

historial da escultura gótica agora intervencionada, já que a representa em vários momentos e, 

sempre, com fidedignidade nas suas formas, nas suas poses e até nas cores! 

 



81 

CONCLUSÕES 

O culto da Senhora da Nazaré tem de ser forçosamente visto como o maior testemunho 

continuado de hierofania mariológica activo no mundo lusófono e no contexto mundial da 

Cristandade. É urgente, pois, que historiadores (da arte, da cultura, da espiritualidade, da 

religião), junto a antropólogos, a arqueólogos, a conservadores-restauradores e a técnicos de 

outros ramos do saber, unam esforços para dar corpo e sucesso à candidatura em curso, 

estudando e valorizando o seu património. O fenómeno devocional assume-se, em crescendo, 

um dos primeiros processos de legitimação mariana que, a partir de Portugal, se espalhou pelo 

mundo lusófono, do Brasil à África e à Índia. Impõe todo um programa interdisciplinar em que 

a História das Religiões, a História da Arte, a Antropologia, a Iconografia e a Iconologia 

assumem papel de relevo.  

É por isso que a análise das representações do culto é tão reveladora e que o estudo da 

imagem primeva esculpida no tempo de D. Fernando I se tornam decisivos. Recém-restaurada, 

a imagem gótica do século XIV mostrou vários aspectos relevantes: trata-se mesmo de uma 

Virgem do Leite que se retitulou de Senhora da Nazaré, data de finais de Trecentos, tem a 

primitiva policromia, foi talhada na rara madeira de oliveira, e abriu campo canónico a uma 

linhagem que prosseguiu, na escultura, na pintura, no azulejo, na gravura, na filigrana, nos 

ex-votos e nos têxteis, com numerosíssimas versões (e algumas variações). 

Disse o saudoso professor e arquitecto Flávio Nassar (1963-2022), presidente do Fórum 

Landi e responsável do tombamento do Círio de Belém como primeiro Património Imaterial 

classificado no Brasil, que “[...] o secular Círio da Senhora da Nazaré é sincrético: erudito e 

popular, com contornos de sagrado e profano ao mesmo tempo, une diferentes credos, culturas, 

dialectos, vidas, modos e visões” O culto da Senhora, nascido em tempos imemoriais na vila 

estremenha a que deu nome, deve ser considerado, sem dúvida, uma das maiores manifestações 

continuadas de hierofania activa no chamado Mundo Português, com base em sólida estrutura 

iconográfica de legitimação. O estudo da sua imagem matricial é, pois, um tema que interessa 

à História (das Religiões e da Arte) e à Antropologia e impõe todo um programa de estudos 

inter-disciplinares em que a Arte, a Iconografia e a Iconologia assumem papel relevante.  

A terminar, devemos enfatizar a noção de Programa Artístico, objectivo fundamental de 

uma História de Arte actuante, útil, operativa, dotada de compromisso social e capaz de dialogar 

com as obras depois de lhes devolver, no todo ou em parte, a sua memória oculta. Como disse 

o grande iconólogo Aby Warburg (1866-1929), a História da Arte mais não é do que a 

investigação orientada e interdisciplinar que visa o entendimento globalizante (estético, 

histórico, ideológico, contextual etc.) das obras de arte particulares à luz da compreensão dos 



82 

seus pontos de vista intrínsecos, isto é, das condições culturais, políticas, socioeconómicas, 

laborais, de perdurações e continuidades, de ideologias, de religiosidade e de estilo – numa 

palavra, o entendimento iconológico das obras.  

O estudo da escultura gótica de Nossa Senhora da Nazaré torna-se. assim, tanto quando 

um assunto devocional, um belíssimo problema de arte. 

 

REFERÊNCIAS 

AMORIM, Maria Adelina. In: PENTEADO, Pedro (coord.). O Culto de Nossa Senhora da Nazaré: perspectiva 

multidisciplinar. Lisboa: Universidade Católica de Lisboa, 2022, 272 p. 

AMORIM, Maria Adelina (coord.). Comemorações do 4º centenário da fundação da cidade de Belém do Pará. 

Revista Camões, Lisboa, n. 25, p. 115-133, 2016.  

BELTING, Hans. Antropologia da Imagem. Tradução Artur Morão. Lisboa: KKYM, 2014. Título original: 

Bild-Anthropologie: Entwürfe für eine Bildwissenschaft.  

BELTING, Hans. La Vraie Image. Croire Aux Images? Paris: Gallimard, 2007. 

BESANÇON, Alain. L’image interdite. Une histoire intellectuelle de l’iconoclasme. Paris: Arthème Fayard, 

1994.  

BRITO ALÃO, Manuel de. Antiguidade da Sagrada Imagem de Nossa Sª de Nazareth, grandesas do seu sitio, 

casa & jurisdição real, sita junto à villa da Pederneira..., Lisboa: Pedro Craesbeck, 1628.  

BRITO ALÃO, Manuel de. Prodigiosas historias e miraculosos sucessos acontecidos na Casa de Nossa 

Senhora de Nazareth. Lisboa: Lourenço Craesbeeck, 1637.  

CHRISTIN, Olivier. Une révolution symbolique. L’iconoclasme hugenot et la reconstruction catholique. 

Paris: Les Editions de Minuit, 1991. (Collection Le sens commun). 

DANTO, Arthur C. The Madonna of the future: Essays in a Pluralistic Art World. California: University of 

California Press, 2000. 

DUPREUX, Cécile; JEZLER, Peter; WIRTH, Jean (coord.). Catálogo da Exposição Iconoclasme. Vie et mort 

de l’image mediévale. Paris: Musée d’Histoire de Berne e Musée de l’Oeuvre Notre-Dame de Strasbourg, 

2001.  

ESPÍRITO SANTO, Moisés. Cinco mil anos de cultura a oeste. Etno-História da Religião Popular numa 

região da Estremadura. Lisboa: Assírio & Alvim, 2004. 

FIGUEIREDO, Aldrin Moura de. Sobre o círio de 1835 e este primeiro círio sem procissão. FAU ITEC UFPA. 

Laboratório virtual. Disponivel em: https://fauufpa.org/2020/10/01/sobre-o-cirio-de-1835-e-este-primeiro-cirio-

sem-procissao-por-aldrin-moura-de-figueiredo/. Acesso em: 20 set. 2025. 

GONÇALVES, Flávio. Breve ensaio sobre a Iconografia da Arte Religiosa em Portugal. Lisboa: Belas-Artes, 

1972. 

HENRIQUE, Márcio Couto; LIMA, Maria Dorotéa de; MAUÉS, Raymundo. Dossiê IPHAN-I: Círio da Nazaré. 

Rio de Janeiro: IPHAN, 2006. p. 11-82.  

LOPES, Aurélio; SERRÃO, Vítor. Os Dialectos das Imagens. Discursos do Sagrado e do Profano. Prefácio de 

Frei Bento Domingues. Lisboa: Caleidoscópio, 2022. Capº 3. 

https://fauufpa.org/2020/10/01/sobre-o-cirio-de-1835-e-este-primeiro-cirio-sem-procissao-por-aldrin-moura-de-figueiredo/
https://fauufpa.org/2020/10/01/sobre-o-cirio-de-1835-e-este-primeiro-cirio-sem-procissao-por-aldrin-moura-de-figueiredo/


83 

LOPES, Mário. Em Viagem da Nazaré para Santarém. Domingos Soares Rebelo: “S. Francisco Xavier esteve 

em Turquel. Tinta Fresca. Jornal de Arte, Cultura & Cidadania, Aljubarrota, nº 17, 2006. 

MARCOCCI, Giuseppe; PAIVA, José Pedro. História da Inquisição Portuguesa 1536-1821. Lisboa: Esfera 

dos Livros, 2013. 

MARQUES, Luís. O paraíso no 'fim do mundo'. O culto de Nossa Senhora do Cabo. Lisboa: Porto, 2008.  

NICOLI, Ottavia. Vedere com gli occhi del cuore: alle origine del potere delle immagini. Roma, Bari: Laterza, 

2011. 

PENTEADO, Pedro. Introdução e notas. In: BRITO ALÃO, Manuel de. Antiguidade da Sagrada Imagem de 

Nossa Senhora da Nazaré. Lisboa: Edições Colibri; Confraria de Nossa Senhora da Nazaré, 2001. 

PENTEADO, Pedro (coord.). O culto de Nossa Senhora da Nazaré: perspectiva multidisciplinar. Lisboa: UCP, 

2022, 272 p. 

PENTEADO, Pedro. Peregrinos da memória. O Santuário de Nossa Senhora da Nazaré. Lisboa: Universidade 

Católica Portuguesa, 1998. 

SERRÃO, Vítor. A leitura micro-artística e a eficácia teórico-metodológica da nossa disciplina: ‘estudos de 

caso’ na Idade Moderna portuguesa. In: CONGRESSO INTERNACIONAL DE HISTÓRIA DA ARTE - 

Pensar História da Arte. Estudos de Homenagem a José-Augusto França, 4., 2016, Lisboa. Actas [...], Lisboa: 

Esfera do Caos, 2016a. p. 59-80. 

SERRÃO, Vítor. A Lenda de S. Francisco Xavier pelo pintor André Reinoso. 2. ed. rev. Lisboa: Museu de S. 

Roque e Quetzal, 2006.  

SERRÃO, Vítor. Iconografia da Senhora da Nazaré na arte luso-brasileira: o ciclo seiscentista do pintor Luís 

de Almeida no Santuário de Nossa Senhora da Nazaré. Revista Camões, Lisboa, n. 25, p. 77-87, 2016b. 

(Comemorativo do 4º centenário da fundação da cidade de Belém do Pará). 

SERRÃO, Vítor. Impactos do Concílio de Trento na arte portuguesa entre o Maneirismo e o Barroco (1563-

1750). In: GOUVEIA, António Camões; BARBOSA, David Sampaio; PAIVA José Pedro (coord.). O 

Concílio de Trento em Portugal e nas suas conquistas: olhares novos. (Actas do Seminário no âmbito das 

comemorações dos 450 anos sobre a clausura do Concílio de Trento, 1563-2013). Lisboa: Centro de Estudos 

de História Religiosa da Universidade Católica Portuguesa, 2014. p. 103-132. 

SERRÃO, Vitor (coord.). Josefa de Óbidos e o tempo barroco. Catálogo de Exposição. Lisboa: Palácio 

Nacional da Ajuda, 1991.  

SERRÃO, Vítor. Mundividências, imaginários e práticas. História de Arte em torno ao culto à Virgem da 

Nazaré. In: PENTEADO, Pedro (coord.). O Culto de Nossa Senhora da Nazaré: perspectiva multidisciplinar. 

Lisboa: Universidade Católica de Lisboa, 2022. p. 91-112. 

SERRÃO, Vítor. Pintura maneirista e proto-barroca na região dos antigos Coutos de Alcobaça, 1538-1750. In: 

CONGRESSO ARTE E ARQUITECTURA DAS ABADIAS CISTERCIENSES NOS SÉCULOS XVI, XVII 

e XVIII, 1994, Mosteiro de Alcobaça. Actas [...], Lisboa: IPPAR, 2000. p. 121-144.  

SILVA ALVES, Isidoro Maria da. O carnaval devoto: um estudo sobre a Festa de Nazaré em Belém. 

Petrópoles, RJ: Vozes, 1980. v. 13. (Coleção Antropologia).  

SIMÕES, João Miguel. O ciclo pictórico dedicado a São Francisco Xavier na sacristia da Igreja de São Roque 

de Lisboa: Iconologia, Ideologia Imagética e Política no contexto da União Ibérica (1580-1640). In: MORNA, 

Teresa Freitas; TRIGUEIROS, António Júlio; COUTINHO, Maria João Pereira. Missão, espiritualidade e 

arte em São Francisco Xavier. Textos do encontro científico pela ocasião dos 400 anos da beatificação. 

Lisboa: Santa Casa da Misericórdia de Lisboa; Museu de São Roque, 2020. p. 92-133.  

SOUSA, Francisco de. Oriente conquistado a Jesu Christo pelos Padres da Companhia de Jesus da província 

de Goa. Primeira parte. Lisboa: Oficina de Valentim da Costa Deslandes, 1710.  



84 

VIANNA, Arthur. Festas populares do Pará; i – A Festa de Nazareth. Annaes da Bibliotheca e Archivo Público 

do Pará, Belém, Tomo III, p. 235, 1968. 

 

  



85 

Figura 1 – Escultura da Senhora da Nazaré (fim do século XIV), tal como existia no altar-mor do 

Santuário da Nazaré (Portugal), e após o recente restauro pelo Laboratório de Conservação e Restauro 

José de Figueiredo (2023-2024) 

   

Fonte: arquivo do autor. Fonte: arquivo Laboratório de Conservação e Restauro José de 

Figueiredo 

 

Figura 2 – Pormenores da escultura da Senhora da Nazaré como Senhora do Leite. Fim do século XIV 

  

Fonte: arquivo Laboratório de Conservação e Restauro José de Figueiredo. 

 

  



86 

Figura 3 – Pormenores, durante a intervenção 

  

Fonte: arquivo Laboratório de Conservação e Restauro José de Figueiredo. 

 

Figura 4 – Pormenores, durante a intervenção 

  

Fonte: arquivo Laboratório de Conservação e Restauro José de Figueiredo. 



87 

Figura 5 – Senhoras da Nazaré: na escultura de pedra do Museu Etnográfico Dr. Joaquim Manso da Nazaré, peça 

goticizante, já do século XVI, com a Virgem e o Menino (que não é uma Virgem do Leite) e o milagre de D. 

Fuas Roupinho no Sítio; e imagem barroca da Senhora da Nazaré com o Milagre de D. Fuas, escultor anónimo, 

1ª metade do séc. XVIII. Tesouro do Santuário de Nª Sª da Nazaré, Pederneira, Portugal. 

  

Fonte: arquivo do autor. 

 

Figura 6 – Chegada de Frei Ciríaco ao Mosteiro de Cauliniana (Mérida) com a imagem de Nossa Senhora da 

Nazaré e Milagre de D. Fuas Roupinho por Intercessão de Nossa Senhora da Nazaré, painéis da série da autoria 

do pintor Luís de Almeida, c. 1675-80, na Sacristia do Santuário de Nª Sª da Nazaré] 

 
 

Fonte: arquivo do autor. 



88 

Figura 7 – Milagre de D. Fuas Roupinho, num dos painéis dos caixotões do tecto da igreja matriz de Lamalonga 

(Macedo de Cavaleiros), cª 1770, e numa pintura a fresco da igreja de Santa Susana, no Redondo (Évora), fim do 

século XVII 

 

Fonte: arquivo do autor. 

 

Figura 8 – António de Oliveira Bernardes (1662-1732): D. Fuas Roupinho e a intercessão da Senhora da 

Nazaré, azulejo de c. 1715 na Ermida da Memória, no Sítio da Nazaré (Portugal) 

Senhora da Nazaré como Caridade Romana, pormenor do tecto da igreja de Nossa Senhora da Nazaré em 

Cachoeira do Campo, Brasil, pintor desconhecido do fim do século XVIII ou início do século XIX 

  

Fonte: arquivo do autor. Fonte: arquivo Jaelson Bitran Trindade (IPHAN). 

 

 

  



89 

Figura 9 – Um dos painéis de José de Almada Negreiros na Gare Marítima de Alcântara, em Lisboa (século XX) 

 
Fonte: arquivo do autor. 

 


