
IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263264 

104 

 

INVENTÁRIO DA ESCULTURA DEVOCIONAL BRASILEIRA NA OBRA 

SANTUÁRIO MARIANO DE FREI AGOSTINHO DE SANTA MARIA 

 

INVENTORY OF BRAZILIAN DEVOTIONAL SCULPTURE IN THE WORK OF THE 

MARIAN SANCTUARY OF FRIAR AGOSTINHO DE SANTA MARIA 

 

INVENTARIO DE LA ESCULTURA DEVOCIONAL BRASILEÑA EN EL SANTUARIO 

MARIANO DE FRAY AGOSTINHO DE SANTA MARIA 

 

Célio Macedo Alves1 

celio.macedo@ufop.edu.br 

Rebeca de Oliveira da Silva2 

rebeca.os@aluno.ufop.edu.br 

 

 

RESUMO 

Este artigo visa apresentar os resultados parciais do projeto de iniciação científica 

denominado Inventário da Escultura Devocional Barroca Brasileira na Obra Santuário 

Mariano de Frei Agostinho de Santa Maria, desenvolvido no curso de Museologia da 

Universidade Federal de Ouro Preto. A primeira etapa da pesquisa envolveu a realização de um 

levantamento da imaginária/escultura devocional relacionada ao Santuário Mariano, obra 

publicada em Lisboa entre 1707 e 1723, consistindo de dez tomos. Para o Brasil, os tomos 

9 e 10 são fundamentais, pois tratam da imaginária presente nas principais regiões do país no 

período colonial. O procedimento básico adotado para se obter acesso às informações desejadas 

foi o inventário, no qual foram coletados dados significativos sobre a produção das imagens em 

termos de aspectos técnicos, estilísticos, formais e históricos.  

Palavras-chave: Inventário; Arte Sacra; Imaginária Barroca; Religiosidade. 

 

ABSTRACT  

This article aims to present the partial results of a scientific initiation project entitled “Inventory 

of Brazilian Baroque Devotional Sculpture in the Marian Shrine of Frei Agostinho de Santa 

Maria,” developed in the Museology course at the Federal University of Ouro Preto. The first 

stage of the research involved conducting a survey of devotional images/sculptures related to 

the Marian Shrine, a work published in Lisbon between 1707 and 1723, consisting of ten 

volumes. For Brazil, volumes 9 and 10 are fundamental, as they deal with the images present 

 
1 Doutor em História pela Universidade de São Paulo (USP). Professor Adjunto da Universidade Federal de 

Ouro Preto (UFOP). Há mais de 30 anos vem dedicando-se à pesquisa sobre a Arte Colonial Mineira, nos seus 

aspectos iconográficos, histórico-sociais e de atribuição, com publicação de artigos, capítulos de livros sobre o 

assunto, entre eles Barroco e Rococó nas Igrejas de Sabará e Caeté, em coautoria com a Professora Myriam 

Ribeiro de Oliveira, pelo Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional (IPHAN), em 2018, e mais 

recentemente, Nossa Senhora do Ó de Sabará. História, Devoção e Arte, 2025.  

Lattes: http://lattes.cnpq.br/7657666454072621. Orcid: https://orcid.org/0000-0002-9657-8020. 

 
2 Graduanda em Museologia na Universidade Federal de Ouro Preto (UFOP) e egressa do curso de Artes 

Visuais pela Universidade Paulista (UNIP). Integrante do projeto de Iniciação Científica intitulado Inventário 

da Escultura Devocional Barroca Brasileira na Obra Santuário Mariano de Frei Agostinho de Santa Maria, 

desenvolvido no curso de Museologia da UFOP, que resultou no atual artigo. Possui certificações em 

Mediação Cultural e Expografia pelo Museu de Arte Moderna de São Paulo (MAM-SP). Seus interesses 

incluem comunicação, projetos culturais e preservação do patrimônio.  

Lattes: http://lattes.cnpq.br/2600570187697037. Orcid: https://orcid.org/0009-0007-9953-3630. 

mailto:celio.macedo@ufop.edu.br
http://lattes.cnpq.br/7657666454072621
https://orcid.org/0000-0002-9657-8020
http://lattes.cnpq.br/2600570187697037
https://orcid.org/0009-0007-9953-3630


IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263264 

105 

 

in the main regions of the country during the colonial period. The basic procedure adopted to 

obtain access to the desired information was an inventory, through which significant data on 

the production of the images in technical, stylistic, formal, and historical terms were collected.  

Keywords: Inventory; Sacred Art; Baroque Imagery; Religiosity. 

 

RESUMEN 

Este artículo tiene como objetivo presentar los resultados parciales del proyecto de iniciación 

científica denominado Inventario de la escultura devocional barroca brasileña en la obra 

Santuario Mariano de Frei Agostinho de Santa Maria, desarrollado en el curso de Museología 

de la Universidad Federal de Ouro Preto. La primera etapa de la investigación consistió en 

realizar un estudio de la imaginería/escultura devocional relacionada con el Santuario Mariano, 

obra publicada en Lisboa entre 1707 y 1723, que consta de diez tomos. Para Brasil, los tomos 

9 y 10 son fundamentales, ya que tratan de la imaginería presente en las principales regiones 

del país durante el período colonial. El procedimiento básico adoptado para obtener acceso 

a la información deseada fue el inventario, en el que se recopilaron datos significativos 

sobre la producción de las imágenes en términos técnicos, estilísticos, formales e históricos.  

Palabras clave: Inventario; Arte Sacro; Imaginería Barroca; Religiosidad. 

 

 

INTRODUÇÃO 

Nos anos recentes, observou-se um interesse substancial pelo estudo da escultura sacra 

ou devocional no Brasil. Tal constatação é evidenciada pelo aumento da publicação de artigos 

em periódicos especializados, bem como pela realização de apresentações em congressos 

dedicados ao tema e pela defesa de trabalhos de graduação e pós-graduação em cursos de 

Museologia, História, Restauração e Conservação. Na mesma crescente, tem-se verificado a 

realização de inventários dessa imaginária, especialmente aqueles direcionados a ações de 

identificação e proteção. Esse processo tem sido observado, por exemplo, no âmbito de órgãos 

do patrimônio cultural e mesmo em instituições eclesiásticas. Neste aspecto, observa-se que os 

estudos e inventários envolvendo a imaginária sacra vêm recebendo, de certa forma, um 

reconhecimento comparável ao que anteriormente era dedicado somente aos edifícios religiosos 

barrocos, construídos precisamente para abrigar essas esculturas e aos retábulos entalhados que 

lhes servem de suporte.  

Esse interesse tem demonstrado que as referidas esculturas sacras, acomodadas em 

templos, não devem ser consideradas meramente como objetos artísticos ou de culto. Através 

delas, busca-se entender o funcionamento artístico das oficinas e dos artistas que as produziram, 

os estilos e materiais utilizados, e, no caso do culto, inventariar as práticas e os costumes 

religiosos, como as festas e romarias realizadas em honra dos santos e santas representados. 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263264 

106 

 

Os estudos e inventários da imaginária sacra brasileira evidenciam a intensidade da 

produção de esculturas devocionais durante todo o período colonial, especialmente a partir 

do século XVII, com o desenvolvimento de oficinas locais para atender à crescente demanda da 

população. Em tal conjuntura, as oficinas subordinadas aos conventos das ordens religiosas que 

se estabeleceram nos principais centros urbanos a partir do final do século XVI, tais como 

Salvador, Olinda, Rio de Janeiro, Vitória e São Paulo, desempenharam um papel significativo. 

Destacam-se neste cenário, as ordens dos beneditinos, dos franciscanos e dos jesuítas, que, 

inclusive, nos legaram três dos mais importantes produtores de esculturas sacras do período, 

como os freis Agostinho da Piedade, Agostinho de Jesus e Domingos da Conceição da Silva. 

Com o avanço da fronteira territorial do país para o interior no século XVIII, 

impulsionado pelas descobertas de metais e pedras preciosas, a produção de imagens sacras 

alcançará o seu maior esplendor. Tal desenvolvimento é parcialmente viabilizado pelo 

incremento da riqueza econômica decorrente da exploração aurífera e do comércio, além do 

fortalecimento da produção artística, estimulada por uma acentuada concorrência, abrangendo 

a criação e a produção de obras sacras. Nesse momento, as irmandades gerenciadas por leigos 

representativas de todas as classes sociais presentes na sociedade assumem um papel destacado. 

Nesse novo cenário, destaca-se o surgimento de escolas regionais de imaginária em Minas Gerais 

e Goiás, que se somam às existentes na Bahia, em Pernambuco, no Rio de Janeiro e no Maranhão. 

Cada obra apresenta características escultóricas particulares, tanto em aspectos formais, técnicos 

quanto estilísticos. Além da contribuição dos escultores e santeiros portugueses e brasileiros que 

atuaram nesses centros, alguns dos quais já reconhecidos e devidamente estudados, há que se 

considerar também o legado dos artistas locais, ainda pouco conhecidos. 

Até o presente momento, os estudos e inventários abordados referem-se às imagens 

esculpidas que persistem até os dias atuais, confeccionadas em madeira, pedra e barro, e 

alojadas em altares e outros cômodos de igrejas, capelas e conventos, bem como presentes nas 

coleções de museus e particulares. No entanto, o escopo do inventário em questão concentra-se 

em imagens cuja existência é atestada exclusivamente por meio de uma narrativa escrita no 

início do século XVIII. A existência dessas imagens, em sua maioria, é incerta, e sua localização 

física permanece desconhecida. Portanto, tais memórias correspondem a imagens “reais” que 

existiam no período mencionado pelo frei Santa Maria em sua obra. Embora algumas das 

imagens descritas neste estudo possam existir, este projeto não teve como objetivo averiguar 

tal possibilidade. Trata-se, portanto, de um tema a ser investigado em pesquisas futuras. 

A narrativa em apreço corresponde à obra setecentista Santuário Mariano e História 

das Imagens Milagrosas de Nossa Senhora, do frei agostiniano português Agostinho de 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263264 

107 

 

Santa Maria. Esta obra apresenta-se como um “relevante inventário”, ao disponibilizar 

dados acerca do papel e da utilização das imagens devocionais marianas na época moderna 

(Fernandes, 2018). 

A monumental obra foi publicada em Lisboa entre os anos de 1707 e 1723, consistindo 

em dez tomos: os sete primeiros referentes ao território português peninsular; o oitavo às 

conquistas ultramarinas na Índia, Ásia e África. No tocante ao Brasil, os tomos 9 e 10 são 

pertinentes. O nono tomo está dividido em dois livros: o primeiro, aborda as imagens milagrosas 

do Arcebispado da Bahia; e o segundo, inclui as imagens dos Bispados de Pernambuco, 

Maranhão e Grão-Pará. O décimo tomo, por sua vez, é composto por quatro livros. Os três 

primeiros, referentes ao abrangente bispado do Rio de Janeiro, elencam as imagens/títulos das 

Capitanias do Rio, de São Paulo, Minas Gerais e Espírito Santo. O quarto livro, por sua vez, 

faz referência às imagens encontradas nas conquistas oceânicas portuguesas, como as ilhas da 

Madeira e Açores (Quadro 1). 

Quadro 1 – Estrutura dos Tomos 9 e 10 do Santuário Mariano 

 Livro Instituição Estado Títulos 

Tomo 9 I Arcebispado da Bahia  BA I ao CXXXII 

II Bispados de Pernambuco, 

Maranhão e Grão-Pará 

AL, CE, MA, PA, PB, PE 

e RN 

I ao LXIV 

Total Títulos 196 

Tomo 10* I Bispado do Rio de Janeiro RJ e SP I ao XXXV 

II PR, RJ, SC e SP I ao XXV 

III MG, RJ, RS e SP I ao LXXXX 

 Total Títulos 150 

Total Geral 346 

*O tomo 10 tem 4 livros, sendo o último, o IV, dedicado às Ilhas Oceânicas (Açores, Madeira e Porto Santo). 

Fonte: autor com base em Santa Maria, 1722 tomo nove, 1723 tomo dez. 

Frei Agostinho de Santa Maria nasceu Manoel Gomes Freire, na cidade de Estremoz, 

no Alentejo, em Portugal, em 28 de agosto de 1642. Adotou o hábito dos Agostinianos 

Descalços no ano de 1665, ocupando, posteriormente, os cargos de Definidor e Vigário-Geral 

na Congregação. O autor em questão foi um escritor prolífico, com muitas obras publicadas, 

entre produções autorais e traduções, versando sobre temas de cunho sacro, englobando 

crônicas referentes à Ordem Agostiniana, tratados religiosos e meditações. Além disso, é claro, 

a sua obra de maior fôlego: O Santuário Mariano (Machado, 1741; Santa Maria, 1722 tomo 

nove, 1723 tomo dez; Vela, 1925). 

É curioso o fato de que Frei Santa Maria nunca tenha se aventurado ao além-mar, 

portanto nunca esteve no Brasil ou mesmo em outras regiões do vasto Império português, 

descritas em sua obra. Talvez tenha se ausentado muito pouco do convento no qual viria a passar 

boa parte da sua vida, o Convento de Nossa Senhora da Graça, em Évora. Por conta disso, para 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263264 

108 

 

enriquecer a sua obra com os casos ali narrados, requisitava suas informações sobre as imagens 

milagrosas de Nossa Senhora em obras manuscritas e impressas ou por meio de 

correspondências trocadas com conhecidos que viviam no Brasil ou que aqui tinham estado. 

Conforme argumentado por ele no prólogo do primeiro tomo: 

Advirto de caminho aos que lerem estes Santuários, que a mim me não foi possível 

visita-los todos e assim poderá suceder que pelas informações, que se me 

remeteram, poderei encarecer algumas coisas, como nos ornatos, grandeza, riqueza, 

e asseio, ou outras coisas semelhantes; e também nas distancias poderei acrescentar 

ou diminuir as léguas; porque a minha tenção foi dizer a verdade do que havia e 

faltando a ela, será por falta, ou aumento das informações daqueles que me as 

fizeram (Santa Maria, 1707).  

Nos tomos inventariados do Santuário Mariano, Frei Agostinho revela o nome de 

algumas dessas fontes de informação, entre as quais pode-se relacionar as obras Crônica 

do Brasil e Vida do Padre José de Anchieta do Padre Jesuíta Simão de Vasconcelos (1663, 

1672); o livro Agiologio Lusitano, de Jorge Cardoso (1652-1744); a obra História do Estado 

do Brasil, de frei Vicente do Salvador (1889);3 e o Castrioto Lusitano, do frei Rafael de Jesus. 

No que se refere ao tomo dez, referente ao Bispado do Rio de Janeiro, a fonte mais utilizada é 

uma relação elaborada pelo Provincial da Ordem Franciscana no Brasil, o frei Miguel de São 

Francisco,4 mencionado 129 vezes. Exceção feita para o caso das imagens tidas por milagrosas 

em igrejas de Minas Gerais, num total de 14 títulos, para as quais não há nenhuma indicação de 

fonte. Ademais, outra espécie de fonte utilizada são informações passadas pelos vigários locais, 

como ocorre frequentemente no Livro I do tomo nove, concernente ao Arcebispado da Bahia, 

cujos nomes são declarados no referido tomo (Santa Maria, 1722 tomo nove). 

Ademais, diante da ausência de fontes que fornecessem informações acerca das imagens 

tratadas, o frei recorria à sua imaginação para preencher as lacunas existentes nessas narrativas, 

com o propósito de lhes atribuir maior veracidade.  

A dispersão das imagens em locais remotos e inóspitos do vasto território brasileiro, 

além da consideração pelo Império português, levando-se em conta que as obras anteriores 

abordam a imagem mariana fora do continente brasileiro, configuram uma empreitada 

monumental e extensa do frei descalço em relatar todos os eventos associados a essa imaginária 

milagrosa. Tal empreitada abarca os aspectos formais e técnicos, o culto, os milagres, as 

celebrações e as peregrinações. Um aspecto relevante a ser considerado é que, considerando 

 
3 Escrita pelo Frei Vicente do Salvador, em 1627, teve primeira edição impressa no Brasil somente em 1889.  
4 Frei Miguel, natural do Rio de Janeiro e falecido em 1734, foi compelido a escrever sua relação em duas 

ocasiões distintas, visto que o manuscrito original foi destruído durante a invasão dos franceses no Rio de 

Janeiro, entre 1710 e 1711, como admite Frei Agostinho no Tomo 10 (Santa Maria, 1723 tomo dez). 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263264 

109 

 

todo o reino de Portugal, o frei listou aproximadamente 1.655 títulos/imagens referentes a 

Nossa Senhora em suas mais diversas invocações nos dez tomos de sua obra. 

Conforme frei Agostinho (1707), a motivação para elaborar a obra é compilar 

informações a respeito dos princípios e origens de “algumas miraculosas imagens” da Virgem 

Maria. Algumas dessas imagens já eram celebradas por escritos de sua época ou de épocas 

anteriores, enquanto outras não haviam sido tratadas, notadamente no Reino de Portugal. Em 

seu tempo, escritos dessa natureza tornaram-se bastante recorrentes. Denominados de 

Topografia Sagrada, tais registros propunham enumerar e descrever os locais de peregrinação 

e as imagens reputadas por atributos milagrosos. A impressão e difusão de compêndios de 

imagens milagrosas da Virgem, ricamente ilustrados, tornaram-se bastante populares na Europa 

no início do século XVII. 

Um exemplo disso, como apontado por Freedberg (1992), é o Atlas Marianus, do jesuíta 

alemão Wilhem von Gumppenberg, de 1659, com várias reedições, adaptações e traduções. Em 

contraste com muitas publicações contemporâneas que se concentravam na descrição de 

imagens em contextos geográficos mais limitados, como regiões, cidades ou países, o Atlas 

oferece uma visão global, apresentando imagens marianas milagrosas de diversas regiões do 

mundo. Para tanto, é apresentado um excelente índice, no qual são indicadas as variedades 

de imagens desse tipo, os locais e as épocas da descoberta (Inventio), os autores, o material 

utilizado e os milagres, é claro. 

Frei Agostinho, indubitavelmente, estava familiarizado com a obra do jesuíta alemão, a 

qual é referenciada em múltiplas ocasiões no tomo oito de seu Santuário, na qual descreve as 

devoções marianas encontradas nas conquistas portuguesas da África, Índia e Ásia (Santa 

Maria, 1720, tomo oito).5  

Nos tomos referentes ao Brasil, o jesuíta Gumppenberg é mencionado uma única vez, 

especificamente no nono tomo, que trata do Arcebispado da Bahia. Nessa passagem, o frei narra 

a história de Nossa Senhora dita “azevediana”, que teria pertencido ao padre jesuíta Inácio de 

Azevedo – daí a origem da devoção. O padre e mais 39 religiosos da Companhia foram mortos 

afogados por piratas franceses enquanto se dirigiam ao Brasil (Gumppenberg, 1672, livro 3).  

Diante do exposto, infere-se que a possibilidade de frei Agostinho ter se aproximado do 

modelo proposto pelo Atlas Marianus ao estabelecer uma topografia do sagrado para o território 

brasileiro não é descabida. Tal modelo é perceptível por meio de ermidas, capelas, igrejas 

paroquiais e conventuais assinaladas, com seus caminhos e distâncias demarcadas. Os locais 

 
5 Ainda referido uma única vez, no tomo 10, sobre uma Nossa Senhora da Candelária da Ilha de Tenerife.  



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263264 

110 

 

que abrigavam em seu interior as imagens veneradas, revelando sua origem (invenção), 

materiais, forma, festas, romarias e milagres. Em especial, os milagres, que constituem a 

essência da obra e da veneração dos fiéis, conforme indicado em seu subtítulo: História das 

Imagens Milagrosas de Nossa Senhora (Santa Maria, 1722 tomo nove). 

Os relatos do frei apresentam uma série de ocorrências milagrosas, que permeiam quase 

todas as narrativas históricas. Dentre os relatos, destacam-se casos simples e espetaculares, 

como o de uma índia chamada Maria, que, segundo os registros, ressuscitou após seu corpo ser 

depositado diante de um altar dedicado a Nossa Senhora do Rosário em uma igreja localizada 

no atual município de Jaguaripe, na Bahia. Em determinadas passagens, Agostinho não associa 

as imagens a milagres ou maravilhas, contudo as menciona por serem capazes de proporcionar 

uma “devoção fervorosa” nos fiéis (Santa Maria, 1722 tomo 9). 

Freedberg (1992) analisa alguns elementos que determinam o poder das imagens em 

função dos milagres, tais como as peregrinações, romarias, crença e aparência estética. Esses 

elementos estão presentes em toda a obra de Frei Agostinho, desde os primeiros tomos, 

referentes às imagens marianas veneradas no mundo português. 

É importante ressaltar que frei Santa Maria centra o seu critério de seleção dessas 

imagens marianas exclusivamente na fama que alcançavam à época como “imagens 

milagrosas”, que movimentavam fiéis em várias partes das antigas capitanias brasileiras em 

concorridas romarias, notadamente na data em que eram festivamente celebradas, como 

argumenta:  

Neste livro havemos de recolher a notícia de todas as imagens de Maria Santíssima, 

de que tivemos noticia, por milagrosas, e de grande veneração as suas imagens, que 

raro será o cristão, que com fé, e verdadeira devoção venerar alguma imagem sua, 

que a não ache logo propícia e toda solícita no seu bem e remédio (Santa Maria, 

1722, p. 260-261, tomo nove). 

Neste sentido, peregrinação e milagres são termos correlatos, já que a peregrinação tem 

sua origem em uma imagem que opera milagres ou que recebe manifestações de gratidão por 

alguma ação aparentemente milagrosa (Freedberg, 1992). 

Outro elemento-chave em toda a peregrinação é a esperança, cujo centro são os 

santuários e seu interior. Nesse aspecto, a imagem surge como um elemento central e eficaz, 

operando um complexo processo de manifestações de fé, esperança e como remédio para os 

males (Freedberg, 1992). 

Ao relatar essas imagens milagrosas, dispostas nos santuários em locais privilegiados, 

como os altares centrais (Tabela 1), frei Agostinho também procura reforçar a concorrência dos 

fiéis romeiros com base no aspecto externo das esculturas sacras. Assim, as “nossas senhoras” 

são descritas como formosas e belíssimas, aspecto ainda mais potencializado pelos ornamentos 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263264 

111 

 

que usam, como vestidos e mantos de seda, além de acessórios de ouro e prata, como coroas, 

resplendores e cetros. Tudo isso com o intuito de fazê-las mais atrativas e esplendorosas, 

assegurando, em termos estéticos e visuais, características próprias, que as distinguem de outras 

imagens presentes no templo ou mesmo na região. Nesse sentido, explica-se a necessidade de 

uma imagem especial e exclusiva (Freedberg, 1992). 

Tabela 1 – Localização no templo – tomos 9 e 10 

N=346 

Localização % 

No altar-mor 45 

Em altar lateral 20 

Não indicado 35 

Fonte: autor com base em Santa Maria, 1722 tomo nove, 1723 tomo dez. 

 

ASPECTOS RELATIVOS À ESCULTURA MARIANA INDICADOS PELO 

INVENTÁRIO 

Os inventários vêm se tornando instrumentos bastante importantes – e mesmo 

imprescindíveis – para aqueles que atuam em museus e na área do patrimônio cultural, seja ele 

sacro ou civil. São necessários porque, inicialmente, servem como uma ferramenta de 

identificação, levantando dados básicos sobre o objeto. Depois, agem como uma ferramenta 

de proteção, reunindo dados necessários para a tomada de decisões sobre a proteção dos objetos 

ou bens. Por fim, tornam-se um instrumental científico, levantando e produzindo conhecimento 

profundo para a valorização e compreensão do objeto inventariado (Mota; Rezende, [202-?]). 

Obviamente, no caso do projeto, foi proposto um inventário que se concentrasse apenas na 

primeira fase, que é a de identificação, na qual buscou-se extrair dados básicos sobre as imagens 

marianas descritas por Frei Santa Maria para o caso brasileiro. 

O levantamento foi realizado mediante preenchimento de uma ficha de trabalho, 

organizada no Excel, especialmente desenvolvida para a pesquisa, e que propõe contemplar os 

seguintes campos: título da devoção; localidade (estado, cidade, vila, povoado ou distrito); 

monumento religioso (convento, igreja, capela ou oratório); localização da imagem no 

monumento (altar-mor, altar lateral, nicho, outros); origem da imagem (história); descrição 

(aparência, material e técnica); dimensão (quando mencionada); festa e romaria; referência a 

irmandade, confraria ou ordem religiosa; referência na obra (tomo, título, página); observação 

(algum dado importante a ser destacado). 

Os dados apresentados pelo inventário permitiram, em um primeiro momento, a 

elaboração de gráficos e quadros completos, quantitativos e qualitativos, sobre a quantidade de 

imagens e de devoções, as técnicas e os materiais utilizados, sua tipologia (imagem de altar, 

roca, processional, oratório etc.), sua autoria (quando mencionada) e sua distribuição pelas 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263264 

112 

 

localidades, cidades e regiões do Brasil. Além disso, eles fornecem subsídios para o estudo da 

produção de esculturas sacras no período colonial e informações sobre o culto, as festas e as 

romarias em torno das devoções marianas descritas na obra, temas que deverão ser abordados 

em estudos posteriores. A seguir, apontaremos algumas informações levantadas em alguns 

dos campos acima indicados. 

 

Campo Devoção 

O levantamento revelou a presença, no Brasil, de 59 devoções relacionadas a Nossa 

Senhora. A Tabela 2 demonstra as 12 devoções mais populares, na qual verifica-se que 

Nossa Senhora da Conceição e Nossa Senhora do Rosário destacam-se, seguidas por Nossa 

Senhora do Desterro e da Piedade. 

Tabela 2 – Quantidade de imagens por devoção 

(Somente as 12 mais frequentes, num total de 59) 

Número Devoção Quantidade 

1 Nossa Senhora da Conceição 50 

2 Nossa Senhora do Rosário 46 

3 Nossa Senhora do Desterro 20 

4 Nossa Senhora da Piedade 14 

5 Nossa Senhora do Carmo 12 

6 Nossa Senhora do Pilar 12 

7 Nossa Senhora da Ajuda 10 

8 Nossa Senhora da Penha 10 

9 Nossa Senhora de Nazaré 9 

10 Nossa Senhora do Amparo 8 

11 Nossa Senhora de Montserrat 8 

12 Nossa Senhora das Neves 7 

Fonte: autor com base em Santa Maria, 1720 tomo 8, 1722 tomo 9, 1723 tomo 10. 

A devoção a Nossa Senhora da Conceição é uma das mais antigas em Portugal, sendo, 

em 1646, declarada oficialmente pelo rei dom João VI como padroeira do país e de suas terras 

além-mar (Matos, 2001). Segundo a tradição, uma primeira imagem teria aportado no Brasil 

em uma das naus de Pedro Álvares Cabral, em 1500. Os grandes propagadores da devoção 

foram os frades franciscanos, que a espalharam por todo o país, de norte a sul, com a dedicação 

de ermidas e capelas, muitas das quais tornaram-se paróquias e catedrais, como se vê na 

indicação de Frei Agostinho. Pela Tabela 3, verifica-se que a maior presença dessa devoção 

está no Rio de Janeiro, com 20 imagens inventariadas. 

Nossa Senhora do Rosário, apresentada também na Tabela 3, tem sua maior difusão no 

Nordeste brasileiro, notadamente na Bahia, onde se contabilizam 27 imagens dessa devoção. 

No Brasil, a devoção do Rosário difundiu-se entre os negros escravizados, que ergueram 

capelas, produziram imagens e associaram-se em confrarias e irmandades para venerá-la e 

festejar sua festa. No século XVII, a região Nordeste do país era marcada pela forte presença 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263264 

113 

 

de engenhos de açúcar, que demandavam uma grande quantidade de mão de obra escrava. 

A popularidade da Senhora do Rosário na região era atribuída à presença maciça de cativos, 

que contribuíam para a atividade açucareira. A própria narrativa estabelecida pelo frei para tais 

imagens remete ao século XVII e está sempre associada à fundação de ermidas e capelas nos 

engenhos do litoral brasileiro (Santa Maria, 1722 tomo nove). Faz-se necessário destacar que, 

no momento em que o frei finalizou o décimo e último tomo, em 1723, o processo de descoberta 

e exploração do ouro em Minas Gerais encontrava-se em suas fases iniciais. Durante o século 

XVIII, tal processo econômico acarretou o deslocamento da economia colonial para o eixo sul, 

inclusive no que diz respeito ao plantel de escravos. 

Tabela 3 – Distribuição das imagens de Nossa Senhora da Conceição e de Nossa Senhora do Rosário por estados 

Tomo 9  Tomo 10 

Estado 
N. Sa. Conceição 

n 

N. Sa. Rosário 

n 

 
Estado 

N. Sa. Conceição 

n 

N. Sa. Rosário 

n 

Bahia 13 27  Rio de Janeiro 20 9 

Pernambuco 2 1  São Paulo 8 1 

Paraíba 1 2  Minas Gerais 2 3 

Ceará - 1  Paraná - 1 

Maranhão 1 -     

Pará 3 1     

Total 20 32  Total 30 14 

Fonte: autor com base em Santa Maria, 1722 tomo nove, 1723 tomo dez. 

Nota: Sinal convencional utilizado:  

          - Dado numérico igual a zero não resultante de arredondamento. 

 

Campo Localidade 

Neste campo, encontram-se indicados os estados em que se localizam os templos que 

abrigam as imagens tidas por milagrosas pelo frei. A Tabela 4, referente ao tomo 9, englobando 

o Arcebispado da Bahia e os bispados de Pernambuco, Maranhão e Grão-Pará, demonstra que a 

Bahia concentra mais da metade das esculturas descritas: 66% delas, ou 128 imagens. Desse 

total, 54 estão na cidade de Salvador. Em seguida, vem o bispado de Pernambuco, com 17% 

(33 imagens), concentradas principalmente em igrejas de Olinda (sede do bispado) e Recife. Por 

fim, estão os bispados do Maranhão e Grão-Pará, com um total de 10% (19 imagens), localizadas 

notadamente em igrejas de São Luís e Belém. 

Já a Tabela 5, referente ao tomo 10 e ao bispado do Rio de Janeiro, demonstra que 

praticamente a metade delas, 56%, ou 84 esculturas, concentra-se no Rio de Janeiro; seguido 

de São Paulo, com 29% delas, ou 44 imagens; Minas Gerais ocupa o terceiro lugar, com 9%, 

ou 13 esculturas, localizadas na antiga Vila Rica (atual Ouro Preto), com 11, e na Vila do 

Ribeirão do Carmo (atual Mariana), com 2. As restantes estão distribuídas pelo Espírito Santo 

(3%) e pelo Paraná, Santa Catarina e Rio Grande do Sul (1% cada). 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263264 

114 

 

Tabela 4 – Distribuição das imagens por estado 

N=196 
 Tabela 5 – Distribuição das imagens por estado  

N=150 
Estado %  Estado % 

Bahia 66  Rio de Janeiro 56 

Pernambuco 17  São Paulo 29 

Pará 6  Minas Gerais 9 

Paraíba 5  Espírito Santo 3 

Maranhão 4  Paraná 1 

Ceará 1  Santa Catarina 1 

Rio Grande do Norte 1  Rio Grande do Sul 1 

Alagoas 1    
Fonte: autor com base em Santa Maria, 1722 tomo 9.  Fonte: autor com base em Santa Maria, 1723 tomo 10. 

 

Campo Origem 

Neste campo, buscou-se levantar dados presentes no Santuário Mariano que pudessem 

indicar a origem das imagens. Buscou-se compreender aquilo que se refere ao seu inventio, 

mencionado anteriormente, que envolve aspectos relativos ao seu descobrimento, local onde se 

deu, procedências, autorias e encomendas, conforme demonstrado nas Tabelas 6 e 7. 

Tabela 6 – Origem das imagens  

N=196 

 Tabela 7 – Origem das imagens  

N=150 

Local %  Local % 

Portugal 15  Portugal 3 

Sem indicação alguma 34  Espanha 1 

Histórico do monumento 26  Peru 1 

A mando de alguém 25  Sem indicação alguma 24 

   Histórico do monumento 55 

  A mando de alguém 13 

  Com autoria 3 

Fonte: autor com base em Santa Maria, 1722 tomo 9.  Fonte: autor com base em Santa Maria, 1723 tomo 10. 

Conforme o inventário, foi constatado que uma parcela delas, indicadas pelo percentual 

de 34% no tomo 9 e 24% no tomo 10, não apresenta qualquer indicação de origem. Em 

contrapartida, outra parcela significativa, 26% no tomo 9 e 55% no tomo 10, apresenta uma 

correlação entre sua origem e a história do monumento religioso para o qual foi produzida, sendo 

este um elemento presente na descrição, independentemente de tratar-se de uma ermida, capela ou 

convento. Muitas dessas construções possuem uma história que remonta, majoritariamente, ao 

século XVII, o que poderia implicar na origem seiscentista de muitas imagens inventariadas. 

Ademais, para determinadas imagens, Frei Agostinho chega a estabelecer, no século em 

questão, a data de entronização no templo. No entanto, no tocante a esse aspecto, a origem da 

imagem é ainda imprecisa, visto que não é possível determinar com certeza se a escultura foi 

produzida no Brasil ou se foi trazida do exterior. 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263264 

115 

 

No tocante às imagens importadas, o levantamento indica que a maioria delas é oriunda 

de Portugal, sendo 15% na Tabela 6. O Nordeste brasileiro (tomo 9) é a região na qual se 

concentra o maior número de imagens identificadas por Frei Agostinho. 

Frei Agostinho chega a proferir um juízo favorável a respeito de imagens produzidas 

em Portugal. Segundo o religioso, a imagem de Nossa Senhora da Ajuda de Jaguaripe, 

localizada na Bahia, teria sido faturada em Lisboa porque “[...] pela sua perfeição e pelo 

precioso do obrado, assim na escultura, como na pintura, e riquíssima encarnação, se obraria 

em Lisboa, onde se costuma fazer tudo com grande perfeição” (Santa Maria, 1722, p. 138-139, 

tomo 9).  

Grande parte dessas imagens foi originalmente entronizada em oragos de engenhos 

situados ao longo do litoral brasileiro, mais precisamente nas regiões Sudeste e Nordeste. Com 

o avançar dos séculos, esses engenhos transformaram-se em povoados, que evoluíram para vilas 

e, posteriormente, cidades. Muitos desses oragos primitivos foram elevados à condição de 

igrejas paroquiais em momento posterior. Atualmente, muitas dessas estruturas ainda 

permanecem em funcionamento, embora, evidentemente, tenham experimentado modificações 

em sua arquitetura ou sido reconstruídas. 

Outro elemento de destaque no “Campo Origem” é o termo “a mando de alguém”, o qual, 

na maioria dos casos, indica que o fundador ou primeiro construtor do templo foi o responsável 

por encomendar a imagem e posicioná-la no trono. Em determinadas situações, a imagem era 

encomendada em outras localidades, possivelmente em regiões distintas ou até mesmo em 

outros países. Nas narrativas apresentadas pelo Frei, o espectro de “mandantes” é 

consideravelmente extenso, abrangendo desde proprietários de engenho ou fazenda, parentes 

próximos (esposas ou filhos), religiosos fundadores de conventos, militares, funcionários da 

administração régia, integrantes de irmandades de brancos, pretos ou pardos, até escravos e 

indígenas. Esse aspecto está relacionado também à situação da imagem, isto é, se ela foi 

produzida exclusivamente para aquele lugar, se encontrada por alguém na praia, em um rio 

ou no mato. 

Conforme demonstrado na Tabela 6, no caso do tomo 9, 25% das esculturas, num 

universo de 196, foram “mandadas por alguém”, ou seja, 49 esculturas. Já para o tomo 10, 

Tabela 7, 13% das esculturas, num montante de 150, ou 19 delas, também foram esculpidas a 

mando de alguém. 

Em última análise, no tocante à autoria, constatou-se que Frei Agostinho chega a 

revelar a autoria de duas esculturas, com a indicação dos nomes dos escultores/santeiros. 

Ademais, em relação às outras duas, ele sugere a autoria, embora não indique nomes.  



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263264 

116 

 

Ressalte-se que todas essas indicações de autoria referem-se à região pertencente ao Bispado 

do Rio de Janeiro (tomo 10). 

A primeira imagem refere-se a Nossa Senhora da Glória, da igreja homônima no Rio de 

Janeiro, que teria sido esculpida por Antônio de Caminha. Este também foi o responsável pela 

construção da capela primitiva em 1701 e, à época do registro, era o zelador do local. Conforme 

descrito pelo Frei, a escultura em questão apresenta uma “rara formosura”. Ao mesmo santeiro 

é atribuída a fatura de uma cópia dessa imagem para a cidade de Lagos, em Portugal (Santa 

Maria, 1723 tomo 10). 

Outro escultor indicado é Sebastião Toscano, natural do Rio de Janeiro (Rabelo, 2009; 

Seixas, 2022). Esses autores chegam a atribuir ao artista outras imagens que apresentam 

características escultóricas semelhantes às imagens indicadas no Santuário Mariano. O escultor 

é responsável pela execução de duas imagens sacras: a de Nossa Senhora da Piedade, esculpida 

para a igreja homônima situada na atual Magé (Santa Maria, 1723 tomo dez), e a de Nossa 

Senhora da Guia da Marinha, produzida para a Igreja Paroquial da mesma invocação, localizada 

na cidade do Rio de Janeiro. Ambas as imagens foram esculpidas em barro (Santa Maria, 1723 

tomo dez).  

A imagem de Nossa Senhora do Rosário, pertencente à Igreja Matriz da cidade de São 

Vicente, no litoral do estado de São Paulo, atual Itanhaém, é descrita no texto como “[...] obra 

de um insigne escultor que a fez de grande perfeição e de muito grande formosura [...] Este 

mesmo escultor também fez a imagem de Nossa Senhora da Conceição (de barro) da vila de 

Itanhaé” (Santa Maria, 1723, p. 120-122, tomo dez). Ademais, foi atribuída a ele a autoria 

de uma imagem de Santo Antônio destinada à mesma igreja. Sobre o escultor, que seria 

morador de São Vicente, Frei Agostinho relata que foi preso injustamente por um assassinato 

que não cometeu e foi livrado por meio de um “milagre” atribuído à imagem da Nossa Senhora 

do Rosário que fez para a Matriz de São Vicente. Contudo, no momento da entrega das imagens 

finalizadas, os residentes de Itanhaém, ao chegarem antes, transportaram a imagem do Rosário 

para a sua matriz, onde a identificaram como Nossa Senhora da Conceição. Os habitantes do 

município de São Vicente transportaram a imagem de Nossa Senhora da Conceição e sua 

designação na matriz ficou sendo Nossa Senhora da Assunção (Santa Maria, 1723 tomo dez).  

 

CAMPO DIMENSÕES 

A Tabela 8 exibe as dimensões das imagens coletadas no tomo 9 (Santa Maria, 1723), 

disponíveis no Arcebispado da Bahia e nos bispados de Pernambuco, Maranhão e Grão-Pará. 

É importante ressaltar que a dimensão fornecida pelo Frei é relativa somente à altura da imagem 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263264 

117 

 

e está expressa em palmos. Dentre as 196 imagens/títulos analisados, foi verificado que 79% 

apresentam sua dimensão expressa em números, o que equivale a aproximadamente 155 

imagens. Já 14% delas, próximo de 28, aparecem sem indicação alguma de tamanho. Por fim, 

as 7% restantes, cerca de 13 imagens, têm suas dimensões indicadas por expressões como 

“grandes proporções”, “avultado corpo”, “bastante proporção”, “de grande estatura”, 

“proporção natural”, “estatura mediana” ou ainda “muito pequena”.  

Ao analisar o tomo dez, referente ao Bispado do Rio de Janeiro, constatamos que as 

dimensões (Tabela 9) apresentam uma inversão em relação ao exposto no tomo anterior. A 

maior parte das imagens, cerca de 105 ou 70%, num total de 150 inventariadas, não apresenta 

nenhuma indicação de altura. Apenas 21% delas, ou 32 imagens, apresentam altura indicada. 

Outras 9%, cerca de 13 delas, têm a dimensão mencionada apenas por meio das expressões 

referenciadas anteriormente. 

Tabela 8 – Dimensões  

N=196 

 Tabela 9 – Dimensões  

N=150 

Dimensões %  Dimensões % 

Indicada 79  Indicada 21 

Não indicada 14  Não indicada 70 

Através de expressões 7  Através de expressões 9 

Fonte: autor com base em Santa Maria, 1722 tomo 9.  Fonte: autor com base em Santa Maria, 1723 tomo 10. 

Ainda no que se refere ao tomo nove, e considerando as dimensões apresentadas na 

Tabela 10, foi observado que um conjunto mais extenso de imagens, correspondendo a 35% do 

total, cerca de 54 imagens, apresenta variações de altura entre 80 e 100 centímetros (4 a 4,5 

palmos). Em contrapartida, um conjunto reduzido de imagens apresenta altura entre 60 e 70 

centímetros (3 a 3,5 palmos). Já as imagens inferiores a 60 centímetros e as superiores a 100 

centímetros apresentam um percentual semelhante, de 23%.   

Já no caso das dimensões indicadas na Tabela 11, foi observado um certo equilíbrio 

entre as imagens com altura entre 80 e 100 centímetros (4 a 4,5 palmos, num total de 

aproximadamente 12) e aquelas com altura acima de 100 centímetros (4,5 palmos), com cerca 

de 10 imagens.  

Tabela 10 – Dimensões indicadas  

N=155 
 Tabela 11 – Dimensões indicadas  

N=32 
Dimensões %  Dimensões % 

Até 60 cm 23  Até 50 cm 16 

De 60 a 70 cm 19  De 60 a 70 cm 16 

De 80 a 100 cm 35  De 80 a 100 cm 37 

Acima de 100 cm 23  Acima de 100 cm 31 

Fonte: autor com base em Santa Maria, 1722 tomo 9.  Fonte: autor com base em Santa Maria, 1723 tomo 10. 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263264 

118 

 

CAMPO DESCRIÇÃO  

Este campo constitui um aspecto primordial, visto que permite a avaliação de 

elementos intrínsecos às esculturas, tais como técnica, tipologias, material, autoria e 

apresentação visual. 

No tocante à técnica, Frei Agostinho demonstra, em suas descrições, familiaridade 

com termos técnicos da época, como “esculpida em madeira”, “madeira estofada”, “estofada 

em ouro”, “estofada em ouro com folhas de prata”, “ouro brunido”, “marmorizado” e 

“imitando pedra”. 

Nas Tabelas 12 e 13, são apresentadas as técnicas e os materiais empregados na 

produção das imagens marianas. Constata-se, portanto, que a escultura em madeira predomina 

em grande parte do território brasileiro. De acordo com os dados apresentados na Tabela 12, 

referente à região Nordeste e Norte, observamos que 75% das imagens, dentre um total de 196, 

são esculpidas em madeira, o que equivale a 147 imagens. Já no Tomo 10, na Tabela 13, esse 

percentual cai para 87 imagens, correspondente a 58% do total. A escultura em barro ou 

terracota é um tipo de arte pouco representativo na região do bispado do Rio de Janeiro, com 

apenas cinco esculturas catalogadas. No Nordeste e Norte do Brasil, o número de esculturas em 

barro ou terracota chega a 14, embora a representatividade deste tipo de arte seja baixa. Outras, 

contudo, não apresentam indicações sobre sua técnica/material, como é o caso de 51 imagens 

no Bispado do Rio de Janeiro e 31 no Nordeste/Norte brasileiro. 

Tabela 12 – Técnicas indicadas  

N=196 
 Tabela 13 – Técnicas indicadas 

N=150 
Técnicas indicadas %  Técnicas indicadas % 

Esculpida em madeira 75  Esculpida em madeira 58 

Esculpida em barro 7  Esculpida em barro 3 

Não indicada 16  Não indicada 34 

Através de expressões 1  Através de expressões 5 

Esculpida em pedra 1    
Fonte: autor com base em Santa Maria, 1722 tomo 9.  Fonte: autor com base em Santa Maria, 1723 tomo 10.  

No tocante às imagens esculpidas em madeira, é imperativo incluir neste âmbito as 

imagens que Frei Agostinho indica como sendo de roca ou de vestir. No nono tomo, há 14 

dessas imagens, dentre um total de 147, sendo que 11 delas estão entronizadas em igrejas 

situadas em Pernambuco, Maranhão e Pará. Quanto ao tomo 10, referente ao Bispado do Rio 

de Janeiro, foram levantadas 14 imagens de roca, num universo de 87 esculpidas em madeira. 

As imagens descritas como de roca apresentam alguns elementos notáveis, conforme 

descrito por Frei Agostinho, a respeito desta tipologia de escultura. De acordo com os registros 

existentes, as vestimentas eram feitas em “tela” ou “vestidos na forma em que antigamente se 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263264 

119 

 

costumavam vestir as imagens, toalha de alemos e mangas com antigas sayas de ponta”. 

Ademais, algumas dessas vestimentas eram complementadas com “toucado a antiga” (Santa 

Maria, 1723 tomo 10). 

Frei Agostinho demonstra preferência por imagens de roca com toucado “a antiga”, 

visto que, em sua perspectiva, tais representações destacam-se por sua estética mais refinada, 

distanciando-se do “estilo das cabeleiras”, que, em sua visão, reflete uma vaidade que contraria 

o decoro esperado para o santo e o Divino (Santa Maria, 1723 tomo 10). A declaração em questão 

remete a determinadas diretrizes estabelecidas nas Constituições Primeiras do Arcebispado da 

Bahia, datadas de 1707, as quais foram instituídas durante o governo do arcebispo D. Sebastião 

Monteiro da Vide – religioso referido em algumas ocasiões por Frei Agostinho – que estabelece 

o seguinte em relação às imagens: 

E as antigas que se costumão vestir, ordenamos seja de tal modo, que não se possa 

notar indecencia nos rostos, vestidos, ou toucados; o que com muito mais cuidado se 

guardará nas Imagens da Virgem Nossa Senhora; porque assim como depois de Deos 

não tem igual em santidade, e honestidade, assim convêm que sua imagem sobre todas 

seja mais santamente vestida, e ornada (Vide, 2011, p. 256). 

O campo “Descrição” abarca também o inventário das imagens desprovidas de 

referências de material e técnica, cuja percepção dá-se por meio de expressões utilizadas pelo 

frei, revelando os cuidados estéticos empregados nas imagens, tais como “formosíssima”, 

“formosura” e “formosa”. Foram encontrados os seguintes adjetivos para descrever as 

esculturas do Santuário Mariano: “formosura no rosto”, “rosto muito lindo”, “majestade”, 

“muito linda” e “rosto risonho”. Também foram encontrados os adjetivos “não muito 

primorosa”, “primorosamente detalhada” e “imagem fabricada pelos anjos”. O total de 

esculturas assim analisadas foi de 12, considerando os tomos 9 e 10. 

Neste campo, ocasionalmente, Frei Agostinho utiliza os termos “imagem moderna” ou 

“talha moderna” para indicar a possível data da escultura. Há uma forte possibilidade de que o 

autor esteja fazendo referência à escultura de caráter barroco, a qual passou a se destacar em 

Portugal a partir do final do século XVII. A fixação desse novo gosto, verificada no fim do 

século XVII, na arte retabulística da talha, certamente influenciou a produção de imagens, 

notadamente aquelas destinadas a ocupar essa nova tipologia de altares (Serrão, 2003). Imagens 

que incorporam uma nova retórica eclesiástica (Checa Cremades; Morán Turina, 1985). Essa 

observação é corroborada pelas citações de Frei Agostinho, que atribui a datação de algumas 

imagens consideradas “modernas” ao final do século XVII e início do século XVIII. 

No nono tomo, por exemplo, são citadas as imagens de Nossa Senhora da Boa Morte e de 

Nossa Senhora do Pilar, as quais foram colocadas no Convento dos Carmelitas em Salvador, nos 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263264 

120 

 

ano de 1686 e 1690, respectivamente; outra de Nossa Senhora da Paz, da Igreja do Colégio 

dos Jesuítas em Salvador, foi confeccionada em Lisboa e entronizada no ano de 1672; a imagem 

de Nossa Senhora de Nazaré, da igreja de Nossa Senhora de Nazaré, em Candeias (BA), faturada 

em Lisboa e entronizada por volta de 1700; ou ainda, uma imagem de Nossa Senhora do Rosário, 

localizada na Ermida de Santo Estevão, em Camaçari (BA), sendo “muito moderna”, da qual o 

Frei Agostinho teve notícias somente em 1714 (Santa Maria, 1722 tomo 9). 

Outro aspecto concernente ao campo material diz respeito aos acessórios das 

esculturas, descritos pelo Frei (Santa Maria, 1722 tomo 9). Neste trabalho, os acessórios são 

compreendidos como todos os elementos empregados pelas imagens, seja como um sinal de 

dignidade e majestade, seja como um objeto significativo de sua invocação. No primeiro caso, 

encontram-se coroas, resplendores e cetros, confeccionados em prata e ouro, além de adereços, 

tais como brincos em pedras preciosas. No segundo caso, destacam-se círios, navetas, 

escapulários, cruzes e rosários. 

No nono tomo, apenas 57 imagens são descritas com algum desses acessórios, sendo a 

maioria coroas, incluindo também os meninos, o que corresponde a 29,08% do total de 196 

esculturas. Já o tomo 10 apresenta 37 imagens com acessórios, o que equivale a 24,66% de um 

total de 150 esculturas levantadas (Santa Maria, 1722 tomo 9, 1723 tomo 10). 

No tocante ao aspecto da apresentação visual, este mostra-se igualmente relevante na 

retórica do frei Santo Agostinho, na medida em que permite vislumbrar, sob uma perspectiva 

mais contemporânea, o significado iconográfico e gestual da escultura. Ademais, tal retórica 

é característica do barroco, cujo propósito seria suscitar uma excitação da devoção, captando a 

atenção do fiel ou apurando sua sensibilidade diante da representação corporal das imagens 

sacras. Dessa forma, as esculturas adquirem um valor autônomo, expresso por meio da 

importância dos gestos. 

O modelo iconográfico mais difundido nas descrições do frei agostiniano é o da Virgem 

carregando o Menino Jesus nos braços, frequentemente sustentado no membro esquerdo. De 

acordo com os dados obtidos, tal posicionamento manifesta-se no tomo 9, onde 93 das 196 

imagens registradas (48%) encontram-se representadas nesta tipologia. As devoções que mais 

enquadram-se nesse gesto são Nossa Senhora do Rosário, Nossa Senhora do Carmo, Nossa 

Senhora da Ajuda e Nossa Senhora da Penha, dentre as 12 devoções mais representativas 

(Tabela 2). (Santa Maria, 1722 tomo nove). 

O décimo tomo, por sua vez, contém 53 imagens, das 150 levantadas, o que corresponde 

a 35% dentro desta tipologia (Santa Maria, 1723 tomo dez). 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263264 

121 

 

Dentro do modelo iconográfico no qual a Virgem está acompanhada do Menino Jesus, 

já em uma fase posterior de sua infância, “em idade de sete anos”, é imprescindível aludir às 

representações iconográficas de Nossa Senhora do Desterro, comumente vinculada ao período 

da permanência da Sagrada Família em estado de fuga no Egito (Santa Maria, 1723 tomo dez). 

Nas descrições do Santuário, Nossa Senhora é retratada conduzindo o menino pela mão, 

acompanhada de São José. O inventário dos dois tomos indicou 20 imagens referentes a essa 

devoção, embora somente 9 delas tenham sido descritas. Ademais, destaca-se a imagem de Nossa 

Senhora da Piedade, representando o corpo adulto e falecido de Jesus no seu colo. O inventário 

realizado identificou a presença de 14 esculturas, considerando-se os dois volumes (Santa 

Maria, 1722 tomo nove, 1723 tomo dez). 

Ao adentrar o campo do gestual, constatou-se a existência de 24 esculturas que têm os 

dois braços erguidos para o alto. Tais gestos, que ocorrem frequentemente nas devoções de 

Nossa Senhora da Conceição, Nossa Senhora do Amparo, Nossa Senhora da Assunção e Nossa 

Senhora das Mercês, entre outras levantadas em menor quantidade, são indicativos da 

relevância do tema. Ademais, há as imagens descritas com as mãos sobre o peito, totalizando 5, 

todas evocadas no Nordeste brasileiro (Santa Maria, 1722 tomo nove, 1723 tomo dez). 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Conforme assinalado, o presente artigo teve como propósito a apresentação e 

discussão de componentes parciais de um projeto de iniciação científica que se encontra em 

curso. O objetivo, como se constatou, foi abordar alguns elementos levantados no inventário, 

em campos determinados, tais como devoção, localidade, origem, descrição e dimensões. No 

entanto, a obra “Santuário Mariano”, do frei Agostinho de Santa Maria, constitui um repertório 

exaustivo de informações mais abrangentes sobre o período colonial brasileiro, especialmente 

no que respeita à religiosidade popular, revelada a aspetos relacionados com as devoções, 

festividades, romarias e associações religiosas, conforme narrado pelo religioso agostiniano. 

Deve ainda ser considerado que as narrativas apresentadas na obra fornecem informações 

fundamentais para a compreensão de processos sociais e económicos mais amplos, relacionados 

com a construção de edifícios religiosos, o surgimento e desenvolvimento de vilas e cidades 

brasileiras em diversas regiões do país, bem como o papel das comunidades nesses processos. 

A magnitude da obra produzida por Frei Agostinho, ao longo de 16 anos e abrangendo 

todo o império português da época, justifica a proliferação de estudos sobre ela, abordando uma 

diversidade de temáticas e emergindo em vários países, sobretudo naqueles que outrora 

integraram o referido império.  



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263264 

122 

 

REFERÊNCIAS 

CHECA CREMADES, Fernando; MORÁN TURINA, José Miguel. El Barroco. Madrid: Istmo, 1985.  

FERNANDES, Maria de Lurdes Correia. Imagens e devoções marianas na época moderna. O testemunho do 

Santuário Mariano (1707-1723) de Fr. Agostinho de Santa Maria, OSA. In: MARQUES, Maria Alegria; 

OSSWALD, Helena (coord.). Devoções e Sensibilidades Marianas: da memória de Cister ao Portugal de hoje – 

Livro do XIII Encontro Cultural de São Cristóvão de Lafões. São Cristóvão de Lafões, 2018. p. 47-72. 

Disponível em: https://www.researchgate.net/publication/325300432_ 

Imagens_e_Devocoes_Marianas_na_Epoca_Moderna_O_testemunho_do_Santuario_Mariano_1707-

1723_de_Fr_Agostinho_de_Sta_Maria. Acesso em: 7 jun. 2025.  

FREEDBERG, David. El poder de las imágenes. Madrid: Cátedra, 1992. 

GUMPPENBERG, Wilhelm. Atlas marianus quo sanctae Dei genitricis Mariae imaginum miraculosarum 

origines duodecim historiarum centuriis explicantur. Monachil: Typographi Electoralis & Bibliopolae, 1672. 

Livro 3. Disponível em: https://books.google.com.br/books?id=JoQTgHR98ZoC&redir_esc=y. Acesso em: 

5 maio 2025. 

MACHADO, Diogo Barbosa. Bibliotheca Lusitana, Histórica, Critica e Cronologica. Lisboa: Officina de 

Ignacio Rodrigues, 1741. Tomo I. Disponível em: https://archive.org/details/bibliothecalusit01barbuoft/ 

page/n7/mode/2up. Acesso em: 14 nov. 2023 

MATOS, Henrique Cristiano José. Nossa História. 500 anos de presença da Igreja Católica no Brasil. São Paulo: 

Paulinas, 2001. Tomo I. Período Colonial. 

MOTA, Lia; REZENDE, Maria Beatriz. Inventário. Dicionário do Patrimônio Cultural/IPHAN. Brasília: 

IPHAN, [202-?]. Disponível em: portal.iphan.gov.br/dicionariopatrimoniocultural. Acesso em: 13 maio 2024. 

RABELO, Nancy Regina Mathias. Santuário Mariano: resgate de antigas imagens do Rio de Janeiro. Imagem 

Brasileira, Belo Horizonte, n. 4, p. 51-56, 2009.  

SANTA MARIA, Frei Agostinho de. Santuário Mariano, e história das imagens milagrosas de Nossa 

Senhora. E das milagrosamente apparecidas, em a India Oriental, & mais Conquistas de Portugal, Asia 

Insular, Africa & Ilhas Felippinas. Lisboa: Officina de Antonio Pedrozo Galram, 1720. Prólogo. Tomo oito.  

Disponível em: https://digital.bbm.usp.br/handle/bbm/7640. Acesso em: 29 mar. 2023. 

   

SANTA MARIA, Frei Agostinho de. Santuário Mariano, e História das Imagens Milagrosas de Nossa Senhora. 

Lisboa: Officina de Antonio Pedrozo Galram, 1722. Tomo 9. Disponível em: 

https://archive.org/details/santuariomariano09sant/page/n17/mode/2up. Acesso em: 18 ago. 2020.  

SANTA MARIA, Frei Agostinho de. Santuário Mariano, e História das Imagens Milagrosas de Nossa Senhora. 

Lisboa: Officina de Antonio Pedrozo Galram, 1723. Tomo 10. Disponível em: 

https://archive.org/details/santuariomariano10sant/page/n13/mode/2up. Acesso em: 18 ago. 2020. 

SANTA MARIA, Frei Agostinho de. Santuário Mariano, e história das imagens milagrosas de Nossa 

Senhora. E das milagrosamente apparecidas, em graça dos Prègadores, & dos devotos da mesma Senhora. 

Lisboa: Officina de Antonio Pedrozo Galraõ, 1707. Prólogo. Tomo Primeiro. Disponível em: 

https://archive.org/details/santuariomariano01sant_0/page/n13/mode/2up. Acesso: 16 jun. 2024.  

SEIXAS, Antônio. Imaginária mariana na freguesia de Magé a partir dos escritos de frei Agostinho de Santa 

Maria em 1723. Imagem Brasileira, Belo Horizonte, n. 12, p. 123-131, 2022. 

SERRÃO, Vítor. História da Arte em Portugal – o Barroco. Barcarena: Editorial Presença, 2003.  

VELA, Pe. Gregório de Santiago. Ensayo de una Biblioteca Ibero-Americana de la Orden de San Agustin. 

Escorial: Imprenta del Real Monasterio, 1925. v. VII, S-T, p. 305-315. Acesso em: 14 nov. 2023. 

VIDE, Sebastião Monteiro da. Constituições primeiras do Arcebispado da Bahia. Brasília: Senado Federal, 2011. 

https://books.google.com.br/books?id=JoQTgHR98ZoC&redir_esc=y
https://archive.org/details/santuariomariano01sant_0/page/n13/mode/2up

