
182 

DUAS MARIAS, UMA SÓ FÉ: DEVOÇÃO A NOSSA SENHORA DA CONCEIÇÃO E 

REVERBERAÇÕES URBANAS E CULTURAIS EM MARECHAL DEODORO, 

ALAGOAS 

 

TWO MARYS, ONE FAITH: DEVOTION TO OUR LADY OF CONCEPTION AND URBAN 

AND CULTURAL REVERBERATIONS IN MARECHAL DEODORO, ALAGOAS 

 

DOS MARÍAS, UNA FE: DEVOCIÓN A NUESTRA SEÑORA DE LA CONCEPCIÓN Y 

REVERBERACIONES URBANAS Y CULTURALES EN MARECHAL DEODORO, ALAGOAS 

 

Jorge Henrique dos Santos Silva1 

jorghenriqarq@gmail.com 

 

RESUMO 

Os cristãos primitivos foram os primeiros a venerar Maria, testemunhando-a através das 

Escrituras e das artes sacras nos primeiros séculos da Igreja. Na experiência local, a devoção 

mariana possui registro desde a fundação de Marechal Deodoro, em 1591, consagrando o culto 

à figura de Maria como a Padroeira do município que tomou partido e desenvolveu-se com base 

no forte apelo religioso. O problema decorrente é a prática tradicional ameaçada por distintas 

interferências na devoção à imagem do altar (em madeira policromada) e à santa processional 

(de roca). Assim, o objetivo deste estudo é compreender as relações, os impactos e as 

(des)configurações no tempo e no espaço, considerando a herança cultural, religiosa e afetiva 

da devoção a Nossa Senhora da Conceição. Para o desenvolvimento deste trabalho tomou-se 

por base os estudos que envolvem desde os dogmas marianos às experiências locais, por meio 

da relação de fé e da vivência individual e comunitária em torno das duas imagens. 

Palavras-chave: Nossa Senhora da Conceição; Devoção; Procissões; Imaginária; Marechal 

Deodoro. 

 

ABSTRACT 

Early Christians were the first to venerate Mary, testifying to her through Scriptures and sacred 

art in the early centuries of the Church. In local experience, Marian devotion has been recorded 

since the foundation of Marechal Deodoro (1591), consecrating the cult to the figure of Mary 

as the Patroness of the municipality that took sides and developed based on the strong religious 

appeal. The problem resulting is the traditional practice threatened by distinct interferences in 

the devotion to the altar image (in polychrome wood) and to the processional saint (made of 

rock). Thus, the objective of this study is to understand the relationships, impacts and 

(dis)configurations in time and space, considering the cultural, religious and affective heritage 

of devotion to Our Lady of the Conception. To develop this work, studies involving everything 

from Marian dogmas to local experiences were taken as a basis, through the relationship of faith 

and individual and community experience around the two imaginaries. 

Keywords: Our Lady of Conception; Devotion; Processions; Imaginary; Marechal Deodoro. 

 
1 Arquiteto e Urbanista (CESMAC/AL, 2017), com especialização em Arquitetura e Arte Sacra do Espaço 

Sagrado (FASBAM/PR, 2023), atualmente cursa Pós-graduação em Mariologia (LOCUS/FAJOPA). Desde 2017 

integra a Superintendência de Cultura e Preservação do Patrimônio Histórico da Prefeitura de Marechal Deodoro 

(AL) e é membro associado do Instituto Brasileiro de Arquitetura Tradicional (IBAT).  

Lattes: http://lattes.cnpq.br/6494288722838799. Orcid: https://orcid.org/0009-0006-4254-3849. 

http://lattes.cnpq.br/6494288722838799
https://orcid.org/0009-0006-4254-3849


183 

RESUMEN 

Los primeros cristianos fueron los primeros en venerar a María, dando testimonio de ella a 

través de las escrituras y el arte sacro en los primeros siglos de la Iglesia. En la experiencia 

local, la devoción mariana se registra desde la fundación del Marechal Deodoro (1591), 

consagrando el culto al figure de María como Patrona del municipio, que tomó partido y se 

desarrolló a partir del fuerte atractivo religioso. El problema resultante es que la práctica 

tradicional se ve amenazada por diferentes interferencias en la devoción a la imagen del altar 

(en madera policromada) y al santo procesional (hecho en piedra). Por lo tanto, el objetivo de 

este estudio es comprender las relaciones, los impactos y las (des)configuraciones en el tiempo 

y el espacio, considerando el patrimonio cultural, religioso y afectivo de la devoción a Nuestra 

Señora de la Concepción. Para desarrollar este trabajo, se tomaron como base estudios que 

abarcan desde los dogmas marianos hasta las experiencias locales, a través de la relación entre 

la fe y la vida individual y comunitaria alrededor de los dos imaginarios. 

Palabras clave: Nuestra Señora de la Concepción; Devoción; Procesiones; Imaginario; 

Marechal Deodoro. 

 

 

INTRODUÇÃO 

Os cristãos primitivos foram os primeiros a venerar Maria, testemunhando-a através das 

Escrituras e das artes sacras nos primeiros séculos da Igreja. 

Pode-se afirmar que, nessas representações, era depositado o sentimento dos cristãos em 

cultuar Jesus e sua Santa Mãe sobre as memórias dos primeiros locais de culto que traziam 

a história e os testemunhos dos primeiros cristãos da Igreja Nascente. É neste sentido que a 

própria ciência arqueológica conclui que as representações de Maria, comuns e numerosa nas 

catacumbas, são testemunhos de seu culto primitivo. 

Desse modo, entende-se que a transmissão viva de geração em geração ao longo dos séculos 

(pela Tradição) e o ensinamento da verdade de fé da Igreja (pelo Magistério), unido a toda 

revelação bíblica, impulsionaram o culto e a devoção mariana que se estendera por todo o mundo 

como também por meio das variadas representações, de fenômenos sobrenaturais (aparições), 

bem como de apropriações, práticas populares e toda uma mística em torno deste Ícone. 

Conforme tratado por Ferrare (2007, p. 2), “[...] a iniciação colonizadora em terras 

brasileiras a fim de povoar e difundir a Fé Cristã foi a finalidade dos portugueses no século 

XVI”. O desenvolvimento das primeiras vilas brasileiras consolidou o espaço público e o 

condicionou a partir da construção de uma edificação religiosa (Bonduki, 2010). Julga-se que 

essa ocorrência, fundamental para a formação de núcleos urbanos, trouxe ainda uma 

contribuição social, histórica e cultural: a devoção à Virgem Maria. 

Na experiência local, sabe-se que a devoção à Imaculada Conceição possui registro 

desde os primórdios, na estreita relação da dedicação das terras, a fim de fundar a antiga Vila 



184 

de Madalena, em 1591, atual município de Marechal Deodoro, em Alagoas, consagrando o culto 

à imagem figurativa de Maria e elegendo-a como Padroeira. Dessa forma, os festejos alusivos 

à Mãe de Deus, celebrados no último mês de cada ano, perduram até os dias atuais e se 

caracterizam como a maior manifestação de fé dentre as maiores da região. 

Considera-se, portanto, que a própria fundação da cidade, no fim do século XVI, tomou 

partido e desenvolveu-se com base no forte cunho religioso a partir das igrejas que delinearam 

o percurso das casas e ruas, constituindo sua forma urbana, tendo a igreja como definidora do 

traçado (Ferrare, 2014; Magalhães, 2014). Junto disso, as procissões são também os principais 

reflexos da herança religiosa deodorense que, junto à implantação das igrejas, determinaram a 

conformação da cidade. 

O caso particular que problematizou este estudo é que ocorre, na cidade, uma antiga 

tradição de devoção à imagem do altar (em madeira policromada) e à santa processional (de 

roca) cuja prática de culto e relações simbólicas foram afetadas por distintas interferências nos 

últimos anos, principalmente a descontinuidade da tradicional procissão, com alterações de 

percurso e troca da imagem; e ao resultado da intervenção de restauro na imagem do altar. 

Por isso, para este trabalho, foi importante estabelecer um vínculo direto de 

conhecimento dos escassos recursos históricos de um povo, constituindo sua identidade e 

compreendendo a necessidade que, de fato, interfere na apropriação popular de conservar e 

adaptar um elemento sacro ou uma prática religiosa centenária. 

Dito isso, afirma-se que, para embasar o tema acerca da doutrina mariana, é preciso um 

estudo integral e não fragmentado, sobretudo com base nas fontes da Escritura e da Tradição 

que formam um único depósito da Palavra de Deus pela qual a Revelação Divina chega, pela 

Igreja e através dos tempos, até nós. Da mesma forma, fundamentar este escopo com base nos 

estudos que envolvam os dogmas marianos e também nas experiências particulares e locais, por 

meio da relação de fé e da vivência individual e comunitária, captadas através de métodos de 

observação, visitas in loco, pesquisas, entrevistas e conversas informais. 

Por fim, atenta-se ao principal objetivo deste estudo que é compreender as relações, os 

impactos e as (des)configurações no tempo e no espaço, considerando a herança cultural, 

religiosa e afetiva da devoção a Nossa Senhora da Conceição em Marechal Deodoro. 

 

O CULTO A MARIA, MÃE DE JESUS 

A história da Virgem Maria sempre foi associada à de seu filho Jesus Cristo e, assim, 

tornou-se um costume retratar a vida de Maria junto à história do Salvador, a qual foi expressa 



185 

nas Escrituras Sagradas e em variadas representações da época. É possível, então, afirmar que 

o culto a Maria dá-se desde a época mais remota da igreja primitiva. 

Depois dos Apóstolos, que andaram lado a lado da Virgem, foram os cristãos primitivos 

da igreja nascente os primeiros a venerar e a prestar culto à figura de Maria. Sobre isso, atesta 

Lombaerde (2020, p. 37):  

O culto a Mãe de Deus existiu durante a vida de Maria Santíssima entre os Apóstolos; 

e por eles foi transmitido aos seus sucessores e às igrejas por eles fundadas, ao ponto 

de que em toda parte, onde penetrou o culto divino do Salvador, penetrou com ele e 

ao lado dele o culto terno e suave da Mãe de Jesus. 

Pode-se assim dizer que o culto a Maria é um culto instruído por Deus; um culto 

inteiramente determinado pelo próprio Evangelho, pois é nesses textos que se encontra a exímia 

transmissão divina do papel de Maria na história da Salvação. Lombaerde (2020, p. 28) assim 

se refere ao culto de Maria: 

Dizer que o culto de Maria é uma novidade é afirmar a novidade do Evangelho, a 

novidade das catacumbas dos primeiros séculos, onde se encontra a cada passo a 

expressão da veneração e do amor com que os primeiros fieis cercavam a Virgem 

Imaculada, seria extinguir com um só golpe os acentos amorosos dos Padres dos 

primeiros séculos, que exaltaram a Virgem Santa com entusiasmos jamais igualdado 

nos séculos posteriores. 

Junto a esta primeira e principal fonte (a Bíblia), está também a Tradição, a qual legitima 

a doutrina mariana e seus vários princípios por meio do Magistério da Igreja, como padres, 

teólogos, doutores e respectivos documentos litúrgicos e eclesiais. Desse modo, segundo 

Roschini (1960, p. 12): “[...] as fontes de que devemos colher continuamente nossos materiais 

de construção são duas: a Escritura e a Tradição, visto estar contida nessas duas fontes toda a 

Revelação divina.” 

Saindo da representação histórica para a figura social, entende-se que “Maria” reporta-se 

a um sistema cultural-religioso mais amplo, compondo uma produção imaginária e promovendo 

relações sociais, concepções e ideários do cristianismo: sujeito histórico coletivo-social 

(humanidade) de identidade traçada pela revelação da Palavra Encarnada, o Cristo (divindade). 

Assim, Maria não se configura como a manifestação ontológica primeira da Verdade 

ou do Sentido, pois este é um atributo da divindade. Ela constitui-se, então, por 

analogia, como sujeito histórico coletivo (a humanidade, o povo, os fiéis...), cuja 

identidade é tecida mediante a proclamação e adesão a este Sentido revelado, isto é, à 

Palavra Encarnada, nominada como Cristo (Buarque et al., 2007, p. 2). 

Embora Maria tenha sido, desde sempre, uma “[...] grande representação do divino 

feminino, ou melhor, o rosto feminino da Igreja” (Campos, 2023, p. 7), estudar sobre ela atesta 

ainda mais que não é possível desvinculá-la em nenhum momento de Cristo, isto é, a mariologia 

é totalmente cristológica. Ainda que carregando uma diversidade de faces, dentre todas uma só 

permanece: Maria, a Mãe de Jesus (Campos, 2023).  



186 

Diversos autores, a exemplo dos já citados Campos (2023) e Lombaerde (2020), 

acreditam que é do poder simbólico e de representação social que surgiram tantos títulos 

dedicados à Mãe de Deus, o que, consequentemente, influiu também na dedicação de inúmeras 

igrejas. 

É, neste mesmo sentido, que, em torno de Maria, há um culto milenar que comprova a 

sobrevivência atemporal não apenas de sua história, mas também de cada experiência particular 

com ela empreendida. 

 

FATOS HISTÓRICOS MARIOLÓGICOS 

Os cristãos primitivos foram os primeiros a venerar e prestar culto à figura de Maria 

(Lombaerde, 2020) e é esse o testemunho da fé cristã manifestado nas escrituras, bem como nas 

artes sacras representadas desde os primeiros séculos da Igreja (Silva, 2023).  

Depois dos primeiros cristãos e da inaugural devoção mariana associada às particulares 

menções apostólicas, contidas nas Sagradas Escrituras, os primeiros padres escreveram sobre 

Maria e a incluíram na história cristã da Tradição. Diversos são os santos padres que tornaram 

o culto mariano ainda mais manifesto: São Dionísio, o Areopagita; São Dionísio, mártir (século 

I); Santo Irineu; Tertuliano; Orígenes (século II); São Cipriano (século III); São Basílio (século 

IV); São Cirilo; Efrem; Epifânio; Atanásio; Gregório de Nazianzo; Ambrósio; Crisóstomo; 

Agostinho (século V) (Lombaerde, 2020). 

Conforme ainda relata Lombaerde (2020, p. 43), o culto mariano do primeiro século foi 

o mesmo “[...] em substância e no modo de manifestá-lo”. Já nos séculos terceiro e quarto, os 

padres aclamavam os títulos marianos que até hoje a Igreja aprecia – “Imaculada, Advogada, 

Medianeira, Intercessora, Porta do Céu” (Lombaerde, 2020, p. 44) –, dentre outros. 

Ainda associada à Tradição, há diversas crenças, como a popularmente difundida da 

atribuição do primeiro retrato de Maria, pintado por São Lucas, como um símbolo devocional, 

lembrando a ligação entre o Evangelista e a Virgem. Outras crenças populares também 

mantiveram práticas cristãs tradicionais. Assim, a promoção da devoção à Virgem Maria ao 

longo dos tempos foi sendo cada vez mais propagada, por motivos, tais como: a expansão e 

catequização cristã; as conquistas ultramarinas; as aparições marianas em todo o mundo; e 

ainda, os dogmas marianos, confirmando a fé da Igreja na Virgem (Campos, 2023; Ligório, 

1989; Lombaerde, 2020; Roschini, 1960). 

Há ainda outros fatos históricos da cronologia mariana que sustentaram e divulgaram o 

culto e uma diversidade de devoções em todo o mundo. Aqui, cita-se quatro eventos, 



187 

especificamente, de grande importância e inerentes a esta pesquisa, sobre a invocação à 

Imaculada Conceição de Maria (Quadro 1). 

Quadro 1 – Eventos sobre a invocação à Imaculada Conceição de Maria por ano de ocorrência 

Ano  Evento 

1209 
Criação da ordem religiosa, por São Francisco de Assis, que tinha sua especial devoção na Imaculada 

Conceição, sendo um dos maiores promotores da devoção à Senhora da Conceição. 

1591 
Doação de terras à Confraria de Nossa Senhora da Conceição, a fim de fundar a Vila de Santa Maria 

Madalena (hoje Marechal Deodoro). 

1646 
Consagração de Portugal à Imaculada Conceição por Dom Joao IV, declarando-a Padroeira e Rainha 

de todo o Reino de Portugal e de suas Colônias. 

1854 
A Igreja proclama o dogma da Imaculada Conceição da Bem-Aventurada Virgem Maria como ponto 

fundamental e indiscutível da doutrina católica. 

Fonte: elaborado pelo autor com base em Ligório (1989), Lombaerde (2020) e Silva (2017). 

Assim, entende-se que, como a Tradição (primeiros santos padres da Igreja), o 

Magistério também reconhece (por meio de Concílios) como doutrina, as verdades de fé sobre 

Maria, revelando seu papel central e fundamental na história da salvação. 

 

ICONOGRAFIA MARIANA 

Conforme mencionando, na história do cristianismo, vê-se a representação simbólica 

mariana. Já nos primeiros séculos do cristianismo, algumas cenas foram frequentemente 

representadas pela figura de Maria, compondo uma profunda teologia ligando a Virgem Maria 

ao plano divino da salvação. 

Neste mesmo sentido, nota-se a profusão simbólica de representações iconográficas 

marianas nas catacumbas romanas, como, por exemplo, nas Catacumbas de Domitila e de 

Priscila. Nesses primeiros lugares de celebração, a imagem mais comum da Virgem, em suas 

representações, são como “a orante”, bem como em cenas da “Anunciação” e da “Encarnação”, 

nas quais Maria aparece associada a seu filho, testemunhando seu culto desde o cristianismo 

primitivo. 

Sobre a arte paleocristã, Silva (2023, p. 4) afirma que: 

[...] foi um grande elemento de evangelização e reconhecimento entre os primitivos 

cristãos que resultava por sacralizar os espaços por meio da manifestação sensível, 

espiritual e simbólica em representações artísticas como forma de organização 

(litúrgica) para prestação de culto e propagação da fé. 

O intento da arte sacra, de acordo com Damasceno (2020, p. 17,18,21) é proporcionar 

[...] uma síntese visual de todas as dimensões da nossa fé [...] a fé, a indispensável 

inspiradora da arte [arte que serviu no Ocidente em] [...] caráter didático das pinturas 

nas igrejas [para contemplação dos analfabetos; arte que] [...] se desenvolveu, de 



188 

maneira particular em Roma durante do século VIII, o culto das imagens dos Santos, 

dando lugar a uma produção artística admirável. 

Em seu ensaio para defender a fé, Ordway (2020, p. 162, 163) pondera que  

[...] a arquitetura e as imagens tradicionais da igreja são uma linguagem que se 

desenvolveu nos séculos da vida da Igreja, variando em seu dialeto em diferentes 

tempos e lugares, mas com uma gramática comum do sagrado [e junto à mistagogia 

cristã] [...] essa exuberância e riqueza de detalhes sensoriais [...] não é nem acidental 

nem alheio à nossa fé. 

Foi nesse mesmo sentido e para favorecer a oração e a devoção dos fiéis que a Igreja 

sempre admitiu que o Senhor Jesus, a Bem-Aventurada Virgem Maria, os Mártires e os Santos 

fossem representados (Silva, 2023). Assim, a iconografia carrega um propósito dogmático-

litúrgico, mas, sobretudo, faz um trajeto espiritual, artístico e simbólico cuja expressão dessas 

artes sacras cristãs é algo bastante definido pela experiência humana e pela presença divina 

(Evdokimov, 2024). 

Dessas representações, compreende-se que a interpretação da narrativa, dos gestos e das 

vestimentas apontam revelações teologais que levam a refletir sobre a integridade de Maria e, 

assim, constituíram os dogmas marianos proclamados. De modo geral, as representações da 

Virgem ditam o mistério de sua vida, sendo, portanto, legitimações da sua concepção, 

virgindade, maternidade e santidade. 

Põe-se agora em questão a invocação à Imaculada Conceição (título que endossa esta 

pesquisa), que carrega, em seu programa iconográfico, a virgindade e a maternidade em sua 

representação mais dogmática, afirmando que a Virgem Maria foi preservada da mancha do 

pecado original desde o primeiro momento da sua concepção (Campos, 2023; Ligório, 1989; 

Lombaerde, 2020; Roschini, 1960). 

Assim, a análise iconográfica das representações da Imaculada Conceição, permite 

considerar os elementos formais, cromáticos e simbólicos como os mais comumente descritivos 

da imaginária encontrada acerca desta dedicação devocional, embora surjam variações em 

diversas produções escultóricas e iconográficas, como pode-se observar, por exemplo, nas 

imagens a seguir.  

 

 

 

 

 

 

 

 



189 

Figura 1 – Representações da Imaculada Conceição 

A – Imaculada Conceição de 

Murillo, pintura barroca de 

1660 

B – Coluna da Imaculada 

Conceição, Praça da Espanha, 

Roma 

C – Imaculada 

Conceição da Igreja 

Conventual de Santa 

Maria Madalena, 

Marechal Deodoro 

(AL) 

D –Nossa Senhora da 

Conceição Aparecida 

    
A B C D 

Fonte: A, B, C - Google Imagens. Fonte: acervo do autor. 

Embora existam as já citadas variações, a iconografia da Imaculada Conceição 

constitui-se, basicamente, dos seguintes elementos: manto azul, forro do manto vermelho, 

túnica branca, mãos postas, coroa, crescente (lua), anjos, serpente. 

Junto da leitura iconográfica há também uma interpretação bíblica, dogmática e popular 

para estes “símbolos” contidos na composição da imaginária da Imaculada Conceição, os quais 

são assim manifestados: o manto azul representa a virgindade; o forro do manto em vermelho 

representa a maternidade; a túnica branca representa a pureza; as mãos postas, em sinal de 

oração e prece a Deus; a coroa representa a majestade e faz menção à Mulher do livro de 

Apocalipse (Ap 12,1); a crescente ou meia lua simboliza a pureza e a luz que reflete do sol que 

é Cristo e, também faz menção ao livro de Apocalipse (Ap 12,1); os anjos recordam a glória, o 

céu onde Maria está e o seu poder de intercessão; e a serpente simboliza o mal, o pecado e a 

inimizade entre ela e a mulher, cuja descendência lhe esmagará a cabeça (Gn 3,15) e a vitória 

sobre o mal (Ap 12) (Bíblia [...], 1999).  

 

MARECHAL DEODORO, TERRA DEDICADA À IMACULADA 

A cidade de Marechal Deodoro, um dos primeiros polos de povoamento de Alagoas 

e do Nordeste brasileiro, tem a religiosidade como sua maior característica. A própria 

fundação da cidade, no fim do século XVI, tomou partido e desenvolveu-se com base no 

forte cunho religioso. Assim, a antiga Vila de Madalena (primeiro nome da vila, antes de 



190 

sua conformação urbana) teve sua formação marcada pelos templos e cortejos, que 

delinearam o percurso das casas e ruas, constituindo o traçado da cidade – a igreja como 

definidora do traçado (Silva, 2023). 

Conforme apreciação de Macus Tadeu (IPHAN, 2005), as ordens e confrarias existentes 

no Brasil desempenharam uma função crucial na organização da sociedade colonial, em 

especial durante o século XVIII. Elas eram responsáveis não apenas pelas práticas religiosas, 

mas também pela organização da população no trabalho (os ofícios embandeirados), na 

educação (os colégios religiosos), na saúde (as santas casas e os hospitais das ordens terceiras), 

dentre outros. 

O cenário arquitetônico, urbanístico e paisagístico da quadricentenária cidade de 

Marechal Deodoro determinou, em 2006, seu reconhecimento como patrimônio nacional pelo 

IPHAN (2005), atrelado não apenas à arquitetura das edificações religiosas e dos conjuntos 

urbanos emblemáticos, mas à totalidade das circunstâncias de sua fundação, desenvolvimento 

e sustentação. Percebe-se que este fato foi importante para o estado e para a nação quanto à 

compreensão de sua formação no tempo e na história. 

A Igreja Matriz de Nossa Senhora da Conceição faz parte do conjunto urbano tombado 

da cidade de Marechal Deodoro e teve papel preponderante no parecer do conselheiro Nestor 

Goulart, quando afirma que o arruamento do largo da Igreja Matriz, atual Rua Capitão 

Bernardino Souto, é o mesmo mostrado por Barlaeus, em 1647, como sendo a praça de origem 

da vila, com forma original de 1611-1636 (Silva, 2017). 

Figura 2 – Pagus Alagoae Australis – Mapa da cidade de Marechal Deodoro no século XVII 

 
Fonte: IPHAN, 2005. 

 

 

 

B

A 

A

A 
C

A 



191 

   
 A – Vista para a Casa de Câmara e 

Cadeia 
B – Vista para o Largo e Igreja Matriz de 

Nossa Senhora da Conceição 
C – Vista para a Igreja de 

Nossa Senhora do Rosário 

dos homens pretos 

Fonte: acervo do autor. 

Foi em torno da Igreja Matriz de Nossa Senhora da Conceição que o segundo núcleo de 

ocupação histórica (antes, o primeiro núcleo em Taperaguá) prosperou e expandiu a antiga Vila 

de Madalena do Sul. Conforme aponta Ferrare (2014, p. 272), a Igreja Matriz foi o “[...] ponto 

irradiador de expansão da urbanidade dessa nova povoação, que veio a se expandir de forma 

linear e no sentido menos íngreme, descendente para a Lagoa”. 

Figura 3 – Mapas históricos 

  

A – Ocupação urbana deodorense B – Expansão urbana deodorense 

Fonte: Silva, 2017, p. 44-45. 

A expansão da vila incorporou o assentamento de casas e ruas que davam acesso à 

implantação de uma e outra igreja, conformando um espaço sacralizado por essas edificações e 

suas manifestações numa espécie de perímetro religioso. 

Este Polígono Sacro – termo definido por Ferrare (2014) – que delineia a lógica de 

interdependência das igrejas do Centro Histórico da cidade conformou “[...] um espaço 

sacralizado por estas edificações e suas manifestações imateriais numa espécie de perímetro 

religioso” (SILVA, 2022, p. 2). 

 

 

 

 

 

 

A B

A 

B

A 

A

A 

C

A 



192 

Figura 4 – Polígono Sacro deodorense e a lógica de interdependência das igrejas 

  
A – Mapa do Polígono Sacro deodorense B – Imagem de satélite do Polígono Sacro deodorense 

Fonte: acervo do autor. 

A proximidade e a relação de certa distância entre as igrejas interferiram nos circuitos 

de procissões e festividades litúrgicas, que foram demarcados intencionalmente pelas malhas 

viárias resultantes do processo de urbanização dos antigos núcleos de ocupação, formando, 

assim, os largos das igrejas e respectivas ruas. Neste sentido, “[...] logo que o núcleo urbano se 

insinua na paisagem, um elemento se destaca em meio ao casario e arruado ainda em formação, 

anunciando uma identidade que se perpetuaria no tempo: a religiosidade materializada nas 

igrejas” (Magalhães, 2014, p. 4).  

Figura 5 – Procissões em Marechal Deodoro  

   
A – Procissão do Encontro, 2021 B – Procissão da Padroeira, 2018 C – Procissão do Fogaréu, 2024 

Fonte: acervo do autor. 

Sobre procissões, as Constituições Primeiras da Bahia definem como peregrinações de 

um lugar sagrado a outro compostas por um ajuntamento de fiéis. O “divino culto” é um antigo 

costume de manifestação pública de fé que convida à piedade e à penitência. Tamanha prática 

e reverência é observada nas devoções, principalmente da Semana Santa em todo o mundo, 

como uma herança que reverbera até a atualidade (Vide, 2007). 

Alguns autores, como Magalhaes (2018), ao investigar a cidade de Marechal Deodoro, 

aportam ao seu contexto existencial a própria formação com base no apelo religioso, 

conformando um espaço sacralizado pelas procissões, por meio do assentamento de casas e 

ruas que deram acesso à implantação de uma e outra igreja, resultando no adensamento do 

núcleo urbano. 

B A 

B

A 

C

A 

A

A 



193 

Com base no aprofundado estudo de Ferrare (2014) sobre a conformação urbana de 

Marechal Deodoro, atenta Silva (2017, p. 36) para o patrimônio religioso como “[...] um 

principal agente de atuação no espaço público, através da propagação da fé – a capela, depois 

evoluída para igreja, ou Matriz, configuraria um protótipo referencial de espacialidade ao tempo 

em que sacralizada, também urbanizadora”. 

Deste mesmo modo ocorreu com a Igreja Matriz, dedicada a Nossa Senhora da 

Conceição, em Marechal Deodoro, o templo religioso mais emblemático da cidade. Após ter 

sido incendiada a primitiva Igreja Matriz da vila, por um ataque holandês, em 1633, só em 1672 

deu-se início à reedificação da nova Matriz, que só foi concluída em 1783 (mas, só recebeu sua 

torre em 1822). A reconstrução passou por um longo período de incertezas, demorando mais de 

cem anos até ser concluída sua construção. A igreja possui o estilo barroco tardio junto ao 

rococó vigente. Internamente, possui uma decoração mais discreta, com diversos elementos 

provenientes dos estilos barroco, rococó e neoclássico (Dantas, 2011; Ferarre, 2014; Heleno, 

2009; Silva, 2017). 

Figura 6 – Igreja Matriz de Nossa Senhora da Conceição  

  

A – Largo da Matriz em 2020 B – Foto aérea da “Rua da Matriz” (década de 1990) 

  

C – Foto da Rua da Matriz na década de 1906 D – Saída da Charola na Festa da Padroeira 2019 

Fonte: A e D – acervo do autor; B e C – Ticianeli, 2023. 

Ainda sobre fatos históricos, em 1766, a comunidade, junto ao pároco local, fez um 

pedido de recursos à Coroa para reconstrução da Igreja. Em 1819, deu-se a posse de Sebastião 

Francisco de Melo Póvoas (o 1º presidente – ou governador – da Capitania de Alagoas). Já em 

1860, o Imperador D. Pedro II, juntamente com a Imperatriz Dona Teresa Cristina, visitou a 

A 

D C 

B 



194 

então cidade de Alagoas. Esse templo sediou ainda o casamento do Major Manoel Mendes da 

Fonseca com Rosa Maria Paulina da Fonseca e lá foram batizados todos os seus filhos, entre 

eles, o Marechal Deodoro da Fonseca (Ferrare, 2014; Heleno, 2009). 

O estilo da fachada é aclamado pelo rococó e um barroco tardio com uma portada em 

trabalho de cantaria, acimando a porta em duas folhas de cedro, com almofadas e belo entalhe, 

a inscrição da data 1759 de conclusão da obra. Há, ainda, um nicho central com a imagem em 

pedra da Padroeira. O frontão de recortes sinuosos, com curvas e contracurvas, traz a coroa 

mariana sustentada por dois anjos sobre um óculo quadrilobulado. Uma cruz em pedra arremata 

o topo do frontão. A torre única ressalta, com altura além das proporções da edificação, um 

campanário suntuoso, grandes pináculos com adornos em massa e uma cúpula com nervuras e 

inteiramente decorada (Dantas, 2011; Ferrare, 2014; Silva, 2017). 

Já o interior da igreja revela uma preocupação decorativa mais sóbria, embora o altar-mor 

destoe do conjunto, por ser mais recente e em alvenaria. Conservam-se ainda os primitivos 

retábulos dos altares colaterais em madeira entalhada e policromada, o arco do cruzeiro e demais 

arcadas em cantaria, as sanefas, tribunas e púlpito também em madeira entalhada e policromada, 

além do belo conjunto da imaginária que adorna a igreja (Dantas, 2011; Silva, 2017). 

Nos últimos anos, houve algumas intercorrências direta e indiretamente relacionadas à 

Igreja Matriz de Marechal Deodoro, a mencionar:  

a) em 2019, a requalificação urbana do Largo que compõe o espaço fronteiriço comum 

às duas Igrejas, da Matriz e do Rosário;  

b) em janeiro de 2020, deu-se início à obra de restauração da Igreja Matriz (1ª fase), 

que, após uma série de impasses e interrupções, teve a parada definitiva no final de 

2022, com a inconclusão da obra;  

c) já em 2024, no último trimestre, ocorreu o retorno da obra de restauro (2ª fase), com 

uma nova empresa e um novo prazo de trabalho. 

Foi em decorrência das intervenções no processo de restauração (da 1ª fase) que este 

estudo teve propósito e motivo para ser desenvolvido, considerando, sobretudo, os resultados 

até então apresentados à comunidade local. 

Após todo este recorte construído acerca da devoção mariana, sob o título da Imaculada 

Conceição, e da relação com a história, a cultura e a religiosidade empreendida na cidade de 

Marechal Deodoro, apresentam-se resultados e discussões deste estudo. 

 

AS DUAS MARIAS DE MARECHAL DEODORO 



195 

Caracteriza-se a imaginária devocional deodorense da Imaculada Conceição, através da 

descrição iconográfica das duas Marias que fundamentaram esta pesquisa: Imagem de roca e 

Imagem de talha inteira e policromada. O Quadro 2 expõe as características das duas Marias: 

Quadro 2 – Características das duas Marias deodorenses 

A – Imagem de Vestir, roca B – Imagem de Talha Inteira 

− Policromada − Policromada e dourada 

− Ombros e punhos articulados − Rococó-neoclássico 

− Século XIX − Século XVIII/XIX 

− Originalmente a imagem processional − Originalmente a santa do altar, a “intocável” 

− Há doação das vestimentas e cabelo  − Pela policromia existente é a Senhora da 

Assunção? 

Fonte: acervo do autor. 

Na Figura 7, as duas Marias deodorenses podem ser visualizadas. 
Figura 7 – As duas Marias deodorenses 

  

 

A – Imagem de roca 

 

B – Imagem de talha inteira e policromada 

Fonte: acervo do autor.  

O Inventário Nacional de Bens Móveis e Integrados do IPHAN/AL (2004) também 

fornece informações acerca dessas imagens por meio da sistemática de fichamento. Assim, as 

fichas podem ser acessadas e consultadas no referido órgão e/ou na Superintendência Municipal 

de Cultura e Patrimônio Histórico da Prefeitura de Marechal Deodoro.  

 

A TRADICIONAL “PROCISSÃO DO DIA 8” 

Procede ainda da Igreja Matriz de Marechal Deodoro a “Procissão do dia 8”, como 

popularmente é conhecida e chamada a Procissão da Padroeira: a manifestação religiosa-cultural 

mais importante do município e propagada centenariamente até os dias atuais. Anualmente, o 



196 

dia 8 de dezembro é devotado à Nossa Senhora da Conceição, pois celebra-se o dia solene da 

Imaculada Conceição de Maria, tão comum e também particular, em Marechal Deodoro, por 

devoção à sua principal Patrona, celebrada nesta data festiva. 

Nos últimos anos, entretanto, foram detectados (através de observação direta, conversas 

informais e levantamentos fotográficos) dois problemas relacionados à insatisfação dos fiéis: a 

substituição da imagem de roca usada, tradicional e invariavelmente, ano após ano, pela 

imagem do altar; e a mudança do trajeto tradicional da procissão. Tais interrupções nesses 

costumes sucederam, incialmente, por gosto particular sacerdotal e de uma minoria de fiéis, à 

época, à frente da Paróquia, que não representava a voz da comunidade, que, ainda assim, 

acompanhava com estranheza o ritmo das novidades impostas. Soma-se a isto a troca de padres 

à frente da paróquia nos últimos anos, que foi mais um fator para tornar descontínua a tradição, 

já que a comunidade estava confusa e cedendo a essas novas “adequações”, que resultavam em 

perdas de identidade e apropriação afetiva e devocional. 

É de largo conhecimento que nunca houvera uma mudança neste sentido: primeiro, a 

santa do altar é “intocável” e lá do alto de seu nicho se venera, enquanto a de roca é a imagem 

da procissão, a que está mais próxima das pessoas e por elas admitida numa melhor formatação 

de apreciação e apego religioso, próprios desse tipo de imaginária. 

Aqui não se pretende adentrar nas relações entre o devoto e a tipologia da imaginária, 

no entanto, sabe-se o quanto as imagens de roca expressam-se e adentram o imaginário dos fiéis 

aproximando-os ao culto alegórico e às devoções particulares. Por outro lado, a produção da 

imaginária de talha inteira com policromia e douramento é surpreendentemente arrebatadora ao 

olhar do devoto contemplativo, conforme identificado na pesquisa de campo.  

Todos esses fatos puderam ser comprovados tanto pelo acervo fotográfico e documental 

acessado, bem como por vários relatos de vivência dos devotos deodorenses, envolvendo ainda 

observações, visitas e acompanhamento à obra da Igreja Matriz. 

Retomando a questão das imagens de roca e de talha inteira (a do altar), na Procissão do 

dia 8, observa-se, por meio de um recorte no tempo, que até o ano de 2012, era costumeiramente 

usada a de roca como imagem processional. A partir de 2013, ocorre a interrupção, com o uso 

da imagem do altar no andor da procissão – esse uso estende-se até 2019. Assim, no ano de 

2020, devido à obra de restauração da imagem do altar, a imagem de roca retoma seu lugar 

como santa processional e os fiéis se reapropriam dessa memória. 

 

 

 



197 

Figura 8 – Cronologia da Procissão do dia 8 com imagem de roca e de talha inteira na charola/andor 

    
A – Charola da 

Padroeira 1995, com 

imagem de roca 

B – Charola da Padroeira 

2013, início do uso da 

imagem de talha inteira 

C – Charola da Padroeira 

2019, último ano da 

imagem de talha inteira 

D – Charola da Padroeira 

2024, com imagem de 

roca 
Fonte: acervo do autor. 

Por conseguinte, e ainda citando um segundo problema atrelado à Procissão do dia 8, 

deu-se a mudança de um trajeto secular que, além da função religiosa, moldou e conformou a 

expansão histórica da cidade, dando a essas ruas a sacralidade obtida pelo percurso oficializado 

pelas procissões, sendo esta sua prévia condição existencial e, depois, a de ligação viária. Foram 

sucessivas alterações no percurso, que retiraram de ruas antigas o legado tradicional do cortejo 

processional, substituindo-as por outras ruas secundárias que, por vezes, não possuíam 

infraestrutura necessária para uma rota de procissão, nem perfaziam uma conexão lógica com 

as principais ruas do centro da cidade e a relação com as igrejas nelas instaladas cuja 

implantação no passado foi determinante para a típica ocorrência das procissões. 

Tomando parte desses problemas, foram ouvidos, analisados e compilados depoimentos 

(feito um lamento) dos populares que apresentaram possíveis soluções por eles mesmos 

previstas e sugeridas, como tentativa de reorganizar um novo trajeto, de modo a adequar as 

alterações dos novos tempos em face do trajeto tradicional. Estes depoimentos, embora de 

maneira informal, tiveram a intenção de capturar a real impressão e o sentimento dos fieis para 

uma melhor compreensão dos fatos e posterior apresentação aos responsáveis pela comunidade 

paroquial, como uma forma de contribuição antecipada dos dados deste estudo.  

Outro dado que já se pode aferir como resultado positivo de toda essa experiência é o 

retorno da imagem de roca ao seu devido lugar, mantendo-se unanimemente definitivo e com 

legítima reapropriação da comunidade. 

 

O PROCESSO DE RESTAURO DA “IMAGEM DO ALTAR” 

Com o uso indevido de uma imagem secular de talha inteira como santa processional, 

já é de se esperar que alguns impactos ou danos possam advir. Além dos conflitos citados, 

relacionados à devoção popular, ao senso de pertencimento e à memória afetiva dos fiéis, não 

D A C B B 



198 

era difícil esperar também que possíveis danos ao material compositor da imagem de talha 

inteira, considerando a fragilidade da policromia e do douramento de uma peça que não fora 

preparada para este tipo de uso, viesse acontecer. 

Pela falta de conhecimento e de bom senso é que esta imagem permaneceu por sete anos 

sendo usada como santa processional. Este fato, porém, demonstra também irresponsabilidade 

e falta de zelo. No entanto, a peça, que está classificada diretamente como bem móvel artístico 

e integrado à Igreja Matriz, precisava compor o cenário de restauração pelo qual passaria todo 

o conjunto. No primeiro momento da restauração, a peça passou por diversos estudos e análises, 

sendo detectada que sua policromia existente não era original. Esta descoberta deu origem aos 

ensaios sobre o que poderia ser feito. 

Importa esclarecer que a 1ª fase da Obra de Restauração da Matriz passou por diversas 

intercorrências, desde uma pandemia mundial, que parou a obra, até mudanças na equipe e um 

resultado desastroso na restauração da imagem entregue à população. 

Figura 9 – Resultado da intervenção na imagem de talha inteira 

    

A e B – Início das prospecções, remoções e primeiras 

intervenções, 2020 
C e D – Imagem como foi entregue à comunidade, 

como “restaurada”, 2023 

Fonte: IPHAN/AL, 2025; Google fotos. 

Em resumo, num primeiro momento (A e B), é possível ver a tentativa de um grupo de 

profissionais em busca de referências escultóricas e compositivas e, ainda que perdidas (devido 

ao fato de a imagem ter sido lavada em algum tempo desconhecido), percebe-se que há algumas 

referências quanto à boa carnação, elementos simbólicos na vestimenta, policromia cromática 

original, ressurgimento de douramento, dentre outros atributos. 

No segundo momento (C e D), resultado da produção em um tempo conturbado, quando 

a empresa estava prestes a parar e entregar os serviços, observa-se que a imagem entregue 

“restaurada”, era uma peça totalmente repintada e sem o mínimo de referências, sem qualquer 

A B C D 



199 

atributo escultórico aceitável ou minimamente de bom gosto. Esse resultado desastroso do 

processo de restauração contribuiu para a permanência da imagem de roca, ao invés do retorno 

daquela de talha inteira como santa processional.  

Como a população não reconhece a sua padroeira, os órgãos competentes concordam e 

garantem que a imagem precisa passar por um novo processo de restauração. Este fato é 

atestado pelo atual momento por que passa a obra da Igreja Matriz de Marechal Deodoro, já 

que foi admitida, em 2024, uma nova empresa para dar continuidade e concluir os serviços de 

restauro, bem como a recuperação dessa desastrosa intervenção na imaginária local. 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Ao longo dos tempos, a abordagem mariana assumiu diversas formas e enriqueceu sua 

perspectiva simbólica, reconhecendo o lugar singular que Maria ocupa nos planos da Revelação 

de Deus. É um tema que inspira estudiosos, devotos e até mesmo descrentes a mergulhar nos 

mistérios acerca do Filho de Deus e sua vinda ao mundo por meio desta mulher escolhida. 

“Maria” tonou-se também um tema central na arte, na arquitetura e na literatura cristã, com 

influência em tradições e representações culturais em todo o mundo. 

O esquema do estudo aqui definido apontou diversas nuances históricas, religiosas e 

culturais em torno do culto mariano. Desde os primeiros padres, que já reconheciam as verdades 

de fé sobre Maria e seu papel fundamental na história da Igreja, mais tarde, os dogmas foram a 

confirmação teológica necessária para comprovar o que há muitos séculos já se defendia. Além 

disso, o enraizamento que o culto conferido à Imaculada Conceição como Padroeira do Reino 

português e de suas Colônias e, nas missões religiosas, como as dos franciscanos, legitimou as 

práticas devocionais que até hoje resultam na apropriação em distintos contextos. 

A figura de Maria sempre esteve ligada à vida das pessoas, pois, do modo mais simples 

ou da intensa apropriação intelectual e dogmática, ela é sempre um elo de aproximação do povo 

com o sagrado. Por isso, há tantos títulos e invocações, tantas igrejas e santuários, festas 

populares, romarias e tantas outras dedicações presentes no imaginário das mais diversas culturas. 

Foi demonstrada, neste estudo, a particular devoção à Imaculada Conceição e a estreita 

relação deste importante Ícone como parte do cotidiano, da essência e do imaginário do povo 

deodorense, considerando: 

− os festejos alusivos à Mãe de Deus celebrados, ininterruptamente, no dia 8 do último 

mês de cada ano, desde a fundação da cidade; 

− a “Festa do dia 8” como um símbolo de fé e a maior manifestação devocional local; 

− a relação com a Igreja Matriz como a edificação religiosa mais importante da cidade; 



200 

− a vivência, o imaginário e o pertencimento dos fiéis à Excelsa Padroeira, 

reconhecendo-a como seu maior símbolo de proteção; 

− e, por fim, a necessidade de restauração e conservação das imagens, para a 

perpetuação das tradições diante das perdas, impactos e (des)continuidades. 

Por tudo isso, o estudo propôs-se a difundir a imaginária local e sua especial devoção, 

face às reverberações urbanas e culturais, como identidade de um povo e de um ambiente nesse 

intuito constituído. Assim, este trabalho, que adverte quanto à necessidade de conservação e 

salvaguarda desse bem imaterial deodorense, é apenas introdutório para futuras investigações 

que apontem outras dimensões. 

Para finalizar, ressalta-se que a relação da imaginária deodorense com o povo é estreita, 

pois, trata-se aqui, de duas imagens devocionais claramente definidas e reconhecidas como a 

Excelsa Padroeira, a ilustre, a mais sublime, a magnífica, a excelente protetora. 

REFERÊNCIAS 

BÍBLIA SAGRADA. Revista por Frei Joao José Pedreira de Castro, O. F. M. 131. ed. São Paulo: Edição 

Claretiana, 1999.  

 

BONDUKI, Nabil. Intervenções urbanas na recuperação de centros históricos. Brasília, DF: IPHAN / Programa 

Monumenta, 2010. 

 

BUARQUE, Virgínia Castro et al. Devoção à Virgem em Mariana colonial: religiosidade, cultura e poder. In: 

ENCONTRO DO GT NACIONAL DE HISTÓRIA DAS RELIGIÕES E RELIGIOSIDADES: IDENTIDADES 

RELIGIOSAS E HISTÓRIA, 1., 2007, Maringá, PR. Anais [...]. Maringá, PR: ANPUH, 2007. Disponível em: 

http://www.dhi.uem.br/gtreligiao/pdf/st2/Buarque,%20Virg%EDnia%20A.%20Castro.pdf. Acesso em: 12 jun. 2025. 

 

CAMPOS, Jose Freitas. Valei-me, Nossa Senhora! Invocações marianas no Brasil: história e espiritualidade. São 

Paulo: Paulus, 2023. 

 

DAMASCENO, São João. Contra aqueles que condenam as imagens sagradas. Curitiba: Santo Atanásio, 2020. 

 

DANTAS, Cármem Lúcia. Memória perpetuada. In: SIMÕES, Leonardo. Alagoas memorável – patrimônio 

arquitetônico. Maceió: Instituto Arnon de Mello, 2011. p. 96-121. 

 

EVDOKIMOV, Paul. A arte do ícone: teologia da beleza. Tradução: Rebeca Pinheiro Queluz. Curitiba: 

Carpintaria, 2024. 

 

FERRARE, Josemary Omena Passos. A cidade Marechal Deodoro: do projeto colonizador português à imagem 

do “Lugar Colonial”. Maceió: EdUFAL, 2014. 

 

FERRARE, Josemary Omena Passos. O partido triádico enquanto indutor da colonização religiosa: análise 

espacial e de festejos tradicionais em Marechal Deodoro – Alagoas. In: SIMPÓSIO NACIONAL DE 

HISTÓRIA, 24., 2007, São Leopoldo, RS. Anais [...]. São Leopoldo, RS: ANPUH, 2007. Disponível em: 

https://snh2007.anpuh.org/resources/content/anais/Josemary%20Omena%20Passos%20Ferrare.pdf. Acesso em: 

12 jun. 2025. 

 

HELENO, Sebastião. Ecos deodorenses. Marechal Deodoro: [S.n.], 2009. 

 

INSTITUTO DO PATRIMÔNIO HISTÓRICO E ARTÍSTICO NACIONAL. Departamento de Patrimônio Material 

e Fiscalização. Parecer de Tombamento nº 03/2005. Marcus Tadeu Daniel Ribeiro. Brasília, DF: IPHAN, 2005. 



201 

 

INSTITUTO DO PATRIMÔNIO HISTÓRICO E ARTÍSTICO NACIONAL. 8ª Superintendência Regional – SE 

/ AL. Inventário Nacional de Bens Móveis e Integrados. Alagoas. Maceió: IPHAN/AL, 2004. Módulo III. 

 

INSTITUTO DO PATRIMÔNIO HISTÓRICO E ARTÍSTICO NACIONAL. Superintendência em Alagoas 

IPHAN/AL. Relatórios de Restauração de Bens Móveis e Integrados. 2020-2021. Maceió: IPHAN/AL, 2025.  

 

LIGÓRIO, Santo Afonso Maria de. Glórias de Maria. 3. ed. Aparecida, SP: Santuário, 1989. 

  

LOMBAERDE, Padre Julio Maria de. Nossa Senhora diante dos ataques protestantes. Rio de Janeiro: CDB, 2020. 

 

MAGALHÃES, Ana Cláudia Vasconcellos. A espacialidade da morte na cidade colonial Marechal Deodoro, 

Alagoas. Brasília: FAU/UnB, 2014. 

 

MAGALHÃES, Ana Cláudia Vasconcellos. Igrejas, conventos, cemitérios: o lugar dos mortos configurando a 

paisagem urbana e arquitetônica de Marechal Deodoro, Alagoas. Maceió: Realeza, 2018.  

 

ORDWAY, Holly. Apologética e imagética cristã: uma abordagem integrada para defender a fé. Tradução: 

Patricia Bronislawski Figueredo. Tubarão: Mater Verbi, 2020. 

 
ROSCHINI, Padre Gabriel. Instruções Marianas. São Paulo: Paulinas, 1960. 

 

SILVA, Jorge Henrique dos Santos. Componentes artísticos e históricos em favor dos Ritos Litúrgicos e dos 

Espaços Sagrados. 2023. Monografia (Trabalho Final de Especialização em Arquitetura e Arte Sacra do Espaço 

Litúrgico) – Faculdade São Basílio Magno, Curitiba, 2023.  

 

SILVA, Jorge Henrique dos Santos. Luz e sombra: da estética barroca aos efeitos da iluminação cênica no 

patrimônio religioso de Marechal Deodoro-AL. 2022. Monografia (Trabalho Final de Especialização em Design 

de Interiores – Ambientação e Produção do Espaço) – Instituto de Pós-Graduação, Maceió, 2022. 

 

SILVA, Jorge Henrique dos Santos. Projeto de intervenção no patrimônio religioso conformador da centenária 

Marechal Deodoro-AL: práticas de conservação e restauro na Igreja de Nossa Senhora do Amparo. 2017. 

Monografia (Trabalho de Conclusão de Curso de Graduação em Arquitetura e Urbanismo) – Centro 

Universitário Cesmac, Maceió, 2017. 

 

TICIANELI, Edberto. Marechal Deodoro, a antiga Vila da Madalena do Sumaúma. Maceió: História de 

Alagoas, 2023. Seção Memória. Disponível em: https://www.historiadealagoas.com.br/marechal-deodoro-a-

antiga-vila-da-madalena-do-sumauma.html. Acesso em: 5 maio 2025. 

 

VIDE, Sebastião Monteiro da. Constituições primeiras do Arcebispado da Bahia / feitas e ordenadas pelo 

ilustríssimo e reverendíssimo D. Sebastião Monteiro da Vide. Brasília, DF: Senado Federal, 2007. 

 

https://www.historiadealagoas.com.br/marechal-deodoro-a-antiga-vila-da-madalena-do-sumauma.html
https://www.historiadealagoas.com.br/marechal-deodoro-a-antiga-vila-da-madalena-do-sumauma.html

