
220 

SÃO BENEDITO: HAGIOGRAFIA, ICONOGRAFIA E ESCULTURAS 

DEVOCIONAIS PRETAS NO BRASIL ENTRE OS SÉCULOS XVIII E XIX 

 

SAINT BENEDICT: HAGIOGRAPHY, ICONOGRAPHY, AND BLACK DEVOTIONAL 

SCULPTURES IN BRAZIL BETWEEN THE 18TH AND 19TH CENTURIES 

 

SÃO BENEDITO: HAGIOGRAFÍA, ICONOGRAFÍA Y ESCULTURAS DEVOCIONALES 

NEGRAS EN BRASIL ENTRE LOS SIGLOS XVIII Y XIX 

 

Fábio Mendes Zarattini1 

fzarattinirestauro@gmail.com 

 

 
RESUMO 

O artigo apresenta esculturas em madeira policromada que representam São Benedito de 

Palermo, também conhecido como o Mouro, o Preto ou o Africano, um santo franciscano preto 

amplamente venerado pelas populações escravizadas no Brasil entre os séculos XVII e XIX. A 

cristianização promovida pelos Frades Menores Capuchinhos, em articulação com as 

irmandades do Rosário dos Pretos, resultou na produção de imagens devocionais destinadas 

tanto aos templos religiosos quanto a ambientes domésticos. A metodologia adotada é baseada 

na revisão de estudos teórico-práticos, com ênfase na análise hagiográfica, iconográfica, técnica 

e material de esculturas representativas da temática. Foram examinadas as influências de fatores 

socioculturais e histórico-religiosos, bem como modelos e processos de reapropriação 

iconográfica observados ao longo do tempo. A preservação dessas esculturas devocionais, 

integrantes do patrimônio cultural brasileiro, exige contínua reflexão crítica e interpretação 

simbólica, dada sua expressiva relevância nos âmbitos material e imaterial, além de sua 

presença marcante no imaginário coletivo. 

Palavras-chave: Escultura em Madeira Policromada; Devoção Preta Franciscana; Antônio do 

Noto ou do Categeró; Iconografia. 

 

ABSTRACT 

The article presents polychrome wooden sculptures depicting Saint Benedict of Palermo, also 

known as the Moor, the Black, or the African—a Black Franciscan saint widely venerated by 

enslaved populations in Brazil between the 17th and 19th centuries. The Christianization 

promoted by the Capuchin Friars Minor, in collaboration with the Brotherhoods of Our Lady 

of the Rosary of Black Men, led to the production of devotional images intended for both 

religious temples and domestic spaces. The adopted methodology is based on a review of 

theoretical and practical studies, with emphasis on hagiographic, iconographic analysis, as well 

as the technical and material aspects of sculptures representative of the theme. The study 

examines the influence of sociocultural and historical-religious factors, as well as the models 

and processes of iconographic reappropriation observed over time. The preservation of these 

devotional sculptures, which form part of Brazil’s cultural heritage, demands ongoing critical 

 
1 Conservador-restaurador pela Universidade Federal de Minas Gerais (UFMG), Doutor e Mestre pelo Programa 

de Pós-Graduação em Artes, linha de pesquisa Preservação do Patrimônio Cultural, da Escola de Belas Artes, 

UFMG. Pesquisa realizada com o apoio da Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior 

(Capes), Código de Financiamento 001. 

Lattes: lattes.cnpq.br/4258119342923991. Orcid: orcid.org/0000-0003-1455-0452.  

mailto:fzarattinirestauro@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-1455-0452


221 

reflection and symbolic interpretation, given their significant relevance in both material and 

immaterial dimensions, and their enduring presence in the collective imagination. 

Keywords: Polychromed Wood Sculpture; Franciscan Black Religion Devotion; Anthony of 

Noto or Categeró; Iconography. 

 

RESUMEN 

El artículo presenta esculturas en madera policromada que representan a San Benito de Palermo, 

también conocido como el Moro, el Negro o el Africano, un santo franciscano negro 

ampliamente venerado por las poblaciones esclavizadas en Brasil entre los siglos XVII y XIX. 

La cristianización promovida por los Frailes Menores Capuchinos, en articulación con las 

cofradías del Rosario de los Negros, dio lugar a la producción de imágenes devocionales 

destinadas tanto a templos religiosos como a espacios domésticos. La metodología adoptada se 

basa en la revisión de estudios teórico-prácticos, con énfasis en el análisis hagiográfico, 

iconográfico, así como en los aspectos técnicos y materiales de esculturas representativas de 

esta temática. Se examinaron las influencias de factores socioculturales e histórico-religiosos, 

además de los modelos y procesos de reapropiación iconográfica observados a lo largo del 

tiempo. La preservación de estas esculturas devocionales, integrantes del patrimonio cultural 

brasileño, exige una reflexión crítica continua y una interpretación simbólica, dada su 

significativa relevancia en los ámbitos material e inmaterial, además de su presencia destacada 

en el imaginario colectivo. 

Palabras clave: Escultura en Madera Policromada; Devoción Negra Franciscana; Antônio do 

Noto o do Categeró; Iconografía. 

 

 

INTRODUÇÃO  

Este artigo é um recorte da tese intitulada Santos Pretos: Esculturas Devocionais no 

Brasil, defendida no Programa de Pós-Graduação em Artes, da Universidade Federal de Minas 

Gerais, na linha de pesquisa Preservação do Patrimônio Cultural, em 2024 (Zarattini, 2024). 

O artigo aborda as esculturas de devoção a São Benedito, que, dentre os santos pretos abordados 

na citada tese, se destaca por sua maior difusão nacional.  

Em conventos franciscanos da Sicília, Itália, surgiram alguns modelos de santidades 

pretas, dentre os quais se destacaram os freis Antônio de Noto, um beato da Ordem Primeira e, 

posteriormente, Benedito de San Fratello ou de Palermo, da Ordem Terceira, que obteve a 

canonização (Fiume, 2009). Conforme esta autora, esses religiosos gozaram, nos últimos 

decênios, de um grande e renovado interesse. A pesquisadora italiana afirmou ainda que eles 

eram quase contemporâneos, ambos eram pretos africanos, mas o primeiro era mulçumano, 

tinha traços somáticos “etíopes”, linhas faciais sutis, cor morena e um corpo longilíneo, 

enquanto o segundo nasceu na Sicília, filho de escravos africanos, tinha o aspecto geral das 

populações da África centro-ocidental, nariz achatado, boca carnuda, estatura mediana e 

colorido escuro, tendendo ao ébano. 



222 

Tanto São Benedito de Palermo quanto seu precursor, o beato Antônio de Noto, foram 

frades destacados como modelos exemplares de fé no contexto da campanha missionária nas 

Américas, sendo difundidos em patamar equivalente ao de outras santidades franciscanas. 

A retórica franciscana relacionava as origens humildes e o regime da escravidão em que 

viveram. Visto que o conceito de humildade era fundamental para a construção das santidades 

dessa ordem, a graça divina dessas figuras estava, sobretudo, na forma de superação das 

circunstâncias de uma escravidão pela via da conversão, devoção e vida religiosa que ambos os 

personagens optaram no catolicismo (Chevalier; Gheerbrant, 2022).  

A hagiografia colonial destacou a vida de santos pejorativamente referidos como “de 

cor” como instrumento de expansão da cristandade na América portuguesa. Nesse contexto, a 

cor preta, usualmente marginalizada, foi abrandada e ressignificada como símbolo de virtude e 

conformidade aos valores católicos (Fiume, 2009). 

Os freis Apolinário da Conceição (1744) e Antônio de Santa Maria Jaboatão (1859), 

cronistas hagiógrafos que se dedicaram ao estudo da trajetória de São Benedito, contribuíram 

para sua inserção em um projeto de expansão cristã articulado ao empreendimento colonial 

português nas Américas. Conforme Oliveira (2016, p. 78).  

A existência de “santos de cor”, por conseguinte, expressava nos altares uma 

hierarquia cromática que tinha lugar na própria vivência dos fiéis. Hierarquia esta que 

delimitava fronteiras não só entre os brancos e “homens de cor”, mas também no 

interior deste último grupo. Deste modo, o discurso hagiográfico sobre a cor construiu 

também uma série de nuances que visavam dar conta de um quadro social mais 

complexo, onde não só se pretendia inserir os pretos de forma subordinada no interior 

da Cristandade, mas também expressar um imbricado jogo de hierarquias sociais 

afeitas às clivagens construídas entre os próprios africanos e seus descendentes.  

Neste sentido, a cor preta era tratada para enaltecer suas origens, a mudança de 

patamares e as virtudes. Destacavam, portanto, a extraordinária transposição ao ideal de piedade 

e fé. Oliveira (2016) afirma que o propósito dos discursos e o esforço em indicar e exaltar santos 

pretos em suas ordens ia para além de meros símbolos religiosos e ditava hierarquias sociais 

existentes na colônia. Enquanto a sociedade escravista ampliava, o discurso de santidade 

ajustava-se ao modelo social estratificado.  

À medida que os escravizados eram trazidos involuntariamente ao Brasil, foram 

implantadas as Irmandades pretas, o que, de certa forma, possibilitava, mesmo que de maneira 

desigual, que os africanos ou nascidos no território americano, participassem da vida da Colônia 

e das festas religiosas e procissões de rua. Essas organizações religiosas elaboraram seus 

compromissos, edificaram seus lugares de culto, prestaram uma importante assistência política 

e social, além de propiciar, inclusive, sepultamentos dignos para os seus membros e familiares. 

Merece destaque que, desde 1609, verifica-se uma fraternidade dedicada ao então beato Frade 



223 

Benedito em Lisboa; e, em 1612, um culto no Rio de Janeiro, com altar na igreja de Nossa 

Senhora do Rosário, ainda no segundo quartel do século XVII (Inventário Arq Rio, [2023?]).  

No que tange à hagiografia, no Convento de Santa Maria de Jesus de Palermo, Itália, 

encontra-se uma placa, com a inscrição em italiano, indicando a cela habitada por Benedito 

e, logo abaixo, “1524-1589”, registrando os anos de seu nascimento e falecimento aos 63 

anos, em Palermo, Itália (Benedito, o Mouro, 2025). Após seu funeral, a Ordem Terceira 

Franciscana, ciente das normas do processo de canonização, moveu esforços no apoio à causa 

de canonização do Frei.  

Desta forma, foram iniciadas as coletas de testemunhos exigidos na abertura da 

inquisitio2, que visava atestar suas virtudes e, assim, comprovar os necessários milagres. 

Benedito tornou-se amplamente conhecido graças às diversas iniciativas tomadas pelos 

confrades franciscanos de Palermo, na Sicília (IT), e por um grupo de devotos e fiéis, movidos 

pelas graças que ele lhes propiciou, ainda em vida, e que suas relíquias continuaram a 

proporcionar após seu falecimento (Fiume, 2006). 

Em 1611, o franciscano espanhol Antônio Daza publicou, em Valladolid (ES), uma 

crônica na qual abordava a questão dos dois religiosos da Sicília: Benedito de Palermo e 

Antônio de Noto. Em seus escritos, o frei Daza (1611, tradução nossa) enfatizou a característica 

racial, ao expressar que, sendo negro, Benedito confirmou o dito popular que afirma: 

[...] “de terra negra bom pão levanta”; – “sua mãe foi uma negra escrava de um 

cavaleiro da casa Lança: e assim o filho, seguindo a condição da mãe, nasceu negro e 

escravo”; era, – “apesar de negro, agraciado e honesto”; tornado eremita – apesar de 

negro, foi o branco de todos os varões espirituais daquele tempo.3  

Fiume (2009, p. 102, grifos do autor) destaca as palavras de Daza a respeito dos 

santos Franciscanos pretos: “A Igreja da Etiópia fora purificada pela fé, e tornava -se 

‘candida y hermosa’, aliás, ‘negra sì, pero hermosa’.”. Segundo afirmações de Daza (1611), 

o beato, apesar da “cor” e de sua origem muçulmana, fora convertido ao cristianismo, 

transformando-se pela fé.  

No ano de 1630, os missionários franciscanos presentes no território brasileiro 

fundaram a primeira fraternidade em Salvador (BA) e, em 1648, uma segunda, em Angra dos 

Reis (RJ), pontuadas como as mais antigas fraternidades brasileiras ainda ativas (Basílio 

Röwer, 1941). 

 
2 Inquisitio é o termo de abertura do processo de canonização junto ao Dicastério para as Causas dos Santos, 

departamento do governo da Igreja Católica na Cúria Romana. 
3 [...] dalla terra nera si alza buon pane [...] sua madre fu una schiava nera di un cavaliere della casa Lança: e 

così il figlio, seguendo la condizione della madre, nacque nero e schiavo; era – nonostante fosse nero, grazioso 

e onesto; divenuto eremita – nonostante fosse nero, fu il bianco di tutti gli uomini spirituali di quel tempo. 

https://pt.wikipedia.org/wiki/L%C3%ADngua_italiana
https://pt.wikipedia.org/wiki/Palermo
https://pt.wikipedia.org/wiki/It%C3%A1lia


224 

Sandoval (1647) indicou a característica racial do frade de modo enfático e alegou que 

a possibilidade de um preto tornar-se um santo dependia unicamente da graça divina. A Igreja 

não poderia deixar de se posicionar diante da importância crucial que a escravidão africana 

desempenhava no contexto do Império Colonial português. A estrutura social da época, baseada 

em diferenças e hierarquias, exigia um projeto específico de cristianização voltado para 

africanos e seus descendentes.  

Pudemos observar que, na popular devoção Mariana, desenvolviam-se os processos de 

evangelização, e, paulatinamente, as irmandades pretas do Reino português e suas colônias 

americanas dedicavam-se à Nossa Senhora do Rosário, cuja invocação foi das mais relevantes 

e presentes naquele momento.  

 

SÃO BENEDITO DE PALERMO, 1526-1589: ORIGENS E HAGIOGRAFIA 

Benedetto Manasseri, ou “Benedito de São Filadelfo”, denominação encontrada nos 

livros litúrgicos, ou simplesmente Benedito, nasceu em liberdade no ano de 1524, na aldeia 

siciliana de San Fratello, antes denominada de San Filadelfo. A respeito de sua vida e origem, 

Fiume (2009, p. 102) afirma: 

[...] sendo negro, Benedito confirmou o dito popular que afirma que – de terra negra 

bom pão levanta; sua mãe foi uma negra escrava de um cavaleiro da casa Lança: e 

assim o filho, seguindo a condição da mãe, nasceu negro e escravo‖; era, apesar de 

negro, agraciado e honesto‖; tornado eremita apesar de negro, foi o branco de todos 

os varões espirituais daquele tempo [...] 

A aldeia foi um ambiente rural na costa norte da ilha italiana, onde o religioso passou 

infância e adolescência, acompanhado por seus pais Cristóforo Manasseri e Diana Larcan e seus 

irmãos Marcos, Baldassara e Fradella, pretos originários da África Subsaariana, escravizados, 

posteriormente alforriados4.  

Embora no mundo hispano-americano o hagionym, referência das hagiografias, “San 

Benito” seja muitas vezes seguido pelo predicado toponímico “de Palermo”, muitas vezes, na 

África, Portugal e Brasil, a denominação segue desprovida de topônimo. Assim, para 

distinguir os santos Benedito de Palermo e Bento da Núrcia, ambos chamados Benoît  pelos 

franceses, passou-se a utilizar o termo “mouro” em alusão à fé professada por Benedito antes 

de sua conversão.  

Desde cedo, Benedito trabalhou como dedicado pastor de ovelhas. Próximo dos 21 anos, 

deixou sua família e, até 1562, foi asceta sob a orientação de frei Girolamo Lanza, um eremita 

de origens nobres que o conduziu por inúmeras localidades, além de orientar sua educação e 

 
4 Era comum escravizados serem identificados com os sobrenomes de “ex-senhores” (CONISB, 2022).  



225 

doutrina religiosa. Por ser iletrado nunca foi ordenado sacerdote. Passou toda sua vida na ilha 

mediterrânea da Sicília e faleceu em 4 de abril de 1589, aos 63 anos e em “pleno odor de 

santidade” conforme registros de canonização. Em Palermo, em um dos altares da bela e singela 

igreja do convento de Santa Maria dei Gesù, repousaram seus restos mortais semi-incorruptos. 

As complicações processuais dos tribunais eclesiásticos foram longas e seu processo de 

canonização prolongou-se por 218 anos, mas a fama, na América Latina, foi imediatamente 

relevante (Fiume, 2006).  

Entende-se que, na Itália, antes do resgate da devoção ao santo, a articulação entre as 

interpretações clericais e o interesse dos fiéis na imagem e na memória do frade do século XVII 

era menos evidente. Em contraste, sua projeção nas Américas revelou-se mais expressiva, 

possivelmente em razão da influência dos costumes locais e da identificação cultural por parte 

dos escravizados africanos. No Novo Mundo, o “Santo Glorioso” passou a ser reconhecido 

como milagreiro e assumiu várias características originais. 

O estudo hagiográfico do frei Antônio Daza (1611), intitulado Quarta parte de la 

chronica general del nuestro Serafico Padre San Francisco y su Apostolica Orden , é uma 

relevante publicação, que contém textos em referência aos dois pretos religiosos atuantes 

na Sicília.  

Frei Apolinário da Conceição (1692-1755), cronista de estudos hagiográficos e religioso 

da Seráfica Província do Rio de Janeiro e um dos mais notórios em língua portuguesa no século 

XVIII, debateu as proclamações franciscanas do século anterior em sua crônica lançada em 

1744. Nela enfatizava: “Negro na face, mas belo no coração: Benedito o que vem em nome de 

Deus”. Esta metáfora da cor sintetiza as questões da divindade que se estabelecem em 

contraponto à relação de etnia e cor escura do beato. O paradigma de elevação do religioso, 

superando a questão étnica, foi uma transformação considerável de mentalidade para o 

momento histórico. “De rosto negro, mas belo de coração. Bendito seja aquele que vem. Em 

nome de todos.” (Conceição, 1744, p. 255). A Figura 1 exibe a página do livro do Frei 

Apolinário da Conceição, que mostra uma das primeiras ilustrações do santo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



226 

Figura 1 – Página do livro do Frei Apolinário da Conceição 

 
Fonte: Conceição, 1744. 

O primeiro memorial de Palermo sobre Frei Benedetto data de 1591. A Ordinaria 

Inquisitio, iniciada em 1594, durou dois anos. Em 1620, houve um segundo processo de 

canonização em San Fratello e um terceiro em Palermo de 1525 a 1526. O último coincidiu com 

o lançamento, pelo Papa Urbano VIII, de uma série de decretos que restringiam novos cultos que 

prestassem homenagem a figuras religiosas e leigas que haviam morrido há menos de cinquenta 

anos, exceto no caso daqueles que foram aclamados “pelo culto popular” (Fiume, 2006). 

Quando a “Congregação para a Causa dos Santos” reuniu pessoas como testemunhas no 

processo de beatificação de Benedito no início do século XVIII, foram questionadas a respeito 

dos locais onde haviam encontrado esculturas desses santos, e muitos confirmaram ter 

encontrado mais de uma escultura ou pintura que se referia ao admirável Benedito, o preto 

manso que fazia milagres, no Atlântico Ibérico. Foram registradas as presenças de imagens de 

Benedito em países como Portugal, Espanha, Brasil e alguns países da América do Sul, como 

Peru, Argentina, México, entre outros (Rowe, 2019).  

Quando recebeu inscrição no Martyrologium Romanum, de 1583, Frei Benedito já era 

co-patrono de Palermo desde 1652. Os decretos e expedientes delongavam o processo de 

canonização de Frei Benedito, mas, após um período de suspensão, o processo foi  reaberto em 

1713. Após grande difusão do culto latino-americano, o caso fora admitido como uma das 

exceções permitidas pelo Papa Urbano VIII, visto que ele já estava há muito tempo nos altares, 

inclusive portugueses. Sua beatificação deu-se no dia 11 de maio de 1743.  

Apenas em 1790, dois milagres necessários para a santificação foram aprovados. 

Finalmente, em 24 de maio de 1807, o patrono dos escravizados foi proclamado santo pela 

Igreja Católica Romana. Curiosamente, a santificação ocorreu meses antes da revogação do 



227 

comércio de escravos pela Grã-Bretanha, em 2 de janeiro de 1807. No Brasil, a escravidão 

persistiria por mais 81 anos, oficialmente extinta no dia 13 de maio de 1888 (Fiume, 2006). 

Registra-se que, em 1989, o corpo incorrupto foi transferido em cripta de vidro para San 

Fratello, que, desde então, tornou-se santuário e centro de intensas peregrinações religiosas. 

A procissão, realizada no jubileu do quarto centenário de sua morte, com os restos mortais do 

Santo, até então preservados, atravessou todas as ruas da cidade. A partir desse ano, a devoção 

continuou com simplicidade e discrição, mas com um fervor certamente maior do que nos anos 

anteriores. A devoção de Benedito, na Sicília, encontra-se atualmente limitada ao município de 

San Fratello, província de Messina, região da igreja Santa Maria de Gesù, anexa ao Convento 

dos Frades Menores, no Monte Grifone, subúrbio de Palermo, na Sicília, onde o religioso 

nasceu. Nesse local, o Santo permanece como padroeiro principal e, entre 1989 e 2023, seu 

corpo incorrupto esteve sob custódia, o que contribuiu significativamente para a preservação e 

o vigor de seu culto (Figura 2).  

Figura 1 – Imagens de procissão em honra à São Benedito, 

o Mouro de San Fratello, no quarto centenário da morte do santo patrono, 1989 

 
Fonte: Benedetto [...], 2022. 

Infelizmente, a Igreja Santa Maria di Gesù teve seu interior completamente destruído em 

um incêndio ocorrido em julho de 2023. Apesar da notificação ao corpo de bombeiros local, a 

resposta não foi suficientemente rápida, e o incêndio acabou tornando-se incontrolável. Inúmeras 

relíquias religiosas foram destruídas, incluindo os restos mortais de São Benedito, que eram 

guardados praticamente intactos em uma caixa ou cripta dentro da igreja, restando apenas alguns 

fragmentos de ossos dos restos mortais do Santo co-padroeiro (Padre Pedro André, 2023).  



228 

No catolicismo, o caminho para uma pessoa ser canonizada é regulado pela Constituição 

Apostólica Divinus Perfectionis Magister, de 25 de janeiro de 1983, e pelas Normas da 

Sagrada Congregação para as Causas dos Santos, de 7 de fevereiro de 1983.  

Entre os dias 10 e 17 de setembro de cada ano, em San Fratello, Província de Messina, 

comuna siciliana, é atualmente celebrada a festa do santo padroeiro, “San Benedetto il Moro”. 

No evento anual, frequentado tanto pela população local como por uma multidão de devotos de 

várias localidades da Sicília e pelos filhos de imigrantes, que regressam à aldeia para as férias 

de verão, ocorrem uma festa e uma procissão pelas ruas da vila. 

 

O SANTO E SEUS MODELOS DE REPRESENTAÇÃO  

No processo de criação da simbologia de São Benedito, em uma série de impressões, 

passou a ser representado acompanhado de crianças e anjos, coração, crucifixo ou crânio aos 

seus pés (Figura 3). 

Figura 3 – São Benedito e suas representações 

São Benedito de San Fratello e 

anjos, escultura em madeira 

policromada, século XVIII.  

Autor desconhecido 

Beato Benito de San 

Philadelphio, de Palermo, 

gravura de Tognoletto, 1743 

São Benedito de Palermo, escultura 

em madeira policromada e dourada, 

Andaluzia (ES). Século XVIII 

   

Fonte: Benedetto […], 2022. Fonte: Cussen, 2014, p. 155. Fonte: Rowe, 2019, p. 214. Plate 63. 

Nas tradições modernas, o coração tornou-se um símbolo do amor profano e da caridade 

enquanto amor divino, da amizade e da retidão (Chevalier; Gheerbrant, 2022).  

Na simbologia franciscana, o crânio é alusivo à expressão “Memento Mori”, que em 

latim significa “Lembre-se de que você é mortal”. Essa simbologia indica um alerta para a 

transitoriedade da vida terrena e da inevitabilidade da morte, incentivando a reflexão sobre a 

mortalidade e a busca pela vida eterna. Esta expressão era a saudação utilizada pelos paulianos 

“Eremitas de Santo Paulo da França” (1620-1633), também conhecidos como “Irmãos da 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Catolicismo
https://pt.wikipedia.org/wiki/Divinus_perfectionis_Magister
https://pt.wikipedia.org/wiki/25_de_janeiro
https://pt.wikipedia.org/wiki/1983
https://pt.wikipedia.org/wiki/Congrega%C3%A7%C3%A3o_para_as_Causas_dos_Santos
https://pt.wikipedia.org/wiki/7_de_fevereiro
https://pt.wikipedia.org/wiki/1983
https://pt.wikipedia.org/wiki/Sauda%C3%A7%C3%A3o
https://pt.wikipedia.org/w/index.php?title=Paulianos&action=edit&redlink=1
https://pt.wikipedia.org/wiki/Eremita
https://pt.wikipedia.org/wiki/Santo_Paulo
https://pt.wikipedia.org/wiki/Fran%C3%A7a


229 

Morte”. O crânio faz parte da simbologia inserida na iconografia de São Francisco e está 

relacionada à existência e finitude humana. 

O crucifixo, símbolo central na espiritualidade do franciscanismo, pode representar a 

paixão e morte de Jesus Cristo na cruz, bem como uma lembrança constante do sacrifício de 

amor de Cristo pela humanidade. Na espiritualidade franciscana, este atributo pode 

representar uma lembrança constante dos valores fundamentais de humildade, pobreza e total 

entrega a Jesus Cristo. Frequentemente, é utilizado como lembrete da humildade, pobreza e 

total entrega de Jesus, amor divino e redenção, valores que são fundamentais na 

espiritualidade franciscana (Chevalier; Gheerbrant, 2022). 

De acordo com Dell’Aira (1993), a definição iconográfica de Benedito como santidade 

preta deu-se provavelmente após a publicação do franciscano hagiógrafo Pietro Tognoletto, em 

1652. O cronista utilizou diversas fontes, incluindo a crônica de Antônio Daza, a obra Vitae 

Sanctorum Siculorum do jesuíta italiano Ottavio Gaetani (1566-1620) e referências contidas 

nos processos iniciados sobre a canonização de Benedito, tanto em Palermo como em San 

Fratello. Esta hagiografia é a única que se aproxima da crônica de Félix Lope de Vega (1562-

1635). Na publicação, Tognoleto lançou o primeiro modelo iconográfico do frei preto, 

instituído Beato Patrono de Palermo. Posteriormente, todo esse material foi compilado na 

publicação organizada por Domenico d‘Anselmo, em 1667, que tratava de santidades 

franciscanas da Sicília (Dell’Aira, 1993).  

Fiume (2006) considera a produção de Pietro Tognoletto, do século XVII, bastante 

relevante para o entendimento da iconografia de São Benedito, afirmando que o padre 

franciscano e hagiógrafo de Palermo desenvolveu um plano de consolidar uma hagiografia 

ilustrada. Diz ainda, que a obra e as referências de Tognoletto, impulsionado pela 

contrarreforma, revelam o trabalho de pesquisa intenso realizado e representa o resultado 

maduro na forma de desenvolver a promoção dos cultos dos novos santos.  A pesquisadora 

destaca que a estampa dedicada a São Benedito, da obra Paraíso Seráfico, de Tognoletto, 

produzida em 1667, tornar-se-ia a referência do primeiro modelo iconográfico do Santo 

(Figura 4a). Inúmeras estampas que circularam durante esse período parecem resgatar esta 

simbologia (Figura 4). Nos templos da região ibérica, verificam-se ainda hoje, centenárias 

esculturas de grande variedade iconográfica e formal cuja origem e modelos permanecem 

indefinidos e contaminados. 
 

 

 



230 

Figura 4 – Representações de Benedito 

a) Detalhe do Frontispício de La 

vitta di San Benedetto em Il 

Paradiso Seráfico, de 1667 

b) Estampas de São Benedito no modelo italiano. Gravuras, século 

XVIII 

   

Fonte: Fiume, 2006. Fonte: Dell’Aira, 1993.  
  

Entendemos que o Menino Jesus no colo de São Benedito pode ser associado a duas 

questões simbólicas. A primeira é uma referência à experiência sobrenatural que São Benedito teria 

vivido várias vezes com o Menino Jesus. Muitas testemunhas viram o Santo em profunda oração, 

tendo em seus braços o Menino Jesus. A segunda é a presença de Deus na vida de São Benedito. A 

exaltação da humildade e sua fé, os milagres que teria intercedido, dentre os quais destacam-se 

ressurreições de dois meninos, curas de cegos e surdos e a multiplicação de pães e alimentos. Assim, 

ele é considerado o santo protetor dos cozinheiros. 

De acordo com Fiume (2009), com aguda e profunda erudição, observa-se que a imagem 

de São Benedito aproxima-se daquela do lusitano Antônio de Pádua, sendo frequente vê-los, 

sobretudo no Brasil, representados com o Menino Jesus nos braços. Baseado nos estudos 

hagiográficos italianos e em uma interpretação portuguesa, o santo preto ganhou as flores como 

atributos em sua iconografia popular no século XVII. Este modelo refere-se ao milagre dos pães 

transformados em flores, entre outras versões (Araújo, 2011). Merece destaque o fato de que o 

milagre das flores ou rosas é muito comum em vários santos e não apenas na Santa Isabel 

(Figuras 5a e 5b).   

 

 

 



231 

Figura 5a – Santo Antônio de Pádua, escultura em 

madeira policromada.  

Igreja de Santo Antônio, Funchal, Ilha da Madeira (PT) 

Figura 5b – São Benedito das Flores. Visão 

frontal, escultura policromada, 1680.  

Igreja Paroquial de São Pedro, Óbidos (PT) 

  
Fonte: foto acervo de Ribeiro, 2019. Fonte: Bindman; Gates Jr., 2010. 

Conforme Fiume (2009, p. 89), este modelo poderia estar associado à iconografia de 

Santa Isabel, a Rainha Isabel de Aragão.  

O mesmo tom lusitanizante contém a versão que mostra o Santo segurar um buquê ou 

uma cesta na túnica, como habitualmente encontramos em Santa Isabel, filha de Dom 

Pedro III de Aragão e de Constância da Sicília, sob o modelo de Santa Elisabete da 

Hungria, aparentada com a santa portuguesa, ambas capazes de transformar em rosas 

o alimento destinado aos pobres. 

Isabel de Aragão ou Santa Isabel de Portugal (1271-1336) – reputada como fazedora de 

milagres, foi beatificada pelo papa Leão X, em 1516, e canonizada pelo papa Urbano VIII, em 

1625 – foi rainha consorte de Portugal, esposa do rei Dom Diniz. Relata-se oralmente como um 

dos mais conhecidos de seus milagres, que, durante o cerco de Lisboa, Dona Isabel estava a 

distribuir moedas de prata para socorrer os necessitados da região de Alvalade quando Dom 

Diniz apareceu. O rei teria perguntado a Dona Isabel: “O que levas aí, senhora?” Para não 

desgostar o marido, que era contra essas doações, ela respondeu: “Levo rosas, senhor.” E o rei 

tornou a indagar: “Rosas no inverno?” A rainha mostra, sob o olhar surpreso do rei, as moedas, 

mas o que ele vê são apenas rosas vermelhas. Em outra versão hagiográfica a respeito de Dona 

Isabel, conta-se que, certa vez, numa manhã de inverno, decidida a ajudar os mais 

desfavorecidos, teria enchido uma dobra de seu vestido com pães para distribuir.  

Assim como Santa Isabel escondia moedas ou pães, São Benedito escondia alimentos 

em seu hábito, para oferecer aos carentes (Figura 6). A similitude das narrativas dos milagres 

sugere esta associação. 

 



232 

Figura 2a – Rainha Isabel de Portugal  

Escultura em madeira policromada. Museu 

Nacional de Machado de Castro, Coimbra (PT) 

Figura 6b – São Diego de Alcalá.  

Escultura em madeira policromada. Museu Diocesano 

de Arte Sacra, Las Palmas, Gran Canária (ES) 

  
Fonte: Adrião, 2021. Fonte: Wolfgang, 2016.  

São Diego de Alcalá (1400-1463) possui hagiografia muito semelhante à de São Benedito. 

Chamado à vida religiosa e admitido como Frade Menor da Observância, apoiou-se na fé 

profunda, executou tarefas humildes junto aos enfermos no Convento de Santa Maria de Jesus 

d'Alcalá de Henares (ES). Após alguns anos, o eremita, retornou à sua cidade e assumiu o hábito 

de irmão leigo do Convento dos Frades Menores Observantes de Arrizafa, próximo a Córdoba 

(ES). Já ordenado, foi enviado às Ilhas Canárias, sendo nomeado, em 1445, guardião do Convento 

de Fuerteventura. Em 1449, regressou à Espanha, onde passou o restante da vida entre os 

conventos de Salcedo e Alcalá, encerrando seus dias em penitência, solidão e oração permanente. 

Segundo a tradição oral, após sua morte, em 1463, seu corpo, que não foi enterrado, não se 

corrompeu e, ao contrário, exalava um cheiro doce. Foi canonizado em 1588 (Muela, 2020). 

Na dinâmica de representação mais frequente de São Benedito e São Diego de Alcalá, 

observam-se flores ou rosas em seu colo, em referência a um milagre de caridade junto aos 

pobres, em que distribuíam pão (Figura 6b). A escultura exemplificada é de autoria de 

Gregório Fernández (Sarria, 1576-Valladolid, 1636), principal escultor da Escola Castelhana 

(Fernández, 2023). 

Em comparação à hagiografia de São Benedito, e conforme história oral, é dito que, ao 

levar alimentos do convento em que vivia aos pobres, e quando interrogado por um frade 

superior, teria levantado a capa de seu hábito e os alimentos tornaram-se flores (Baião, 1726). 

Conforme Renders (2013), em Portugal, o citado modelo tornou o santo conhecido como 

Benedito das Flores. Já no Brasil, popularizou-se como Benedito do Rosário ou “das Rosas” a 

https://pt.wikipedia.org/wiki/1400
https://pt.wikipedia.org/wiki/1463
https://pt.frwiki.wiki/wiki/Fr%C3%A8res_mineurs_de_l%27Observance
https://pt.frwiki.wiki/wiki/Alcal%C3%A1_de_Henares
https://pt.frwiki.wiki/wiki/Alcal%C3%A1_de_Henares
https://pt.wikipedia.org/wiki/Canoniza%C3%A7%C3%A3o
https://pt.wikipedia.org/wiki/1588


233 

partir do século XVII. Salienta-se que inúmeras devoções, além de Santa Isabel e Diego de 

Alcalá, apresentam flores como atributos.  

Em termos gerais, pode-se entender que as esculturas do Santo trazem a roupa típica de 

um franciscano da Ordem dos Capuchos. No braço esquerdo ou mão esquerda, o santo carrega 

um arranjo de flores; em alguns casos, podem ser pães, elementos que podem aludir à narrativa 

do milagre da transformação dos pães em flores, assim como suas citadas lendas, e as de Santa 

Isabel, de Portugal.  

Quanto à hierarquia das cores, segundo Conceição (1744), na segunda metade do 

Setecentos, esta preconceituosa associação da cor preta não foi inaugurada como acidente; ela 

baseava-se nas definições herdadas de Tomás de Aquino – Tomás ou Tommaso de Aquino (1225-

1274) – frade italiano da Ordem dos Pregadores cujas obras influenciaram a teologia e a filosofia, 

principalmente na tradição conhecida como Escolástica, e, por isso, é conhecido como Doctor 

Angelicus, Doctor Communis e Doctor Universalis (Vatican News, 2025). José Pereira Santana 

(1735-1738) também já havia utilizado essa “[...] hierarquia e a conotação de acidente da cor de 

Santos Elesbão e Ifigênia”. 

Segundo Oliveira (2008), embora a cor preta fosse considerada “acidental”, conforme 

Conceição (1744), e não corrompesse a essência dos santos negros, a expressão ainda carregava 

uma conotação depreciativa. De acordo com o pensamento de Conceição (1744), apesar da cor, 

esses santos não estariam inferiorizados na corte celeste, em virtude de suas almas cristãs. 

Aqueles que seguissem seus exemplos, apesar do acidente da cor, seriam atingidos também pela 

graça divina (Oliveira; Nunes, 2008). 

Em uma análise da iconografia espanhola, identificou-se uma fórmula tradicional, 

enquanto, em suas colônias americanas, eram comuns as variações. Em um compêndio escrito 

em meados do século XVIII, intitulado Compendio de la heroica y maravillosa vida, virtudes 

excelentes, y prodigiosos milagros del mejor, Negro, el Beato Benito de Palermo, llamado el 

Santo Negro, o frei Francisco Antônio Castellano associou a origem desse modelo à narrativa 

do episódio de uma procissão de Corpus Christi que era assistida por Benedito em Palermo 

(Oliveira, 2017). 

Segundo este frei franciscano, o arcebispo de Palermo, ao ver o frei preto, pediu-lhe que 

levasse a cruz no trajeto da procissão. Benedito, sentindo-se honrado pelo pedido, entrou em 

contemplação. Segue a descrição eloquente da reação de Benedito: 

Prova desta verdade foi o milagre repetido de o coração sair de seu lugar e fazer 

assento no rosto do nosso glorioso Santo; exalando chamas ardentes, com as quais 

manifestava, a partir do seu coração, as chamas e abrasava em fogo de amor divino a 



234 

todos quantos iluminava com seus belos raios [...] (Castellano apud Vicent, 2016, p. 

30-31, tradução nossa)5.  

Vincent (2016, p. 30-31, tradução nossa) reforça esta afirmação, mas pontua outros 

desdobramentos: 

A iconografia é, através destas obras, quase sempre a mesma. Benedito, como no 

exemplar do museu de Valladolid, vestido com o hábito franciscano, leva na mão direita 

uma cruz e na mão esquerda um coração, expressão do fogo do amor divino. Em um 

compêndio redigido em meados do século XVIII, o franciscano Francisco Antonio 

Castellano situa a origem desta representação em um dos muitos milagres atribuídos ao 

Santo [...] Esta representação não está ausente de outros territórios, como a Nova 

Espanha, mas nunca é dominante como na Espanha. Prefere-se o Santo carregando nos 

braços, à maneira de Antônio de Pádua, o Menino Jesus, muito frequente no Brasil, ou 

o Santo ajoelhado, flagelando-se, como em Granada (Nicarágua)6. 

O modelo espanhol é denominado o “Milagre do sangue”, como informa  Oliveira, 

(2017). Reau (1958) relaciona São Benedito com São Gregório (o mouro) e São Maurício, pelo 

atributo do coração com as sete gotas de sangue. Entende-se que a abordagem espanhola 

manteve um apelo intenso, ao tratar a imagem de São Benedito numa leitura influenciada pela 

Religio Cordis ou Religião do Coração – em tradução literal no português –, tendo como atributo 

mais recorrente em sua iconografia o coração jorrando sete gotas de sangue, uma referência às 

sete virtudes do catolicismo – caridade, temperança, humildade, castidade, diligência, paciência 

e bondade –, como exemplo da imagem do catálogo virtual organizado pelo Museo Nacional 

da Escultura de Valladolid ([2022?]).  

Com relação à iconografia espanhola nesses territórios colonizados, depreendemos que as 

reformulações sofridas pelo modelo tradicional ocorreram devido à presença dos nativos e, 

sobretudo, dos pretos vindos da África. Uma escultura de uma igreja de San Fratello em Messina 

(IT), mostra o Santo portando o coração e o crucifixo nas mãos. Neste modelo, o religioso 

franciscano carrega um coração na mão direita, mas há variações deste símbolo. Às vezes, no 

lugar do coração, pode trazer uma pequena trouxa de pano, e o coração em relevo pode aparecer 

posicionado no seu peito. O tecido pode ser uma referência à sua função de cozinheiro. 

Na Igreja do Santíssimo Sacramento de Sant´Ana, pertencente à Arquidiocese de São 

Salvador da Bahia (BR), e templo tombado pelo Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico 

 
5 Prueba de esta verdad fue el milagro repetido de salir de su lugar el corazón y hacer asiento en el rostro de 

nuestro glorioso Santo; exhalando encendidas llamas, con que manifestaba de su corazón los incendios y 

abrasaba en fuego de amor divino a cuantas ilustraba con sus hermosos rayos [...] 

6 La iconografía es, através de estas obras, casi siempre la misma. Benito, como en el ejemplar del museo de 

Valladolid, vestido con el hábito franciscano lleva en la mano derecha una cruz y en la mano izquierda un corazón, 

expresión del fuego del amor divino. En un compendio redactado a mediados del siglo XVIII, el franciscano 

Francisco Antonio Castellano sitúa el origen de esta representación en uno de los muy numerosos milagros 

atribuidos al Santo [...] Esta representación no está ausente de otros territorios como la Nueva España, pero no es 

nunca dominante como en España. Se prefere al Santo llevando en brazos, a la manera de Antonio de Padua, al 

niño Jesús, muy frecuente en Brasil o el Santo arrodillado flagelándose como en Granada (Nicaragua). 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Arquidiocese_de_S%C3%A3o_Salvador_da_Bahia
https://pt.wikipedia.org/wiki/Arquidiocese_de_S%C3%A3o_Salvador_da_Bahia
https://pt.wikipedia.org/wiki/Instituto_do_Patrim%C3%B4nio_Hist%C3%B3rico_e_Art%C3%ADstico_Nacional


235 

Nacional em 1941, pode ser encontrada uma imagem de São Benedito com a criança no colo, 

típica do modelo italiano (IPAC, 1975). Ao longo dos anos, a devoção a São Benedito das 

Flores foi muito presente na cidade de Salvador, Bahia, espalhando-se por todo o país. Temos 

ciência de que, em festas litúrgicas, procissões e novenas, cuja celebração, no Brasil, ocorre em 

torno do dia 5 de outubro, os devotos enfeitam os altares do Santo com flores e realizam cânticos 

e danças em sua honra.  

Em outros exemplos de apresentação, as esculturas de Benedito aparecem no modelo 

português, “das Flores”, reflexo da ampla circulação desses padrões no Brasil desde o século 

XVIII, e tornada sua representação unânime no século XIX (Figura 7). Embora Benedito tenha 

sido venerado como padroeiro das populações de pretos que passavam pelo processo de 

conversão ao catolicismo, suas esculturas emergiram no século XVII dentro de um contexto 

que não estava diretamente relacionado à escravidão. Essas representações eram um reflexo da 

presença dos pretos nas ordens religiosas durante os estágios iniciais do catolicismo tridentino 

na Europa. Quintão (2002) afirma que São Benedito é o mais lembrado dos religiosos pretos, e 

seu culto alcançou imensa aceitação no Brasil, inclusive entre a população branca (Figura 7c). 

Figura 7 – São Benedito das Flores 

Esculturas em madeira dourada e policromada, século XVIII  

a) Igreja do 

Santíssimo 

Sacramento de 

Sant'Anna, 

construída em 

1744. Salvador 

(BA), Brasil 

b) Igreja de N. 

Sra. do Rosário. 

Diamantina 

(MG) 

c) São Benedito das Flores, Coleção Particular de São Paulo 

   
    

Fonte: acervo do 

autor. 

Fonte: foto 

acervo de Maria 

Regina Emery 

Quites.  

Fonte: Araújo, 2011, p. 32-33,36.  

Em síntese, São Benedito, tradicionalmente venerado como padroeiro das pessoas de 

ascendência africana, cozinheiros, marginalizados e pobres, é frequentemente retratado, nas 

esculturas brasileiras, com feições típicas africanas, vestindo o hábito de monge franciscano, 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Instituto_do_Patrim%C3%B4nio_Hist%C3%B3rico_e_Art%C3%ADstico_Nacional
https://it.wikiquote.org/wiki/Brasile


236 

tonsura na cabeça e portando objetos simbólicos, como um rosário preso à cintura, crucifixo, 

pedaço de tecido ou bandeja de flores nas mãos, elementos associados à pureza, humildade e 

aos atributos que mais o caracterizam. Tais imagens, além de reafirmarem a devoção religiosa 

ao santo, destacam-no como intercessor dos oprimidos. Os atributos presentes em suas 

representações conferem-lhe identidade e tornam-no uma personagem de grande 

reconhecimento popular e apelo visual por suas especificidades (Figura 8). 

Figura 3 – São Benedito de Palermo: síntese de representação iconográfica  

 
Fonte: esquema do autor.  

 

Legenda: PORTUGAL: A) Igreja de N. Sra. da Graça ou de S. André e Santa Marinha, Lisboa; B) Braga; 

 ITÁLIA: C) Sicilia; D) San Fratello, Messina; E) Acervo do Institute of Art, Detroit, USA; ESPANHA: F) Acervo do Institute 

os Arts, Minneapolis, USA; G) Andaluzia; H) Cádiz; NICARÁGUA: I) León; VENEZUELA: J) Mérida; PERU: K) Lima; 

BRASIL: L, M) Coleção Particular, SP. 

A respeito dos reflexos dos modelos europeus nas Américas, as representações 

iconográficas do religioso podem ainda apresentar um diverso repertório de apropriação. Na 

imagem presente na cidade de Leon, Nicarágua, é possível verificar que a personagem traja saia 

longa em tecido e ornada com pedrarias, miçangas e outros suportes. O religioso retratado 

aparece com seu tórax à mostra ou trajes locais coloridos de tendência folclórica e um bastão 

ou lança (Figura 8 I).  

A lança é um símbolo multifacetado, cujos significados e interpretações variam 

conforme o contexto cultural e histórico, além de crenças específicas. Na tradição africana, 

pode representar poder, proteção e coragem diante de adversidades. Cabe destacar que, em 

outras culturas, pode genericamente assumir dimensões espirituais, associando-se a divindades 

guerreiras e rituais religiosos (Chevalier; Gheerbrant, 2022).  



237 

Além do hábito franciscano, outras reformulações de algumas apresentações do São 

Benedito incluem chapelão e capa coloridos, em países sul-americanos, como Venezuela, por 

exemplo (Figura 8 J). 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Entre os séculos XVII e XIX, as devoções pretas difundidas pelo catolicismo 

franciscano, materializadas em esculturas de madeira desde o início da Idade Moderna, 

passaram a ser reconhecidas por um expressivo número de convertidos e fiéis de origem 

africana. Nesse cenário, os frades menores capuchinhos encontraram terreno fértil para suas 

atividades de catequização. Além dos religiosos e difusores franciscanos, sobressaíram os 

líderes e membros devotos das Irmandades de Nossa Senhora do Rosário dos Pretos, que se 

dedicaram intensamente à vivência da fé e à propagação das imagens de São Benedito. 

Países como Portugal, Espanha e Itália consolidaram-se como as principais referências 

iconográficas desse religioso franciscano na difusão de sua devoção nas Américas e 

principalmente no Brasil. As esculturas que o retratam enaltecem a ascendência africana dos 

escravizados e contribuem para a inserção do culto junto aos novos católicos. Para além de sua 

dimensão estética, artística e religiosa, tais esculturas assumem uma força aglutinadora e 

identitária, à medida que incorporam significados políticos, históricos e sociais. Nessa 

circunstância, os devotos evocam raízes culturais, origens simbólicas e modos de representação 

que se contrapõem a uma sociedade marcada por estruturas hierárquicas e hegemonicamente 

brancas. Atribuem-lhes poderes curativos e milagrosos, organizam festejos e rituais e, assim, 

fortalecem o caráter comunitário e afirmativo dessas práticas religiosas.  

O legado da devoção a São Benedito, reconhecido guia espiritual dos africanos 

escravizados e de seus descendentes, destaca-se por uma trajetória marcada por virtudes do 

retratado e por sua vigorosa expressão escultórica no catolicismo preto. O levantamento realizado, 

suas reapropriações e as vivências religiosas no processo de conversão de novos católicos no 

ambiente colonial contribuem para uma compreensão mais aprofundada dos aspectos sociais e 

culturais que configuram esse legado como parte do patrimônio cultural brasileiro. 

 

REFERÊNCIAS 

ADRIÃO, Vitor Manuel. O eterno feminino: Rainha Santa Isabel. Lisboa: Lusophia, 10 jun. 2021. Disponível 

em: https://lusophia.wordpress.com/page/2/. Acesso em: 10 jun. 2024.  

ARAÚJO, Emanoel et al. Benedito das flores e Antônio de Categeró. Catálogo de Exposição. São Paulo: MAS-SP, 2011. 



238 

BAIÃO, José Pereira. História das Prodigiosas Vidas dos Gloriosos Santos Antônio e Benedito, maior honra e 

lustre da Gente Preta. Lisboa: Biblioteca Nacional de Portugal, Lisboa Occidental,1726.  

BASÍLIO RÖWER, frei. Páginas de história franciscana no Brasil. Rio de Janeiro: Vozes, 1941. Disponível 

em: franciscanos.org.br. Acesso em: 15 jan. 2024. 

BENEDETTO IL MORO. San Benedetto il moro da San Fratello. In: FACEBOOK, 

https://m.facebook.com/pg/SanBenedettoilMoro/posts/. Acesso em: 10 jun. 2022. 

BENEDETTO, San Benedetto il moro da San Fratello. In: SOTTO LA PIETRA BLOGSPOT. 2022. Disponível 

em: https://pt.wikipedia.org/wiki/Benedito,_o_Mouro. Acesso em: 26 ago. 2022. 

BENEDITO, O MOURO. In: Wikipedia: the free encyclopedia. [San Francisco, CA: Wikimedia Foundation, 

2025]. Disponível em: https://pt.wikipedia.org/wiki/Gregorio_Fern%C3%A1ndez. Acesso em: 26 ago. 2025. 

BINDMAN, David; GATES JR. Henry Louis (ed.). The Image of the Black in Western Art: from the pharaohs to 

the fall of the roman empire. Harvard: Harvard University Press; Du Bois Institute, 2010. v. 1. Disponível em: 

https://www.hup.harvard.edu/books/9780674052710. Acesso em: 10 jun. 2024. 

CHEVALIER, Jean; GHEERBRANT, Alain. Dicionário de Símbolos: mitos, sonhos, costumes, gestos, formas, 

figuras, cores e números. Edição revista e atualizada por Carlos SusseKind; tradução Vera da Costa e Silva et al. 

37. ed. Rio de Janeiro: José Olympio; Barcelona: Editoral Herder, 2022. Título original:  Dicionnaire des 

symboles: mythes, rêves, costumes, gestes, forms, figures, coolers, nombres.  

CONCEIÇÃO, Frei Apolinário da. Flor peregrina por preta ou nova maravilha da Graça, descoberta na 

prodigiosa vida do Beato Benedito de São Filadélfio. Religioso leigo da Província Reformada da Sicília, da mais 

estreita Observância da Religião Seráfica. Lisboa: Officina Pinheirense da Músia, 1744. 

CONSELHO NACIONAL DAS IRMANDADES DE SÃO BENEDITO DO BRASIL. São Benedito. Irmandade 

de São Benedito. São Paulo: CONISB, 2022. Disponível em: http://www.conisb.com.br/sao-benedito.  Acesso 

em: 15 jan. 2022. 

CUSSEN Celia. Black Saint of the Americas: The Life and Afterlife of Martín de Porres. Cambridge: Cambridge 

University Press, 2014.  

DAZA, Antonio (O.F.M.). Quarta parte de la chronica general del nuestro Serafico Padre San Francisco y su 

Apostolica Orden. San Francisco de Valladolid: Juan Godines de Millis y Diego de Cordoua, 1611. 

DELL‘AIRA, Alessandro. La fortuna iberica di San Benedetto da Palermo. Atti dell'Accademia di Scienze, 

Lettere e Arti di Palermo, Palermo, n. 12, p. 51-91, 1993.  

FERNÁNDEZ, Gregorio. In: Wikipedia: the free encyclopedia. [San Francisco, CA: Wikimedia Foundation, 

2023]. Disponível em: https://pt.wikipedia.org/wiki/Gregorio_Fern%C3%A1ndez. Acesso em: 26 set. 2025. 

FIUME, Giovanna. Antônio etíope e Benedito, o mouro: o escravinho Santo e o preto eremita. Revista Afro-Ásia, 

Salvador, n. 40, p. 51-104, 2009.  

FIUME, Giovanna. Lo schiavo, il re e il cardinale. L'iconografia secentesca di Benedetto il Moro (1524-1589). 

Quaderni storici, Bologna (IT), Anno 41, n. 121, p. 165-208, 2006.  

INSTITUTO DO PATRIMÔNIO ARTÍSTICO E CULTURAL DA BAHIA. Sistema de Informações do 

Patrimônio Cultural da Bahia - SIPAC. Inventário de proteção do acervo cultural - IPAC/SIC. Salvador: IPAC-

BA, 1975. 

INVENTÁRIO ARQ RIO. Igreja Nossa Senhora do Rosário e São Benedito dos Homens Pretos. Rio de Janeiro: 

Arquidiocese do Rio de Janeiro, [2023?]. Disponível em: https://inventarioarqrio.com.br/acervos/detalhar/59. 

Acesso em: 24 jul. 2023. 

JABOATÃO, Frei Antônio de Santa Maria. In: JABOATÃO, Frei Antônio de Santa Maria. Novo Orbe Seráfico 

Brasílico ou Chrônica dos Frades Menores da Província do Brasil. 2. ed. Rio de Janeiro: Typ. Brasiliense de 

Maximiniano Gomes Ribeiro, 1859. v. II. Capítulo XI. (Originalmente publicado em 1761). 

http://www.conisb.com.br/sao-benedito
https://inventarioarqrio.com.br/acervos/detalhar/59


239 

MUELA, Juan Carmona. Iconografia de los santos. São Paulo. ISTMO, 2020. 

OLIVEIRA, Anderson José Machado de. Devoção negra: santos pretos e catequese no Brasil colonial.Rio de 

Janeiro: Quartet; FAPERJ, 2008. 

OLIVEIRA, Anderson José Machado de. Santos pretos e pardos na América Portuguesa: catolicismo, 

escravidão, mestiçagens e hierarquias de cor. Studia Historica - História Moderna, Salamanca (ES), v. 38, n. 1, 

p. 65-93, 2016. DOI: http://dx.doi.org/10.14201/shhmo20163816593  

OLIVEIRA, Joyce Farias de. Niger, Sed Formosus: a construção da imagem de São Benedito. 2017. 336 f. 

Dissertação (Mestrado em História da Arte) – Universidade Federal de São Paulo, Guarulhos, 2017.  

OLIVEIRA, Vanessa S.; NUNES, Verônica M. Meneses. A Festa do Rosário dos Homens Pretos na cidade São 

Cristóvão/SE. Cadernos de história, Mariana, v. IV, ano 2, n. 2, p. 241-242, 2008. 

PADRE PEDRO ANDRÉ, SDB. Corpo-incorrupto de São Benedito danificado por incêndio. Roma: Vatican 

News, jul. 2023. Disponível em: https://www.vaticannews.va/pt/igreja/news/2023-07/palermo-corpo-incorrupto-

sao-benedito-sofre-danos-incendio.html. Acesso em: 24 jul. 2023. 

QUINTÃO, Antônia Aparecida. Irmandades negras: outro espaço de luta e resistência (1870-1890). São Paulo: 

Annablume; Fapesp, 2002.  

RÉAU, Louis. Iconographie de L'art Chrétien. Paris: Presses universitaires de France, 1958. v. III. 

RENDERS, Helmut. O coração como atributo hagiográfico de São Benedito do Rosário: hipótese sobre a sua 

origem e seu modelo subjacente da vida cristã. Horizonte, Belo Horizonte, v. 11, n. 29, p. 109-132, 2013.  

ROWE, Erin Kathleen. Black Saints in Early Modern Global Catholicism. Cambridge: Cambridge University 

Press, 2019. 

SANDOVAL, Alonso de. De instauranda aethiopum salute: História de Aethiopia, naturaleça, Policia Sagrada y 

Profana, Costumbres, ritos, y Cathecismo Evangelico, de todos les Aethiopes. Madrid: Por Alonso de Paredes, 

1647. Livro III. Parte I. Cap. XXXIV-XLXVII.  

SANTANA, José Pereira Mestre Fr. Os dous Atlantes da Ethiopia: Santo Elesbaõ, Emperador XLVII. da 

Abessina, Advogado dos perigos do mar, e Santa Ifigenia, Princeza da Nubia, Advogada dos incendios dos 

edificios, ambos Carmelitas... Lisboa Occidental: Officina de Antônio Pedrozo Galram, 1735-1738. Tomo II. 

SAUBER, Wolfgang. Estátua de São Didaco de Alcalá, século XVIII. Las Palmas, Gran Canária: Museu 

Diocesano de Arte Sacro, 2016. Disponível em: 

https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Las_Palmas_Di%C3%B6zesanmuseum_-_St._Diego_de_Alcala.jpg, 

2016. Acesso em: 26 abr. 2022.  

VATICAN NEWS. 750 anos após seu falecimento é revelada a face de Santo Tomás de Aquino. Roma: 

Vaticano, 2025. Disponível em: https://www.vaticannews.va/pt/igreja/news/2025-02/750-anos-apos-

falecimento-revelada-face-de-santo-tomas-aquino.html. Acesso em: 5 fev. 2025. 

VINCENT, Bernard. San Benito de Palermo en España. In: Ediciones Universidad de Salamanca/Studia 

histórica: Historia Moderna, Salamanca, v. 38, n. 1, p. 23-38, 2016.  

ZARATTINI, Fábio Mendes. Santos pretos: esculturas devocionais no Brasil. 2024. 435 f. Tese (Doutorado em 

Artes) – Universidade Federal de Minas Gerais, Belo Horizonte, 2024. 

 

https://www.vaticannews.va/pt/igreja/news/2025-02/750-anos-apos-falecimento-revelada-face-de-santo-tomas-aquino.html
https://www.vaticannews.va/pt/igreja/news/2025-02/750-anos-apos-falecimento-revelada-face-de-santo-tomas-aquino.html

