274

0OXOSSI CACADOR: UMA ESCULTURA DE CARYBE NO ACERVO DO MUSEU
AFRO-BRASIL

OXOSSI HUNTER: A CARYBE SCULPTURE IN THE COLLECTION OF THE AFRO-
BRASIL MUSEUM

OXOSSI CAZADOR: UNA ESCULTURA DE CARYBE EN LA COLECCION DEL MUSEO
AFROBRASIL

Maria José Spiteri Tavolaro Passos!
mariajosespiteri@gmail.com

RESUMO

O presente artigo apresenta um estudo iconografico a respeito da escultura Oxdssi, produzida
em 1990 por Carybé, pertencente ao Museu Afro Brasil Emanoel Araujo, em Sdo Paulo.
Nascido na Argentina, esse artista visual fixou residéncia em Salvador, na década de 1950, e
envolveu-se de modo intenso com a cultura popular e o cotidiano do povo baiano — a pesca, a
capoeira, o comércio, as festas, a religiosidade — estabelecendo intima relagdo com os cultos
afro-brasileiros. A escultura em questao representa a divindade de origem africana associada a
caca ¢ a fartura, uma das mais cultuadas nas religides afro-brasileiras. Ao analisar a obra de
Carybé, verificamos que suas vivéncias proporcionaram-lhe subsidios para retratar a esséncia
das divindades dissociada da visdo sincrética herdada do catolicismo. Assim, além de sua
contribuicdo artistica, Carybé também deixou um legado expressivo como pesquisador e
documentarista cultural.

Palavras-chave: Oxossi; Escultura; Carybé; Candomblé.

ABSTRACT

This article presents an iconographic study of the sculpture Oxdssi produced in 1990 by Carybé,
belonging to the Afro-Brasil Emanoel Araujo Museum, in Sdo Paulo. Born in Argentina, this
visual artist settled in Salvador in the 1950s and became deeply involved with popular culture
and the daily lives of the people of Bahian people — fishing, capoeira, commerce, festivals,
religion — and establishing a close relationship with Afro-Brazilian cults. The sculpture in
question represents the African deity associated with hunting and abundance, one of the most
worshipped in Afro-Brazilian religions. When analyzing Carybé's work, we see that his
experiences provided him with the resources to portray the essence of the deities and not a

! Doutora em Artes Visuais pelo Instituto de Artes da Universidade Estadual Paulista (UNESP), graduada em
Educacdo Artistica (Licenciatura - 1991) e Artes Plasticas (Bacharelado - 1995) e o Mestrado em Artes (1999)
pela UNESP. Experiéncia no ensino presencial e a distdncia. Desde 2005, ¢ docente junto ao grupo Cruzeiro do
Sul, atuando nas areas de Artes Visuais, Arquitetura e Pedagogia, e ao Centro Universitario SENAC, na area de
Design. Dedica-se a estudos sobre arte brasileira e arte-educacdo, com énfase na arte sacra, iconografia musical e
religiosa, tendo integrado o grupo de pesquisa Barroco Memoria Viva no Instituto de Artes (IA) da UNESP.
Coordena o grupo de pesquisas ligadas ao ensino da Arte junto ao Programa Institucional de Bolsa de Iniciagdo a
Docéncia da Universidade Cruzeiro do Sul (PIBID/CAPES/UNICSUL). Atualmente, desenvolve atividade de
investigagdo junto ao Repertorio Internacional de Iconografia Musical - Brasil (RIdIM-Brasil) na Universidade
Federal da Bahia (UFBA). Tem experiéncia com programas educativos em exposi¢des de Arte. E autora de
artigos e livros a respeito de arte brasileira, imaginaria religiosa, arte-educacgao.

Lattes: http://lattes.cnpq.br/5580651739002023. Orcid: https://orcid.org/0009-0004-6587-7441.


mailto:mariajosespiteri@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/5580651739002023
https://orcid.org/0009-0004-6587-7441

275

syncretic vision inherited from Catholicism. Thus, in addition to his artistic contribution,
Carybé¢ also left a significant legacy as a researcher and cultural documentarian.

Keywords: Ox6ssi; Sculpture; Carybé; Candomblé.

RESUMEN

Este articulo presenta un estudio iconografico de la escultura Oxdssi, realizada en 1990 por
Carybé, perteneciente al Museo Afro-Brasil Emanoel Araujo, en Sdo Paulo. Nacido en
Argentina en 1911, este artista visual se establecié en Salvador en la década de 1950, donde se
involucr6 intensamente con la cultura popular y la vida cotidiana del pueblo bahiano — la pesca,
la capoeira, el comercio, los festivales, la religiosidad — estableciendo una estrecha relacion con
los cultos afrobrasilefios. La escultura en cuestion representa a la deidad de origen africano
asociada con la caza y la abundancia, una de las mas veneradas en las religiones afrobrasilefias.
Al analizar la obra de Carybé, vemos que sus vivencias le proporcionaron los recursos para
retratar la esencia de las deidades, disociada de la vision sincrética heredada del catolicismo.
Asi, ademas de su contribucion artistica, Carybé también dejé un legado significativo como
investigador y documentalista cultural.

Palabras clave: Ox06ssi; Escultura; Carybé; Candomblé.

INTRODUCAO

Desenhista, pintor, escultor, gravurista, escritor, Carybé tornou-se internacionalmente
conhecido por suas obras que retratam os aspectos da cultura popular brasileira, em particular
do povo baiano.

Natural de Lanuds, na provincia de Buenos Aires, Argentina, Hector Julio Paride
Bernab6 nasceu em 1911, filho de pai italiano e mae brasileira. Em busca de melhores
oportunidades, a familia mudou-se para a Italia, onde Carybé viveu até os nove anos, retornando
a América e estabelecendo-se no Rio de Janeiro, cidade na qual ele morou até os 19 anos,
chegando a frequentar, por dois anos, a Escola de Belas Artes (Besouchet, 1989).

Assim, Carybé criou seus primeiros lacos com a cultura brasileira. Voltando a morar em
Buenos Aires, na década de 1930, comegou a desenvolver trabalhos para jornais e outras
publicacdes, como ilustrador, chargista, cartunista, além de pintar suas primeiras telas
(Besouchet, 1989).

Em 1938, ao receber um convite do jornal argentino El/ Pregom para atuar como
correspondente internacional pela América do Sul, Carybé embarcou em viagem rumo ao Brasil
e, ao chegar em Salvador, soube da faléncia do jornal. A mudanga de planos abriu-lhe a
possibilidade de um contato com o povo baiano e com a riqueza cultural que o caracteriza, em

especial as praticas religiosas de matriz africana e a capoeira. Tal permanéncia na Bahia



276

despertou, no artista, um verdadeiro encanto, que o levaria a retornar a essa terra algumas vezes,
antes de fixd-la como seu pouso definitivo (Besouchet, 1989).

De volta a Argentina, retomou as atividades na area editorial, inclusive traduzindo para
o espanhol, junto com Raul Brie, a obra Macunaima, de Méario de Andrade, e ilustrando o livro
Macumba, Relatos de la Tierra Verde, de Bernardo Kordon, publicado em 1939.

Em 1946, casou-se com a argentina Nancy Colina Bailey. Em 1949, a familia (agora ja
com o primeiro filho do casal, Ramiro) muda-se para o Brasil, onde Carybé¢ foi indicado por
Rubem Braga a Anisio Teixeira, entdo Secretario da Educacgdo e Saude do Estado da Bahia Chefe
da Secretaria de Educagdo do Estado da Bahia, para uma bolsa de trabalho, documentando a
cultura baiana, o que daria inicio a uma longa e proficua jornada (Besouchet 1989).

O contato com esse contexto cultural o aproximou do culto aos Orixas. Esse artista de
origem argentina, que cruzou o oceano, viajou pela América, naturalizou-se brasileiro e nestas
terras deu continuidade a sua vasta produgdo artistica, descobriu-se no candomblé como um
filho do Orixa Oxdssi que, na cultura popular brasileira, chegou a ser associado ao repertdrio

iconografico catdlico, como cantou Roque Ferreira (2003) em cangdo homonima:

Oxossi

Ox0ssi, filho de Iemanja

Divindade do cla de Ogum

E Tbualama, é Inlé

Que Oxum levou pro rio

E nasceu Logunedé!

Sua natureza ¢ da lua

Na lua Ox0ssi é Odé Odé-Odé, Odé-Odé
Rei de Keto Caboclo da mata Odé-Odé
Quinta-feira ¢ seu 0ssé

Axox0, feijdo preto, camardo, amendoim
Azul e verde, suas cores

Calga branca rendada

Saia curta estampada

Oja e couraga prateada

Na méo ofa, iluqueré

Oké oké, oké ar6, oké

A jurema € a arvore sagrada

Oké ard, Ox0ssi, oké oké

Na Bahia ¢ Sdo Jorge

No Rio, Sdo Sebastido

Ox0ssi ¢ quem manda

Na banda do meu coragao.

O presente estudo concentra-se na obra Oxossi, escultura realizada por Carybé em 1990,
que hoje integra o acervo do Museu Afro Brasil Emanoel Araujo, em Sao Paulo (SP). Buscamos,
por meio da andlise dessa obra, verificar o aprofundamento do artista em relacdo ao repertorio

iconografico relacionado as religides de matriz africana no Brasil, em especial o candomblé.



277

CARYBE E O CANDOMBLE DA BAHIA

Um dos primeiros trabalhos desta nova fase no Brasil foi um conjunto de desenhos (que
atualmente integram o acervo do Museu de Arte da Bahia), publicado em 1951, como Colegao
Recdncavo: 10 brochuras reunindo as imagens de Carybé e os textos de diferentes autores. Cada
volume tratava de um tema ligado a cultura baiana — festas, como a do Senhor do Bonfim, e de
Iemanja; locais, como a Concei¢do da Praia, o Pelourinho e a Feira de Agua de Meninos;
atividades, como a pesca do xaréu e o jogo de capoeira; e a religiosidade do candomblé e os
Orixas. Posteriormente, esse conjunto deu origem a um volume unico denominado As Sete
Portas da Bahia (Passos, 2024).

O contato de Carybé com o meio artistico e intelectual da Bahia foi intenso. Jorge
Amado, Dorival Caymmi, Mario Cravo Junior, entre outros, foram nomes com os quais nao
apenas manteve uma estreita relagdo de amizade, como também desenvolveu diferentes
parcerias.

Foram muitas as publica¢des de Jorge Amado ilustradas por Carybé, dando forma, com
seu tracgo, a diversos personagens criados por esse escritor brasileiro: Jubiabd, O Sumigo da
Santa, O Gato Malhado e a Andorinha Sinha, entre outras.

Com o fotégrafo e pesquisador Pierre Verger, Carybé realizou varios projetos,
estabelecendo um paralelo entre a fotografia documental e o desenho, registrando o
comércio, as rodas de capoeira, o cotidiano e a espontaneidade da “gente da Bahia”, bem
como as festas religiosas.

A ligacdo de Carybé com o candomblé foi gradativamente se estreitando: de observador
visitante em algumas das mais tradicionais casas da Bahia, como o I1€ Axé Iya Nass6 Oka (Casa
Branca do Engenho Velho), o [1€ Maroia Laji (Terreiro do Alaketu), o Zoogodé Bogum Malé
Ki-Rund6 (o Candomblé do Bogum), o Terreiro do Bate-Folhas, passou a membro do 1lé Axé
Opd Afonja, onde ocupou cargos importantes, como o de Apokan (cargo relacionado ao culto
do Orixa Omolu), Oba de Xangd (um tipo de protetor do terreiro) e Presidente da Sociedade
Civil da Cruz Santa (ligada a esse terreiro), além de ter participado ativamente do Opd Afonja
até sua morte, em 1997 (Fiirrer, 1989).

A tematica do sagrado foi, sem duivida, um campo significativo em sua trajetoria. Uma
de suas mais conhecidas séries de trabalhos ¢ o conjunto de aquarelas que originou o livro
Iconografia dos Deuses Africanos no Candomblé da Bahia (Carybé, 1980), no qual o artista
apresenta a religido dos Orixas, as divindades e seus atributos, cenas das celebracdes, desde a

iniciacdo do adepto até os ritos funebres (Passos, 2023).



278

Entendemos que esse conjunto de obras, que em muito dialoga com outros segmentos
da producdo do artista, ¢ um importante registro do culto em alguns dos mais tradicionais
terreiros baianos, guardando uma inestimavel riqueza de detalhes e assumindo um carater
quase documental. Além disso, o convivio de Carybé com o universo religioso permitiu-lhe
reunir um significativo repertdrio a respeito da iconografia religiosa relacionada a religido
dos Orixas. O resultado de tal conhecimento pode ser visto em outros momentos de sua

producao, como pinturas, gravuras, painéis de relevos e esculturas.

ORIXAS NO BRASIL

Durante a diaspora, o Brasil recebeu milhdes de africanos provenientes de varios povos
(balantas, manjacos, bijagds, mandingas, jejes, haussas, iorubas), originarios de diferentes
locais da Africa Ocidental, Equatorial e Oriental, cada um com seu modo de vida, cultura,
praticas religiosas, lingua (Santos, 2012).

Segundo Santos (2012, p. 27), os nagd ““[...] foram os ultimos a se estabelecer no Brasil,
nos fins do século XVII ¢ inicio do XIX”. Ainda de acordo com a autora citada, em terras
brasileiras, os grupos provenientes de regides do Sul e Centro do Daomé, bem como os do
Sudoeste da Nigéria sdo conhecidos pelo nome genérico de “Nagd” e trouxeram consigo uma
mescla de tradigdes, estruturas hierarquicas, conceitos filosoficos, lingua, musica, mitologia e
outros aspectos culturais, vindos dos seus diferentes reinos de origem — Ketu, Sabe, Oy0, Egba,
Egbado, [jexa, Ijebu.

Para os africanos e afrodescendentes que vieram para a América, em especial a Latina
e a do Sul, a manuteng¢do do culto as suas divindades tornou-se um ponto de resisténcia cultural,
para manter viva parte de suas raizes ancestrais. Hoje, no Brasil, esses cultos, que durante longo
periodo foram praticados na “clandestinidade”, sendo perseguidos sob o risco de rigida punicao,
constituem vdrias religides afro-brasileiras (o candomblé, o tambor de mina, o batuque e outras)
que retinem praticantes em todo o territorio nacional (Silva, 2005).

Segundo Silva (2005, p. 65):

No candomblé, a forma de cultuar os deuses (seus nomes, cores, preferéncias
alimentares, louvagdes, cantos, danca e musica) foi distinguida pelos negros segundo
modelos de rito chamados de nagdo, numa alusdo significativa que os terreiros, além
de tentarem reproduzir os padrdes africanos de culto, possuiam uma identidade grupal
(étnica) como nos reinos da Africa.

Para o autor citado, desse processo, no qual os sudaneses tiveram uma acao
predominante no século XIX, surgiram dois modelos de culto: o rito jeje-nagd e o angola.

O primeiro deles, abrangendo as nacdes nagd (queto, ijexad e outras) e as jeje (jeje-fon e



279

jeje-marin); ja o angola, abrange as cerimonias congo e cabinda. Quanto as divindades, o
jeje-nagd cultua orixds (sobretudo no candomblé queto) e voduns (candomblé jeje) além de
erés e caboclos (espiritos indigenas). O candomblé angola tem como divindades os inquices
(deuses dos bantos), orixas, voduns, vunjes (espiritos infantis) e caboclos.

O presente estudo concentra-se nas tradigdes envolvidas no candomblé queto, no que
diz respeito as divindades, a iconografia e a ritualistica.

Para Pierre Verger (2018, p. 26), o Orixa é:

[...] um ancestral divinizado, que, em vida, estabelecera vinculos que lhe garantiam
um controle sobre certas forgas da natureza como o trovao, o vento, as aguas doces
ou salgadas, ou, entdo, assegurando-lhe a possibilidade de exercer certas atividades
como a cacga, o trabalho com metais ou, ainda, adquirindo o conhecimento das
propriedades das plantas e de sua utilizagdo. O poder, axé [grafia nossa], do
ancestral-orixa teria, apos a sua morte, a faculdade de encarnar-se momentaneamente
em um de seus descendentes durante um fenémeno de possessdo por ele provocada.

Prandi (2005) entende que, no trinsito entre Africa e Brasil, dadas as condigdes impostas
aos africanos escravizados e seus descendentes, muitos dos cultos originais foram readaptados
ou até mesmo perdidos, restando um nimero reduzido de divindades cultuadas nos terreiros de
candomblé brasileiros, sendo algumas das mais conhecidas: Exu, Ogum, Oxdssi, Ossaim,
Omolu (Obalua¢), Oxumaré, Nana, Eua, Iroco, Logum Edé, Oxum, lansa (Oi4), Ibeji, Oba,
Iemanj4, Xangd, Oxal4 (Oxalufi e Oxaguid)®. “O candomblé, que é brasileiro, ensina que cada
ser humano descende de um desses deuses, independentemente de sua origem familiar, étnica,
racial ou geografica. Os orixds sdo agora divindades universais.” (Prandi, 2005, p. 169).

Vale ressaltar que o candomblé ¢ uma religido iniciatica, que envolve uma série de
praticas, nas quais os adeptos recolhem-se temporariamente do convivio social e cumprem
preceitos, que envolvem significativa reclusdo e intimidade. Realiza ainda cerimonias publicas
(festas), ao som de canticos entoados e acompanhados por instrumentos de percussao, nas quais
os participantes dangam e os Orixas, manifestados nos corpos das pessoas iniciadas e, em
transe, apresentam-se a comunidade, dangando e distribuindo o seu axé (for¢a vital, espiritual).
(Santos, 2012; Silva, 2005).

No Brasil, a religiosidade catdlica herdada da colonizacdo portuguesa impds-se sobre
outras manifestacoes religiosas. Nesse contexto, Prandi (2005) explica que africanos e

afrodescendentes escravizados associaram divindades cultuadas na Africa aos santos catolicos.

2 Cada Orixa tem aspectos diferentes que podem valorizar determinadas caracteristicas, o que leva a serem
identificados com diferentes qualidades. Segundo a pesquisadora e Ialorixa Giselle Omindarewa Cossard (20006),
essas qualidades podem gerar certas confusdes entre os adeptos, que chegam a identificar essas “variedades”
como Orixas diferentes. Na verdade, seriam tipos diferentes da mesma divindade, porém com caracteristicas
diferentes. Por exemplo, no caso de Odé (Oxossi), distinguem-se varios tipos (qualidades): Odé Aquera, Odé
Ixewé€, Odé Ikold, Erinlé, Ibualamo, entre outros.



280

O sincretismo foi uma chave decisiva para a reconstituicdo das religides africanas no
Brasil. Um dito muito repetido no candomblé diz que “sem folha ndo tem orixa”.
Poderiamos dizer, igualmente, que “sem santo ndo tem orixa”. Pelo menos néo tinha,
até o surgimento do recente movimento de dessincretizagdo. A propria palavra “santo”

99 CC

serviu de tradug@o para “orixa”, inclusive nos termos “mae-de-santo”, “povo-de-santo” e
todos os demais congéneres. E esse santo ¢ o santo catolico (Prandi, 2005, p. 67).

A questdo do sincretismo nas religides afro-amerindias foi amplamente discutida por
diferentes autores, dentre os quais destacou-se o antropologo e sociologo francés Roger Bastide,
que, consoante Leal (2023, p. 19), formulou o “principio de corte”, segundo o qual, “[...] entre
os elementos pertencentes a diferentes compartimentos classificatorios seriam estabelecidas,
nao participagdes misticas, mas correspondéncias ou analogias. Seria 0 que se passaria com as
equivaléncias entre santos e orixas”.

Ao estudar as religides africanas no Brasil, Bastide (2002, p. 215 apud Leal, 2023, p. 10)
apontou o sincretismo religioso como um “[...] sistema de equivaléncias funcional de uma
religido com outra”. Quanto ao candomblé, destacou, entre outros aspectos, a “[...] penetragao
do candomblé no ritual catolico” (Bastide, 2002, p. 196 apud Leal, 2023, p. 9), que poderia ser
exemplificada pela festa da lavagem da igreja de Nosso Senhor do Bonfim e, inversamente, de
“[...] penetracdo do catecismo no candomblé” (Bastide, 2002, p. 196 apud Leal, 2023, p. 9),
que poderia ser entendida pela presenca de altares e imagens catdlicas (anjos e santos) em
muitos terreiros.

Com base em analogias entre as historias de vida ou atributos dos santos catolicos e
dos orixas, os africanos e afrodescendentes identificaram lansa (a senhora dos ventos e dos
raios) como Santa Barbara, Ox0ssi (o cagador) como Sdo Jorge (na Bahia) ou Sdo Sebastido
(no Sudeste), Oxum e Iemanja (as senhoras das 4guas, as maes) com Nossa Senhora da
Conceicdo e outras invocagdes da Virgem, entre outros paralelos que misturavam as
identidades (Bastide, 1971).

Para Prandi (2005, p. 76,77), o sincretismo religioso Afro-Catdlico ndo se limita a uma
simples correspondéncia entre orixds e santos catolicos, mas ¢ um tipo de sujeicdo de um

conjunto de valores a um outro sistema:

[...] captura da religido dos orixas dentro de um modelo que pressupde, antes de mais
nada, a existéncia de dois polos antagdnicos que presidem todas as a¢des humanas: o bem
e o mal; de um lado a virtude, do outro o pecado. Essa concepgao, que ¢ judaico-cristd,
ndo existia na Africa.

[...]

O remoto e inatingivel deus supremo Olorum dos iorubas ajustou-se a concep¢do do
Deus Pai judaico-cristdo, enquanto os demais orixds ganharam a identidade dos
santos. Mas ao vestirem a camisa-de-for¢ca de um modelo que pressupde as virtudes
catolicas, os orixas sincretizados perderam muito de seus atributos originais,
especialmente aqueles que, como no caso da sexualidade entendida como fonte de
pecado, podem ferir o campo do bem [...]



281

Franga (2011) informa que, na década de 1980, a Bahia assistiu a um movimento que
buscava uma ruptura com esse tipo de sincretismo religioso. Em julho de 1983, logo ap6s o
2° Encontro Mundial da Tradicao dos Orixas, realizado em Salvador (BA), foi apresentado
0 Manifesto “lansa ndo ¢ Santa Barbara!”, documento assinado por cinco liderancgas religiosas
do candomblé baiano: Mae Stella de Oxossi (lalorixa do Ilé Axé Opd Afonja), Menininha do
Gantois (lalorixa do Ax¢é I1¢ Iya Omin Iyamassé¢), Tete de Yansa (Ialorixa do I1¢é Nasso Oke),
Olga de Alaketo (Ialorixa do I1¢ Maroia Lage) e Nicinha do Bogum (Doné do Zogodd Bogum
Malé Ki-Rundo). Esse documento, foi parcialmente publicado em dois jornais de grande
circulagdo em Salvador — o Jornal da Bahia e A Tarde. Visto que o texto, além de ndo ter sido
publicado na integra, apresentava distor¢oes, em 23 de julho do mesmo ano, as mesmas
religiosas redigiram um novo documento, reforcando “[...] o objetivo maior do
pronunciamento, que era a afirmag¢do do candomblé como religido e o repudio a sua
qualificacdo como seita ou animismo primitivo” (Consorte, 2010 apud Franga, 2011).

Entendemos que a ac¢do buscava desvincular as religides de matriz africana da relagao
de submissao a religido catdlica, visto que, até entdo, muitas das praticas da religido dos Orixas
envolvia algo ligado ao catolicismo como, por exemplo, levar um recém-iniciado a uma missa
como parte da ritualistica; tais agdes eram vistas por essas liderangas como uma postura de
submissao e resquicio da sociedade escravocrata.

Franga (2011) transcreve parte do Manifesto de lalorixds Baianas, de 12 de agosto de

1983, publicado por Consorte (2006, p. 89-90):

Ao Publico e ao Povo do Candomblé

[...]

Vinte e sete de julho passado deixamos publica nossa posi¢do a respeito do fato de
nossa religido ndo ser uma seita, uma pratica animista primitiva; consequentemente,
rejeitamos o sincretismo como fruto da nossa religido, desde que ele foi criado pela
escraviddo a qual foram submetidos nossos antepassados [...]

Todo este nosso esforco é por querer devolver ao culto dos Orixas, a religido africana,
a dignidade perdida durante a escravidao e processos decorrentes da mesma: alienagao
cultural, social e econdmica que deram margem ao folclore, ao consumo e profanagao
de nossa religido.

Salvador, 12 de agosto de 1983.

Desde as manifestagdes das ialorixds da década de 1980, muitas casas de candomblé
reviram seu posicionamento e, entre outras medidas, decidiram pela retirada de imagens
religiosas cristas dos seus espacos sagrados (Melo, 2008).

Entretanto, entendemos que isso ndo impediu que os artistas continuassem a realizar
obras tendo como tematica as divindades africanas. Além de Carybé, nomes como Mestre Didi,
Rubem Valentim, Emanoel Araujo, Nadia Taquary, Ayrson Heraclito e muitos outros artistas

brasileiros tém, nas religides afro-brasileiras, um dos seus temas mais frequentes.



282

Isso ndo significa que Carybé ndo estabelecesse alguma relacdo entre as divindades
africanas e o pantedo catdlico: em uma xilogravura denominada Sdo Jorge (Figura 1), ele
representa o padroeiro da Inglaterra montado em um cavalo, matando o dragdo. Ha, porém, um
detalhe: no peito do cavaleiro ha um coracao azul claro — em algumas tradi¢des religiosas, o
Orixa Ox0ssi pode ser também representado pela cor verde — e este € o tnico elemento colorido
nessa imagem em preto e branco.

Figura 1 - Carybé — Sao Jorge. Xilogravura sem data

'4 FhL LT e =S

Fonte: foto da autora
J& na gravura Visitagdo de Omolu e Sao Roque ao leito de Morte de Maria Salomé na
Rua das Laranjeiras, 33, que integra a série Das visitagoes na Bahia, de 1974, Carybé retne
Sao Roque e Omolu, que, na cultura popular, costumam ser associados como a mesma entidade

(Figura 2).



283

Figura 2 - Carybé — Visitagdo de Omolu e Sao Roque ao leito de morte de Maria Salomé na rua das Laranjeiras,
33. Xilogravur

-

Nithue !
Fonte: Aratijo, 2009, p. 149.

Ressalta-se que, durante o periodo colonial brasileiro, o culto a Omolu, Obaluaé ou
Xapana, orixa que ¢ associado a variola e as epidemias, difundiu-se em razdo da grande
quantidade de doengas contagiosas que afetavam a populacao. Tal divindade foi associada aos
santos catolicos Sao Lazaro e Sao Roque, visto que, ambos, enfrentaram problemas de satde,
e foram excluidos do convivio social para evitar o contagio. No entanto, ¢ possivel encontrar a
figura de Sao Roque também associada ao Orixa Ossaim, que conhece a magia das plantas e
suas propriedades, sendo também relacionado as questdes ligadas a saude (Silva, 2005).

Na gravura em questdo, vemos cada um deles representado separadamente e com sua
iconografia especifica: Sdo Roque, como um viajante acompanhado de um cdo; e Omolu,
vestido com seu traje caracteristico feito com palhas que lhe cobrem a cabega e parte do corpo,
levando na mao o xaxara, seu cetro cerimonial.

Entendemos que diversas sdo as obras em que o artista associa, em uma mesma
composicao, figuras da religido dos Orixés e do catolicismo, mas sempre com um sentido de
apresentar ao observador esse aspecto tdo presente na cultura brasileira e tdo impregnado no
imaginario baiano: a religiosidade, a crenga no sobrenatural, a fé.

Ainda com relagdo a escultura ora analisada, embora tenha como referéncia a divindade,
a tematica religiosa ndo constitui um objeto de culto, mas, sim, uma homenagem ao Orixa

Ox6ssi, que era também o Orixa do proprio Carybé.



284

0XOSSI, O CACADOR

Em seu livro Orixds, Verger (2018) conta a lenda® em que, certa vez, o rei de Ifé estava
em uma alegre festa, celebrando a colheita dos inhames com toda a comunidade, quando
pousou, sobre o palacio, um gigantesco passaro enviado maldosamente pelas feiticeiras lami e
Oxoronga, assustando a todos. Foram convocados, entdo, os mais importantes cacadores do
reino para derrotar o passaro com suas flechas e, um a um, nenhum deles foi bem-sucedido.
Quando o ultimo deles, Oxotokanxox0, foi chamado, sua mae correu ¢ consultou um babalao,
que a aconselhou a fazer uma oferenda as feiticeiras, para que o peito do passaro pudesse
tornar-se vulneravel a flechada. Entdo, Oxotokanxox0, que dispunha de uma tnica flecha,
disparou-a contra a ave e obteve pleno éxito, abatendo-a. Foi, entdo, que todos comegaram a
festeja-lo clamando-o “Oxowussi!!!” (Oxdssi € popular). Oxossi €, assim, considerado o Orixa
da mata, o cacador e uma das divindades mais populares do candomblé. No rito jeje, o deus
cacador ¢ Azaca e, no angola, ¢ chamado de Mutacambo ¢ Congombira (Silva, 2005).

Segundo Verger (2018), no Brasil, Orixa Oxdssi ¢ considerado irmao de Ogum, protege
os cacadores e ¢ responsavel pela caca abundante. Trata-se de um Orixd que habita as matas,
onde também vive Ossaim, o senhor das folhas medicinais e liturgicas; por esta relacdo com
Ossaim, também guarda alguns saberes relacionados aos seus dominios. Oxdssi ¢ também
aquele que descobre o local ideal para a instalagdo de um povoado.

Assim Jorge Amado descreve Ox0ssi na publicagdo que apresenta o conjunto de relevos

criados por Carybé para o Mural do Banco da Bahia:

Oxossi, rei de Ketu, meu pai e pai do mestre Carybé, de Genaro de Carvalho e de
Camafeu de Oxossi, ¢ Sdo Jorge matando o dragdo. Deus da caca, das tmidas
florestas, com o fa (arco-e-flecha), abate os javalis, as feras, ¢ o invencivel cagador.
Rei Ox0ssi, senhor de Ketu, rodeado de animais, usa capanga e chapéu de couro. Carne
de porco, eis a sua comida preferida. Gosta também de bode e galo, mas néo tolera feijao
branco. Come ainda ojojo, milho cozido com pedagos de coco. Danga com o ofa e
erukeré — feito com rabo de boi. Sua palavra de saudacdo é Oké. Existem varias
qualidades de Oxossi: Otin, Inlé e Ibualama. Orixa poderoso, encantado do maior
respeito, suas festas sdo de grande beleza e opuléncia [...] (Banco da Bahia, 1971).

Oxo6ssi € frequentemente representado com atributos como arco, flecha e, por vezes,
com um tipo de chicote. Os chifres (ogués) também podem estar relacionados a esse Orixa. Na
xilogravura apresentada na Figura 3 — da série Sete Lendas Africanas da Bahia, conjunto de

xilogravuras publicadas como album por Emanoel Araujo para a Construtora Odebrecht e

3 Para o ioruba, as narrativas miticas (itds) sdo de grande importancia, pois tratam da criagdo do mundo, da
relacdo entre as divindades e os seres humanos, os animais e outros elementos da natureza. Sdo transmitidas de
forma oral, carregando ensinamentos e valores entre as geragdes. Segundo Prandi (2001, p. 24-25), a partir do
século XIX, pesquisadores estrangeiros e, posteriormente, iorubas “[...] iniciaram a compilacdo desse vasto
patriménio”.



285

empresas associadas —, os cagadores estdo percutindo os chifres, chamando por seu protetor,
que esta oculto no alto da arvore, empunhando seu arco e flecha (ofd), ao lado de Ossaim, a

figura coberta de folhas (Carybé¢, 1978).

Figura 3 - Carybé — encantamento de Ox0551 por Ossaniyn — 1979 — xilogravura

“Fonte: Araujo 2009, p. 153

Em diversas obras, pinturas, desenhos, gravuras e esculturas, Carybé ja havia utilizado
o ofa para representar a divindade, como o fez no Mural dos Orixds, conjunto de 27 relevos em
madeira, realizados na década de 1971, que hoje integram o acervo do Museu Afro-Brasileiro,
em Salvador (Silva, 2012). Os imponentes painéis em cedro, com incrusta¢des em ouro, prata,
buzios, cobre, latdo, ferro e vidro, representam as divindades cultuadas nos candomblés
baianos. Nesse importante conjunto, originalmente elaborado para compor um mural para o
Banco da Bahia, cada Orixa ¢ apresentado com sua vestimenta caracteristica, suas armas e seu
animal liturgico, resultado de um minucioso estudo desenvolvido pelo artista, para o qual
contou com a consultoria de importantes sacerdotes — Mae Menininha (Ialorixa do I1€ Ia Omi
Ax¢ lamassé, o Gantois), Mae Olga (do Alaketu), Pierre Fatumbi Verger (que também era
iniciado na religido e profundo conhecedor dos cultos, tanto no Brasil quanto na Africa),
Agenor Miranda e Nezinho de Muritiba (Babalorixa do Axé Ibecé Alaqueto Ogum Megegé) —
ligados a religido dos Orixds (Banco da Bahia, 1971). Oxdssi é, em um desses painéis,

representado em p¢; estd vestido e tem a cabega coberta por um chapéu; no braco esquerdo,



286

vemos um tipo de bracelete cerimonial (um contra-egun), formado por buzios incrustados na
madeira; na mao direita, empunha o ofa apontado para o alto; do brago esquerdo e da cintura
pendem diversos corpos de animais — aves, répteis e mamiferos. Ao seu lado, um lagarto, com
a lingua exposta, aponta para o chao. Junto a base do painel, um javali, a tradicional caga
historicamente preferida pelos reis (Figura 4).

Figura 4 - Carybé — Oxdssi. Relevo em cedro, 300 x100 cm. Museu Afro-Brasileiro da Universidade Federal da
Bahia, Salvador
3 ™

Fonte: Fiirer, 1989.
A escultura que hoje integra o acervo do Museu Afro Brasil Emanoel Araujo, em Sao

Paulo, foi adquirida pela instituicdo em 2016, e fazia parte da colegao particular da familia do
artista. Trata-se de uma obra em madeira macica, realizada em bloco inico com a probabilidade
de alguns apliques. Oxdssi, obra de 1990, €, mais uma vez, representado como um homem em
pé. O Orixa associado as florestas, a agricultura e a fartura €, aqui, um cagador vitorioso. Com

os olhos cerrados, esbo¢a um discreto sorriso, como quem orgulha-se de uma conquista (Figuras

S5a, 5b e 5¢).



287

Figuras 5a — Carybé — Oxossi Figuras 5b — Carybé — Oxossi Figuras 5¢ — Carybé — Oxossi
(vista frontal). Escultura em (vista posterior). Escultura em (vista lateral direita). Escultura
madeira. Museu Afro Brasil madeira. Museu Afro Brasil em madeira. Museu Afro Brasil

Emanoel Araujo, ‘Sﬁo Pauk‘) Emanoel éjraujo, Séo Paulo Ema}noel Araujo, Sdo Paulo

i

R i

Fonte: fotos da autora.

Ao contrario do que se observa no relevo de 1971, em que Ox0ssi apresenta o peito
coberto, nesta escultura, o cagador esta nu e faixas de couro prendem os resultados da cacada
exitosa junto ao seu corpo; sobre a cabeca e os ombros, carrega um porco. A cabeca do animal
pende sobre as costas do cagador (Figura 6). Outros animais, que remetem a um macaco, uma
preguica, um lagarto, uma cobra e aves, pendem nas laterais. Junto a sua perna direita, ha
também uma ave de bico longo presa pelo pescogo, com asas abertas, deixando o peito
exposto, talvez como uma referéncia a lenda da vitoria de Oxotokanxox6. As formas do corpo
de Ox0ssi confundem-se com os corpos dos animais; seu pénis estd exposto e ganha uma
continuidade visual por meio do corpo do lagarto que se encontra pendurado a frente do corpo

do cacador.



288

Figura 5 - Carybé. Oxo0ssi (detalhe). Escultura em madeira
Museu Afro Brasil Emanoel Aﬂljo, Sdo Paulo

Fonte: foto da autora

A ave e a serpente (Figuras 7a e 7b) contém engastes vitreos coloridos no lugar dos
olhos: azul turquesa na serpente e¢ amarelo na ave. Estas cores, simbolicamente,
corresponderiam ao proprio Oxossi € a Oxum, que, em um dos itds, teve um relacionamento
com Ox6ssi, do qual nasceu Logum Edé. Podemos observar, em toda a escultura — embora
possivelmente tenha recebido acabamento com lixas — que foram preservadas algumas marcas
deixadas pelas ferramentas de corte utilizadas para o entalhe, o que confere exclusividade a
peca, além de certa rusticidade, pois as formas, por vezes, tornam-se angulosas, como na
serpente e no rosto do cacador. Ox0ssi estd envolvido por suas cagas e seus corpos se misturam;

o predador e a presa unem-se formando um s6 bloco.

Figura 7a — Caribé — Ox6ssi. Escultura em madeira Figura 7b — Caribé — Ox06ssi. Escultura em madeira
Museu Afro Brasil Emanoel Araujo, Sao Paulo Museu Afro Brasil Emanoel Araujo, Sao Paulo
(detalhe dos olhos dos animais)

(vista lateral)

Fonte: fotos da autora.



289

Observamos que Ox0ssi, aquele que vive nas matas, que conhece a fauna e a flora,
aquele que traz a fartura, na visdo de Caryb¢, veste-se da natureza que protege, que domina e
que o alimenta. Ox0ssi, o verdadeiro cagador!

Vale ressaltar que, dentro do conjunto da obra escultorica de Carybé, este trabalho
destaca-se. Embora, em seus relevos, pinturas e outros trabalhos bidimensionais, a tematica
candomblecista tenha estado bastante presente, no campo da escultura, isso ndo acontece.
Esculturas contemporaneas da pe¢a do Museu Afro Brasil estdo, em geral, relacionadas a
tematica feminina (Fiirrer, 1989). Esporadicamente, em obras como Amazonas (década de
1980), podemos encontrar figuras humanas montadas em cavalos (vale lembrar que o cavalo ¢
também um simbolo de Oxdssi, o que se revela na danca do Orixd, que remete a acdo de um
cavaleiro galopando).

Nesse sentido, entendemos que a escultura em madeira aqui analisada constitui um
exemplar que guarda certa singularidade na produgao de Carybé, algo realizado proximo de sua
despedida. Talvez uma homenagem ao Orixa com o qual estabeleceu profundos lagos ao longo
de sua caminhada como artista argentino, que se descobriu baiano e naturalizou-se brasileiro,

fazendo deste pais o seu refugio e seu lar.

CONSIDERACOES FINAIS

As representagdes das divindades ligadas as religides de matrizes africanas estiveram,
por um longo periodo, atreladas a iconografia religiosa catolica. Assim, Santos e Orixas
misturaram-se e confundiram-se no imaginario popular brasileiro. No entanto, ainda que os
processos relacionados ao sincretismo existam, cada uma dessas figuras tem suas
particularidades e aqueles que as conhecem deixam isso muito claro em suas produgoes.

Uma das tematicas de maior destaque na obra de Carybé foi, sem divida, a religiosa.
Festas catolicas ou dos cultos de matriz africana, Santos e Orixds, todos tiveram o seu espaco
na extensa producao desse artista.

Ao analisar a obra de Carybé, em especial a escultura apresentada neste artigo,
verificamos que suas vivéncias muniram-no de subsidios para retratar a esséncia das divindades
e ndo a visdo sincrética herdada do catolicismo. O contato desse argentino naturalizado
brasileiro com a cultura baiana, em especial com a do candomblé, proporcionou-lhe um
significativo repertorio iconografico que tomou forma em seus trabalhos bi e tridimensionais.

Na obra aqui apresentada, Oxdssi ndo se confunde com o martir Sdo Sebastido, por sua
relacdo com as flechas, e nem mesmo com Sao Jorge, por ter cagado o dragdo, como ocorreria

no sincretismo por justaposi¢do. O Ox0dssi de Carybé €, sim, uma for¢a da natureza, despido



290

4

dos atributos dos homens — roupas ou armas. E simples, rico e prospero, como o meio que
habita: a mata.

Por meio de pequenos detalhes, como os aqui apontados, a escultura de Carybé revela
que, além de sua contribuicdo como artista, também deixou um legado como pesquisador e

documentarista desse segmento da cultura afro-brasileira.

REFERENCIAS

ARAUIJO, Emanoel (org.). As artes de Carybé. Sao Paulo: Imprensa Oficial do Estado de Sao Paulo; Museu
Afrobrasil; Salvador: Instituto Carybé, 2009.

BANCO DA BAHIA. Carybé: Mural do Banco da Bahia. Orixas de Candomblé. (Texto: Jorge Amado).
Salvador: Banco da Bahia, 1971.

BASTIDE, Roger. A4s religides africanas no Brasil. Sdo Paulo: Livraria Pioneira; EQUSP, 1971. 2 v.

BESOUCHET, Lidia. Até 1949. In: FURRER, Bruno (org). Carybé. Salvador: Fundagao Emilio Odebrecht,
1989. p. 27-66.

CARYBE. Iconografia dos deuses africanos no candomblé da Bahia: aquarelas Carybé. Salvador: Raizes Artes
Graficas; Fundagao Cultural da Bahia; Instituto Nacional do Livro; Universidade Federal da Bahia, 1980.

CARYBE; Sete lendas africanas da Bahia. apresentagio de Jorge Amado, Introdugéo e lendas de Waldeloir
Rego, Programacdo de Emanoel Araujo. Salvador: Odebrecht, 1978. Estojo com xilogravuras coloridas.

COSSARD, Gisele Omindarewa. Awo, o mistério dos Orixas. 2. ed. Sao Paulo: Pallas, 2006.

FERREIRA, Roque. Tem samba no mar. Rio de Janeiro: Biscoito Fino/Quelé, 2003. CD-ROM.

FRANCA, Dilaine Soares Sampaio de. Mae Stella de Oxdssi: etnografia de um encontro. Anais dos Simpésios
da ABHR, [S. L], v. 12, 1. 1,2011. Disponivel em: https://revistaplura.emnuvens.com.br/anais/article/view/95.
Acesso em: 20 ago. 2025.

FURRER, Bruno (org.). Carybé. Salvador: Fundagio Emilio Odebrecht, 1989.

KORDAN, Bernardo. Macumba: relatos de la tierra verde. Buenos Aires: Tiempo Nuestro, 1939.

LEAL, Jodo. Bastide e o sincretismo: formagéo e desenvolvimentos de um conceito. Religido e Sociedade, Rio
de Janeiro, v. 43, n. 2, p. 11-37, 2023. DOI: https://doi.org/10.1590/0100-85872023v43n2cap01. Disponivel em:
https://www.scielo.br/j/rs/a/RjjsY gLIZMxpdwLKVWLD36R/?format=html&lang=pt. Acesso em 19 ago. 2025.

MELO, Aislan Vieira de. Reafricanizacdo e dessincretizagdo do candomblé: Movimentos de um mesmo
processo. Revista Anthropologicas, Recife, ano 12, v. 19, n. 2, p. 157-182, 2008.

PASSOS, Maria José Spiteri Tavolaro. Entre formas e atabaques. Iconografia musical e religiosidade na obra de
Carybé. In: BLANCO, Pablo Sotuyo; KUHL, Paulo Mugayar (org.). Iconografia da miisica e(m) seus espagos
culturais de apresentagdo/representagdo. Campinas: CIDDIC: 2023. p. 3-41.

PASSOS, Maria José Spiteri Tavolaro. As imagens do som: a musica e o cotidiano da Bahia nos desenhos de
Carybé. In: BLANCO, Pablo Sotuyo; SOUZA, Nilton Silva. (org.). Cria¢do, produgdo, usos e fungoes da
Iconografia Musical. Manaus: Segunda Oficina Laboratorio Editorial, 2024. p. 125-162.

PRANDI, Reginaldo. Mitologia dos Orixas. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2001.

PRANDI, Reginaldo. Segredos guardados: Orixas na alma brasileira. Sdo Paulo: Companhia das Letras, 2005.


https://doi.org/10.1590/0100-85872023v43n2cap01

291

SANTOS, Juana Elbein. Os nago e a morte. Sdo Paulo: Vozes, 2012.

SILVA, Vagner Gongalves da. Artes do axé. O sagrado afro-brasileiro na obra de Carybé. Ponto Urbe, Sdo Paulo,
n. 10, p. 1-57, 2012. Disponivel em: http://journals.openedition.org/pontourbe/1267. Acesso em: 25 abr. 2024.

SILVA, Vagner Gongalves da. Candomblé e Umbanda. Caminhos da devog@o brasileira. Sdo Paulo: Selo Negro, 2005.

VERGER, Pierre F. Orixas. Salvador: Solisluna, 2018.


http://journals.openedition.org/pontourbe/1267

