
274 

OXÓSSI CAÇADOR: UMA ESCULTURA DE CARYBÉ NO ACERVO DO MUSEU 

AFRO-BRASIL 

 

OXÓSSI HUNTER: A CARYBÉ SCULPTURE IN THE COLLECTION OF THE AFRO-

BRASIL MUSEUM 

 

OXÓSSI CAZADOR: UNA ESCULTURA DE CARYBÉ EN LA COLECCIÓN DEL MUSEO 

AFROBRASIL 

 

Maria José Spiteri Tavolaro Passos1 

mariajosespiteri@gmail.com 

 

 

RESUMO  

O presente artigo apresenta um estudo iconográfico a respeito da escultura Oxóssi, produzida 

em 1990 por Carybé, pertencente ao Museu Afro Brasil Emanoel Araujo, em São Paulo. 

Nascido na Argentina, esse artista visual fixou residência em Salvador, na década de 1950, e 

envolveu-se de modo intenso com a cultura popular e o cotidiano do povo baiano – a pesca, a 

capoeira, o comércio, as festas, a religiosidade – estabelecendo íntima relação com os cultos 

afro-brasileiros. A escultura em questão representa a divindade de origem africana associada à 

caça e à fartura, uma das mais cultuadas nas religiões afro-brasileiras. Ao analisar a obra de 

Carybé, verificamos que suas vivências proporcionaram-lhe subsídios para retratar a essência 

das divindades dissociada da visão sincrética herdada do catolicismo. Assim, além de sua 

contribuição artística, Carybé também deixou um legado expressivo como pesquisador e 

documentarista cultural. 

Palavras-chave: Oxóssi; Escultura; Carybé; Candomblé. 

 

ABSTRACT 

This article presents an iconographic study of the sculpture Oxóssi produced in 1990 by Carybé, 

belonging to the Afro-Brasil Emanoel Araujo Museum, in São Paulo. Born in Argentina, this 

visual artist settled in Salvador in the 1950s and became deeply involved with popular culture 

and the daily lives of the people of Bahian people – fishing, capoeira, commerce, festivals, 

religion – and establishing a close relationship with Afro-Brazilian cults. The sculpture in 

question represents the African deity associated with hunting and abundance, one of the most 

worshipped in Afro-Brazilian religions. When analyzing Carybé's work, we see that his 

experiences provided him with the resources to portray the essence of the deities and not a 

 
1 Doutora em Artes Visuais pelo Instituto de Artes da Universidade Estadual Paulista (UNESP), graduada em 

Educação Artística (Licenciatura - 1991) e Artes Plásticas (Bacharelado - 1995) e o Mestrado em Artes (1999) 

pela UNESP. Experiência no ensino presencial e a distância. Desde 2005, é docente junto ao grupo Cruzeiro do 

Sul, atuando nas áreas de Artes Visuais, Arquitetura e Pedagogia, e ao Centro Universitário SENAC, na área de 

Design. Dedica-se a estudos sobre arte brasileira e arte-educação, com ênfase na arte sacra, iconografia musical e 

religiosa, tendo integrado o grupo de pesquisa Barroco Memória Viva no Instituto de Artes (IA) da UNESP. 

Coordena o grupo de pesquisas ligadas ao ensino da Arte junto ao Programa Institucional de Bolsa de Iniciação à 

Docência da Universidade Cruzeiro do Sul (PIBID/CAPES/UNICSUL). Atualmente, desenvolve atividade de 

investigação junto ao Repertório Internacional de Iconografia Musical - Brasil (RIdIM-Brasil) na Universidade 

Federal da Bahia (UFBA). Tem experiência com programas educativos em exposições de Arte. É autora de 

artigos e livros a respeito de arte brasileira, imaginária religiosa, arte-educação.  

Lattes: http://lattes.cnpq.br/5580651739002023. Orcid: https://orcid.org/0009-0004-6587-7441. 

mailto:mariajosespiteri@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/5580651739002023
https://orcid.org/0009-0004-6587-7441


275 

syncretic vision inherited from Catholicism. Thus, in addition to his artistic contribution, 

Carybé also left a significant legacy as a researcher and cultural documentarian.  

Keywords: Oxóssi; Sculpture; Carybé; Candomblé. 

 

RESUMEN 

Este artículo presenta un estudio iconográfico de la escultura Oxóssi, realizada en 1990 por 

Carybé, perteneciente al Museo Afro-Brasil Emanoel Araujo, en São Paulo. Nacido en 

Argentina en 1911, este artista visual se estableció en Salvador en la década de 1950, donde se 

involucró intensamente con la cultura popular y la vida cotidiana del pueblo bahiano – la pesca, 

la capoeira, el comercio, los festivales, la religiosidad – estableciendo una estrecha relación con 

los cultos afrobrasileños. La escultura en cuestión representa a la deidad de origen africano 

asociada con la caza y la abundancia, una de las más veneradas en las religiones afrobrasileñas. 

Al analizar la obra de Carybé, vemos que sus vivencias le proporcionaron los recursos para 

retratar la esencia de las deidades, disociada de la visión sincrética heredada del catolicismo. 

Así, además de su contribución artística, Carybé también dejó un legado significativo como 

investigador y documentalista cultural.  

Palabras clave: Oxóssi; Escultura; Carybé; Candomblé. 

 

 

INTRODUÇÃO 

Desenhista, pintor, escultor, gravurista, escritor, Carybé tornou-se internacionalmente 

conhecido por suas obras que retratam os aspectos da cultura popular brasileira, em particular 

do povo baiano.  

Natural de Lanús, na província de Buenos Aires, Argentina, Hector Julio Páride 

Bernabó nasceu em 1911, filho de pai italiano e mãe brasileira. Em busca de melhores 

oportunidades, a família mudou-se para a Itália, onde Carybé viveu até os nove anos, retornando 

à América e estabelecendo-se no Rio de Janeiro, cidade na qual ele morou até os 19 anos, 

chegando a frequentar, por dois anos, a Escola de Belas Artes (Besouchet, 1989). 

Assim, Carybé criou seus primeiros laços com a cultura brasileira. Voltando a morar em 

Buenos Aires, na década de 1930, começou a desenvolver trabalhos para jornais e outras 

publicações, como ilustrador, chargista, cartunista, além de pintar suas primeiras telas 

(Besouchet, 1989). 

Em 1938, ao receber um convite do jornal argentino El Pregón para atuar como 

correspondente internacional pela América do Sul, Carybé embarcou em viagem rumo ao Brasil 

e, ao chegar em Salvador, soube da falência do jornal. A mudança de planos abriu-lhe a 

possibilidade de um contato com o povo baiano e com a riqueza cultural que o caracteriza, em 

especial as práticas religiosas de matriz africana e a capoeira. Tal permanência na Bahia 



276 

despertou, no artista, um verdadeiro encanto, que o levaria a retornar a essa terra algumas vezes, 

antes de fixá-la como seu pouso definitivo (Besouchet, 1989). 

De volta à Argentina, retomou as atividades na área editorial, inclusive traduzindo para 

o espanhol, junto com Raul Brie, a obra Macunaíma, de Mário de Andrade, e ilustrando o livro 

Macumba, Relatos de la Tierra Verde, de Bernardo Kordon, publicado em 1939.  

Em 1946, casou-se com a argentina Nancy Colina Bailey. Em 1949, a família (agora já 

com o primeiro filho do casal, Ramiro) muda-se para o Brasil, onde Carybé foi indicado por 

Rubem Braga a Anísio Teixeira, então Secretário da Educação e Saúde do Estado da Bahia Chefe 

da Secretaria de Educação do Estado da Bahia, para uma bolsa de trabalho, documentando a 

cultura baiana, o que daria início a uma longa e profícua jornada (Besouchet 1989). 

O contato com esse contexto cultural o aproximou do culto aos Orixás. Esse artista de 

origem argentina, que cruzou o oceano, viajou pela América, naturalizou-se brasileiro e nestas 

terras deu continuidade à sua vasta produção artística, descobriu-se no candomblé como um 

filho do Orixá Oxóssi que, na cultura popular brasileira, chegou a ser associado ao repertório 

iconográfico católico, como cantou Roque Ferreira (2003) em canção homônima:  

Oxossi 

Oxóssi, filho de Iemanjá 

Divindade do clã de Ogum 

É Ibualama, é Inlé 

Que Oxum levou pro rio 

E nasceu Logunedé! 

Sua natureza é da lua 

Na lua Oxóssi é Odé Odé-Odé, Odé-Odé 

Rei de Keto Caboclo da mata Odé-Odé 

Quinta-feira é seu ossé 

Axoxó, feijão preto, camarão, amendoim 

Azul e verde, suas cores 

Calça branca rendada 

Saia curta estampada 

Ojá e couraça prateada 

Na mão ofá, iluquerê 

Okê okê, okê arô, okê 

A jurema é a árvore sagrada 

Okê arô, Oxóssi, okê okê 

Na Bahia é São Jorge 

No Rio, São Sebastião 

Oxóssi é quem manda 

Na banda do meu coração. 

O presente estudo concentra-se na obra Oxóssi, escultura realizada por Carybé em 1990, 

que hoje integra o acervo do Museu Afro Brasil Emanoel Araujo, em São Paulo (SP). Buscamos, 

por meio da análise dessa obra, verificar o aprofundamento do artista em relação ao repertório 

iconográfico relacionado às religiões de matriz africana no Brasil, em especial o candomblé. 



277 

CARYBÉ E O CANDOMBLÉ DA BAHIA 

Um dos primeiros trabalhos desta nova fase no Brasil foi um conjunto de desenhos (que 

atualmente integram o acervo do Museu de Arte da Bahia), publicado em 1951, como Coleção 

Recôncavo: 10 brochuras reunindo as imagens de Carybé e os textos de diferentes autores. Cada 

volume tratava de um tema ligado à cultura baiana – festas, como a do Senhor do Bonfim, e de 

Iemanjá; locais, como a Conceição da Praia, o Pelourinho e a Feira de Água de Meninos; 

atividades, como a pesca do xaréu e o jogo de capoeira; e a religiosidade do candomblé e os 

Orixás. Posteriormente, esse conjunto deu origem a um volume único denominado As Sete 

Portas da Bahia (Passos, 2024). 

O contato de Carybé com o meio artístico e intelectual da Bahia foi intenso. Jorge 

Amado, Dorival Caymmi, Mario Cravo Júnior, entre outros, foram nomes com os quais não 

apenas manteve uma estreita relação de amizade, como também desenvolveu diferentes 

parcerias. 

Foram muitas as publicações de Jorge Amado ilustradas por Carybé, dando forma, com 

seu traço, a diversos personagens criados por esse escritor brasileiro: Jubiabá, O Sumiço da 

Santa, O Gato Malhado e a Andorinha Sinhá, entre outras. 

Com o fotógrafo e pesquisador Pierre Verger, Carybé realizou vários projetos , 

estabelecendo um paralelo entre a fotografia documental e o desenho, registrando o 

comércio, as rodas de capoeira, o cotidiano e a espontaneidade da “gente da Bahia”, bem 

como as festas religiosas. 

A ligação de Carybé com o candomblé foi gradativamente se estreitando: de observador 

visitante em algumas das mais tradicionais casas da Bahia, como o Ilê Axé Iya Nassô Oká (Casa 

Branca do Engenho Velho), o Ilê Maroiá Laji (Terreiro do Alaketu), o Zoogodô Bogum Malê 

Ki-Rundó (o Candomblé do Bogum), o Terreiro do Bate-Folhas, passou a membro do Ilê Axé 

Opô Afonjá, onde ocupou cargos importantes, como o de Apokan (cargo relacionado ao culto 

do Orixá Omolu), Obá de Xangô (um tipo de protetor do terreiro) e Presidente da Sociedade 

Civil da Cruz Santa (ligada a esse terreiro), além de ter participado ativamente do Opô Afonjá 

até sua morte, em 1997 (Fürrer, 1989). 

A temática do sagrado foi, sem dúvida, um campo significativo em sua trajetória. Uma 

de suas mais conhecidas séries de trabalhos é o conjunto de aquarelas que originou o livro 

Iconografia dos Deuses Africanos no Candomblé da Bahia (Carybé, 1980), no qual o artista 

apresenta a religião dos Orixás, as divindades e seus atributos, cenas das celebrações, desde a 

iniciação do adepto até os ritos fúnebres (Passos, 2023). 



278 

Entendemos que esse conjunto de obras, que em muito dialoga com outros segmentos 

da produção do artista, é um importante registro do culto em alguns dos mais tradicionais 

terreiros baianos, guardando uma inestimável riqueza de detalhes e assumindo um caráter 

quase documental. Além disso, o convívio de Carybé com o universo religioso permitiu-lhe 

reunir um significativo repertório a respeito da iconografia religiosa relacionada à religião 

dos Orixás. O resultado de tal conhecimento pode ser visto em outros momentos de sua 

produção, como pinturas, gravuras, painéis de relevos e esculturas. 

 

ORIXÁS NO BRASIL 

Durante a diáspora, o Brasil recebeu milhões de africanos provenientes de vários povos 

(balantas, manjacos, bijagós, mandingas, jejes, haussás, iorubas), originários de diferentes 

locais da África Ocidental, Equatorial e Oriental, cada um com seu modo de vida, cultura, 

práticas religiosas, língua (Santos, 2012).  

Segundo Santos (2012, p. 27), os nagô “[...] foram os últimos a se estabelecer no Brasil, 

nos fins do século XVII e início do XIX”. Ainda de acordo com a autora citada, em terras 

brasileiras, os grupos provenientes de regiões do Sul e Centro do Daomé, bem como os do 

Sudoeste da Nigéria são conhecidos pelo nome genérico de “Nagô” e trouxeram consigo uma 

mescla de tradições, estruturas hierárquicas, conceitos filosóficos, língua, música, mitologia e 

outros aspectos culturais, vindos dos seus diferentes reinos de origem – Ketu, Sabe, Oyó, Egbá, 

Egbado, Ijexá, Ijebu. 

Para os africanos e afrodescendentes que vieram para a América, em especial a Latina 

e a do Sul, a manutenção do culto às suas divindades tornou-se um ponto de resistência cultural, 

para manter viva parte de suas raízes ancestrais. Hoje, no Brasil, esses cultos, que durante longo 

período foram praticados na “clandestinidade”, sendo perseguidos sob o risco de rígida punição, 

constituem várias religiões afro-brasileiras (o candomblé, o tambor de mina, o batuque e outras) 

que reúnem praticantes em todo o território nacional (Silva, 2005).  

Segundo Silva (2005, p. 65): 

No candomblé, a forma de cultuar os deuses (seus nomes, cores, preferências 

alimentares, louvações, cantos, dança e música) foi distinguida pelos negros segundo 

modelos de rito chamados de nação, numa alusão significativa que os terreiros, além 

de tentarem reproduzir os padrões africanos de culto, possuíam uma identidade grupal 

(étnica) como nos reinos da África.  

Para o autor citado, desse processo, no qual os sudaneses tiveram uma ação 

predominante no século XIX, surgiram dois modelos de culto: o rito jeje-nagô e o angola. 

O primeiro deles, abrangendo as nações nagô (queto, ijexá e outras) e as jeje (jeje-fon e 



279 

jeje-marin); já o angola, abrange as cerimônias congo e cabinda.  Quanto às divindades, o 

jeje-nagô cultua orixás (sobretudo no candomblé queto) e voduns (candomblé jeje) além de 

erês e caboclos (espíritos indígenas). O candomblé angola tem como divindades os inquices 

(deuses dos bantos), orixás, voduns, vunjes (espíritos infantis) e caboclos. 

O presente estudo concentra-se nas tradições envolvidas no candomblé queto, no que 

diz respeito às divindades, à iconografia e à ritualística.  

Para Pierre Verger (2018, p. 26), o Orixá é: 

[...] um ancestral divinizado, que, em vida, estabelecera vínculos que lhe garantiam 

um controle sobre certas forças da natureza como o trovão, o vento, as águas doces 

ou salgadas, ou, então, assegurando-lhe a possibilidade de exercer certas atividades 

como a caça, o trabalho com metais ou, ainda, adquirindo o conhecimento das 

propriedades das plantas e de sua utilização. O poder, axé [grafia nossa], do 

ancestral-orixá teria, após a sua morte, a faculdade de encarnar-se momentaneamente 

em um de seus descendentes durante um fenômeno de possessão por ele provocada.  

Prandi (2005) entende que, no trânsito entre África e Brasil, dadas as condições impostas 

aos africanos escravizados e seus descendentes, muitos dos cultos originais foram readaptados 

ou até mesmo perdidos, restando um número reduzido de divindades cultuadas nos terreiros de 

candomblé brasileiros, sendo algumas das mais conhecidas: Exu, Ogum, Oxóssi, Ossaim, 

Omolu (Obaluaê), Oxumarê, Nanã, Euá, Iroco, Logum Edé, Oxum, Iansã (Oiá), Ibeji, Obá, 

Iemanjá, Xangô, Oxalá (Oxalufã e Oxaguiã)2. “O candomblé, que é brasileiro, ensina que cada 

ser humano descende de um desses deuses, independentemente de sua origem familiar, étnica, 

racial ou geográfica. Os orixás são agora divindades universais.” (Prandi, 2005, p. 169). 

Vale ressaltar que o candomblé é uma religião iniciática, que envolve uma série de 

práticas, nas quais os adeptos recolhem-se temporariamente do convívio social e cumprem 

preceitos, que envolvem significativa reclusão e intimidade. Realiza ainda cerimônias públicas 

(festas), ao som de cânticos entoados e acompanhados por instrumentos de percussão, nas quais 

os participantes dançam e os Orixás, manifestados nos corpos das pessoas iniciadas e, em 

transe, apresentam-se à comunidade, dançando e distribuindo o seu axé (força vital, espiritual). 

(Santos, 2012; Silva, 2005). 

No Brasil, a religiosidade católica herdada da colonização portuguesa impôs-se sobre 

outras manifestações religiosas. Nesse contexto, Prandi (2005) explica que africanos e 

afrodescendentes escravizados associaram divindades cultuadas na África aos santos católicos. 

 
2 Cada Orixá tem aspectos diferentes que podem valorizar determinadas características, o que leva a serem 

identificados com diferentes qualidades. Segundo a pesquisadora e Ialorixá Giselle Omindarewa Cossard (2006), 

essas qualidades podem gerar certas confusões entre os adeptos, que chegam a identificar essas “variedades” 

como Orixás diferentes. Na verdade, seriam tipos diferentes da mesma divindade, porém com características 

diferentes. Por exemplo, no caso de Odé (Oxóssi), distinguem-se vários tipos (qualidades): Odé Aquerã, Odé 

Ixewê, Odé Ikolô, Erinlê, Ibualamo, entre outros. 



280 

O sincretismo foi uma chave decisiva para a reconstituição das religiões africanas no 

Brasil. Um dito muito repetido no candomblé diz que “sem folha não tem orixá”. 

Poderíamos dizer, igualmente, que “sem santo não tem orixá”. Pelo menos não tinha, 

até o surgimento do recente movimento de dessincretização. A própria palavra “santo” 

serviu de tradução para “orixá”, inclusive nos termos “mãe-de-santo”, “povo-de-santo” e 

todos os demais congêneres. E esse santo é o santo católico (Prandi, 2005, p. 67). 

A questão do sincretismo nas religiões afro-ameríndias foi amplamente discutida por 

diferentes autores, dentre os quais destacou-se o antropólogo e sociólogo francês Roger Bastide, 

que, consoante Leal (2023, p. 19), formulou o “princípio de corte”, segundo o qual, “[...] entre 

os elementos pertencentes a diferentes compartimentos classificatórios seriam estabelecidas, 

não participações místicas, mas correspondências ou analogias. Seria o que se passaria com as 

equivalências entre santos e orixás”. 

Ao estudar as religiões africanas no Brasil, Bastide (2002, p. 215 apud Leal, 2023, p. 10) 

apontou o sincretismo religioso como um “[...] sistema de equivalências funcional de uma 

religião com outra”. Quanto ao candomblé, destacou, entre outros aspectos, a “[...] penetração 

do candomblé no ritual católico” (Bastide, 2002, p. 196 apud Leal, 2023, p. 9), que poderia ser 

exemplificada pela festa da lavagem da igreja de Nosso Senhor do Bonfim e, inversamente, de 

“[...] penetração do catecismo no candomblé” (Bastide, 2002, p. 196 apud Leal, 2023, p. 9), 

que poderia ser entendida pela presença de altares e imagens católicas (anjos e santos) em 

muitos terreiros.  

Com base em analogias entre as histórias de vida ou atributos dos santos católicos e 

dos orixás, os africanos e afrodescendentes identificaram Iansã (a senhora dos ventos e dos 

raios) como Santa Bárbara, Oxóssi (o caçador) como São Jorge (na Bahia) ou São Sebastião 

(no Sudeste), Oxum e Iemanjá (as senhoras das águas, as mães) com Nossa Senhora da 

Conceição e outras invocações da Virgem, entre outros paralelos que misturavam as 

identidades (Bastide, 1971).  

Para Prandi (2005, p. 76,77), o sincretismo religioso Afro-Católico não se limita a uma 

simples correspondência entre orixás e santos católicos, mas é um tipo de sujeição de um 

conjunto de valores a um outro sistema:  

[...] captura da religião dos orixás dentro de um modelo que pressupõe, antes de mais 

nada, a existência de dois polos antagônicos que presidem todas as ações humanas: o bem 

e o mal; de um lado a virtude, do outro o pecado. Essa concepção, que é judaico-cristã, 

não existia na África. 

[...] 

O remoto e inatingível deus supremo Olorum dos iorubas ajustou-se à concepção do 

Deus Pai judaico-cristão, enquanto os demais orixás ganharam a identidade dos 

santos. Mas ao vestirem a camisa-de-força de um modelo que pressupõe as virtudes 

católicas, os orixás sincretizados perderam muito de seus atributos originais, 

especialmente aqueles que, como no caso da sexualidade entendida como fonte de 

pecado, podem ferir o campo do bem [...] 



281 

França (2011) informa que, na década de 1980, a Bahia assistiu a um movimento que 

buscava uma ruptura com esse tipo de sincretismo religioso. Em julho de 1983, logo após o 

2º Encontro Mundial da Tradição dos Orixás, realizado em Salvador (BA), foi apresentado 

o Manifesto “Iansã não é Santa Bárbara!”, documento assinado por cinco lideranças religiosas 

do candomblé baiano: Mãe Stella de Oxossi (Ialorixá do Ilê Axé Opô Afonjá), Menininha do 

Gantois (Ialorixá do Axé Ilé Iya Omin Iyamassé), Tete de Yansã (Ialorixá do Ilé Nasso Oke), 

Olga de Alaketo (Ialorixá do Ilé Maroia Lage) e Nicinha do Bogum (Doné do Zogodô Bogum 

Malê Ki-Rundo). Esse documento, foi parcialmente publicado em dois jornais de grande 

circulação em Salvador – o Jornal da Bahia e A Tarde. Visto que o texto, além de não ter sido 

publicado na íntegra, apresentava distorções, em 23 de julho do mesmo ano, as mesmas 

religiosas redigiram um novo documento, reforçando “[...] o objetivo maior do 

pronunciamento, que era a afirmação do candomblé como religião e o repúdio a sua 

qualificação como seita ou animismo primitivo” (Consorte, 2010 apud França, 2011).  

Entendemos que a ação buscava desvincular as religiões de matriz africana da relação 

de submissão à religião católica, visto que, até então, muitas das práticas da religião dos Orixás 

envolvia algo ligado ao catolicismo como, por exemplo, levar um recém-iniciado a uma missa 

como parte da ritualística; tais ações eram vistas por essas lideranças como uma postura de 

submissão e resquício da sociedade escravocrata. 

França (2011) transcreve parte do Manifesto de Ialorixás Baianas, de 12 de agosto de 

1983, publicado por Consorte (2006, p. 89-90):  

Ao Público e ao Povo do Candomblé 

[...]  

Vinte e sete de julho passado deixamos pública nossa posição a respeito do fato de 

nossa religião não ser uma seita, uma prática animista primitiva; consequentemente, 

rejeitamos o sincretismo como fruto da nossa religião, desde que ele foi criado pela 

escravidão à qual foram submetidos nossos antepassados [...] 

Todo este nosso esforço é por querer devolver ao culto dos Orixás, à religião africana, 

a dignidade perdida durante a escravidão e processos decorrentes da mesma: alienação 

cultural, social e econômica que deram margem ao folclore, ao consumo e profanação 

de nossa religião. 

Salvador, 12 de agosto de 1983. 

Desde as manifestações das ialorixás da década de 1980, muitas casas de candomblé 

reviram seu posicionamento e, entre outras medidas, decidiram pela retirada de imagens 

religiosas cristãs dos seus espaços sagrados (Melo, 2008).  

Entretanto, entendemos que isso não impediu que os artistas continuassem a realizar 

obras tendo como temática as divindades africanas. Além de Carybé, nomes como Mestre Didi, 

Rubem Valentim, Emanoel Araujo, Nadia Taquary, Ayrson Heráclito e muitos outros artistas 

brasileiros têm, nas religiões afro-brasileiras, um dos seus temas mais frequentes. 



282 

Isso não significa que Carybé não estabelecesse alguma relação entre as divindades 

africanas e o panteão católico: em uma xilogravura denominada São Jorge (Figura 1), ele 

representa o padroeiro da Inglaterra montado em um cavalo, matando o dragão. Há, porém, um 

detalhe: no peito do cavaleiro há um coração azul claro – em algumas tradições religiosas, o 

Orixá Oxóssi pode ser também representado pela cor verde – e este é o único elemento colorido 

nessa imagem em preto e branco. 

Figura 1 - Carybé – São Jorge. Xilogravura sem data 

 

Fonte: foto da autora 

Já na gravura Visitação de Omolu e São Roque ao leito de Morte de Maria Salomé na 

Rua das Laranjeiras, 33, que integra a série Das visitações na Bahia, de 1974, Carybé reúne 

São Roque e Omolu, que, na cultura popular, costumam ser associados como a mesma entidade 

(Figura 2). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



283 

Figura 2 - Carybé – Visitação de Omolu e São Roque ao leito de morte de Maria Salomé na rua das Laranjeiras, 

33. Xilogravura 

 
Fonte: Araújo, 2009, p. 149. 

Ressalta-se que, durante o período colonial brasileiro, o culto a Omolu, Obaluaê ou 

Xapanã, orixá que é associado à varíola e às epidemias, difundiu-se em razão da grande 

quantidade de doenças contagiosas que afetavam a população. Tal divindade foi associada aos 

santos católicos São Lázaro e São Roque, visto que, ambos, enfrentaram problemas de saúde, 

e foram excluídos do convívio social para evitar o contágio. No entanto, é possível encontrar a 

figura de São Roque também associada ao Orixá Ossaim, que conhece a magia das plantas e 

suas propriedades, sendo também relacionado às questões ligadas à saúde (Silva, 2005). 

Na gravura em questão, vemos cada um deles representado separadamente e com sua 

iconografia específica: São Roque, como um viajante acompanhado de um cão; e Omolu, 

vestido com seu traje característico feito com palhas que lhe cobrem a cabeça e parte do corpo, 

levando na mão o xaxará, seu cetro cerimonial. 

Entendemos que diversas são as obras em que o artista associa, em uma mesma 

composição, figuras da religião dos Orixás e do catolicismo, mas sempre com um sentido de 

apresentar ao observador esse aspecto tão presente na cultura brasileira e tão impregnado no 

imaginário baiano: a religiosidade, a crença no sobrenatural, a fé. 

Ainda com relação à escultura ora analisada, embora tenha como referência a divindade, 

a temática religiosa não constitui um objeto de culto, mas, sim, uma homenagem ao Orixá 

Oxóssi, que era também o Orixá do próprio Carybé.  



284 

OXÓSSI, O CAÇADOR 

Em seu livro Orixás, Verger (2018) conta a lenda3 em que, certa vez, o rei de Ifé estava 

em uma alegre festa, celebrando a colheita dos inhames com toda a comunidade, quando 

pousou, sobre o palácio, um gigantesco pássaro enviado maldosamente pelas feiticeiras Iami e 

Oxorongá, assustando a todos. Foram convocados, então, os mais importantes caçadores do 

reino para derrotar o pássaro com suas flechas e, um a um, nenhum deles foi bem-sucedido. 

Quando o último deles, Oxotokanxoxô, foi chamado, sua mãe correu e consultou um babalaô, 

que a aconselhou a fazer uma oferenda às feiticeiras, para que o peito do pássaro pudesse  

tornar-se vulnerável à flechada. Então, Oxotokanxoxô, que dispunha de uma única flecha, 

disparou-a contra a ave e obteve pleno êxito, abatendo-a. Foi, então, que todos começaram a 

festejá-lo clamando-o “Oxowussi!!!” (Oxóssi é popular). Oxossi é, assim, considerado o Orixá 

da mata, o caçador e uma das divindades mais populares do candomblé. No rito jeje, o deus 

caçador é Azacá e, no angola, é chamado de Mutacambo e Congombira (Silva, 2005). 

Segundo Verger (2018), no Brasil, Orixá Oxóssi é considerado irmão de Ogum, protege 

os caçadores e é responsável pela caça abundante. Trata-se de um Orixá que habita as matas, 

onde também vive Ossaim, o senhor das folhas medicinais e litúrgicas; por esta relação com 

Ossaim, também guarda alguns saberes relacionados aos seus domínios. Oxóssi é também 

aquele que descobre o local ideal para a instalação de um povoado. 

Assim Jorge Amado descreve Oxóssi na publicação que apresenta o conjunto de relevos 

criados por Carybé para o Mural do Banco da Bahia: 

Oxóssi, rei de Ketu, meu pai e pai do mestre Carybé, de Genaro de Carvalho e de 

Camafeu de Oxóssi, é São Jorge matando o dragão. Deus da caça, das úmidas 

florestas, com o fá (arco-e-flecha), abate os javalis, as feras, é o invencível caçador. 

Rei Oxóssi, senhor de Ketu, rodeado de animais, usa capanga e chapéu de couro. Carne 

de porco, eis a sua comida preferida. Gosta também de bode e galo, mas não tolera feijão 

branco. Come ainda ojojo, milho cozido com pedaços de côco. Dança com o ofá e 

erukerê – feito com rabo de boi. Sua palavra de saudação é Oké. Existem várias 

qualidades de Oxóssi: Otin, Inlé e Ibualama. Orixá poderoso, encantado do maior 

respeito, suas festas são de grande beleza e opulência [...] (Banco da Bahia, 1971). 

Oxóssi é frequentemente representado com atributos como arco, flecha e, por vezes, 

com um tipo de chicote. Os chifres (oguês) também podem estar relacionados a esse Orixá. Na 

xilogravura apresentada na Figura 3 – da série Sete Lendas Africanas da Bahia, conjunto de 

xilogravuras publicadas como álbum por Emanoel Araujo para a Construtora Odebrecht e 

 
3 Para o iorubá, as narrativas míticas (itãs) são de grande importância, pois tratam da criação do mundo, da 

relação entre as divindades e os seres humanos, os animais e outros elementos da natureza. São transmitidas de 

forma oral, carregando ensinamentos e valores entre as gerações. Segundo Prandi (2001, p. 24-25), a partir do 

século XIX, pesquisadores estrangeiros e, posteriormente, iorubas “[...] iniciaram a compilação desse vasto 

patrimônio”.  



285 

empresas associadas –, os caçadores estão percutindo os chifres, chamando por seu protetor, 

que está oculto no alto da árvore, empunhando seu arco e flecha (ofá), ao lado de Ossaim, a 

figura coberta de folhas (Carybé, 1978).  

Figura 3 - Carybé – O encantamento de Oxossi por Ossaniyn – 1979 – xilogravura 

 
Fonte: Araújo, 2009, p. 153. 

Em diversas obras, pinturas, desenhos, gravuras e esculturas, Carybé já havia utilizado 

o ofá para representar a divindade, como o fez no Mural dos Orixás, conjunto de 27 relevos em 

madeira, realizados na década de 1971, que hoje integram o acervo do Museu Afro-Brasileiro, 

em Salvador (Silva, 2012). Os imponentes painéis em cedro, com incrustações em ouro, prata, 

búzios, cobre, latão, ferro e vidro, representam as divindades cultuadas nos candomblés 

baianos. Nesse importante conjunto, originalmente elaborado para compor um mural para o 

Banco da Bahia, cada Orixá é apresentado com sua vestimenta característica, suas armas e seu 

animal litúrgico, resultado de um minucioso estudo desenvolvido pelo artista, para o qual 

contou com a consultoria de importantes sacerdotes – Mãe Menininha (Ialorixá do Ilê Iá Omi 

Axé Iamassê, o Gantois), Mãe Olga (do Alaketu), Pierre Fatumbi Verger (que também era 

iniciado na religião e profundo conhecedor dos cultos, tanto no Brasil quanto na África), 

Agenor Miranda e Nezinho de Muritiba (Babalorixá do Axé Ibecê Alaqueto Ogum Megegê) –

ligados à religião dos Orixás (Banco da Bahia, 1971). Oxóssi é, em um desses painéis, 

representado em pé; está vestido e tem a cabeça coberta por um chapéu; no braço esquerdo, 



286 

vemos um tipo de bracelete cerimonial (um contra-egun), formado por búzios incrustados na 

madeira; na mão direita, empunha o ofá apontado para o alto; do braço esquerdo e da cintura 

pendem diversos corpos de animais – aves, répteis e mamíferos. Ao seu lado, um lagarto, com 

a língua exposta, aponta para o chão. Junto à base do painel, um javali, a tradicional caça 

historicamente preferida pelos reis (Figura 4). 

Figura 4 - Carybé – Oxóssi. Relevo em cedro, 300 x100 cm. Museu Afro-Brasileiro da Universidade Federal da 

Bahia, Salvador 

 
Fonte: Fürer, 1989. 

A escultura que hoje integra o acervo do Museu Afro Brasil Emanoel Araujo, em São 

Paulo, foi adquirida pela instituição em 2016, e fazia parte da coleção particular da família do 

artista. Trata-se de uma obra em madeira maciça, realizada em bloco único com a probabilidade 

de alguns apliques. Oxóssi, obra de 1990, é, mais uma vez, representado como um homem em 

pé. O Orixá associado às florestas, à agricultura e à fartura é, aqui, um caçador vitorioso. Com 

os olhos cerrados, esboça um discreto sorriso, como quem orgulha-se de uma conquista (Figuras 

5a, 5b e 5c). 

 

 

 

 

 

 



287 

Figuras 5a – Carybé – Oxossi 

(vista frontal). Escultura em 

madeira. Museu Afro Brasil 

Emanoel Araujo, São Paulo 

Figuras 5b – Carybé – Oxossi 

(vista posterior). Escultura em 

madeira. Museu Afro Brasil 

Emanoel Araujo, São Paulo 

Figuras 5c – Carybé – Oxossi 

(vista lateral direita). Escultura 

em madeira. Museu Afro Brasil 

Emanoel Araujo, São Paulo 

   

Fonte: fotos da autora. 

Ao contrário do que se observa no relevo de 1971, em que Oxóssi apresenta o peito 

coberto, nesta escultura, o caçador está nu e faixas de couro prendem os resultados da caçada 

exitosa junto ao seu corpo; sobre a cabeça e os ombros, carrega um porco. A cabeça do animal 

pende sobre as costas do caçador (Figura 6). Outros animais, que remetem a um macaco, uma 

preguiça, um lagarto, uma cobra e aves, pendem nas laterais. Junto à sua perna direita, há 

também uma ave de bico longo presa pelo pescoço, com asas abertas, deixando o peito 

exposto, talvez como uma referência à lenda da vitória de Oxotokanxoxô. As formas do corpo 

de Oxóssi confundem-se com os corpos dos animais; seu pênis está exposto e ganha uma 

continuidade visual por meio do corpo do lagarto que se encontra pendurado à frente do corpo 

do caçador. 

 

 

 



288 

Figura 5 - Carybé. Oxóssi (detalhe). Escultura em madeira 

Museu Afro Brasil Emanoel Araujo, São Paulo 

 
Fonte: foto da autora 

A ave e a serpente (Figuras 7a e 7b) contêm engastes vítreos coloridos no lugar dos 

olhos: azul turquesa na serpente e amarelo na ave. Estas cores, simbolicamente, 

corresponderiam ao próprio Oxóssi e a Oxum, que, em um dos itãs, teve um relacionamento 

com Oxóssi, do qual nasceu Logum Edé. Podemos observar, em toda a escultura – embora 

possivelmente tenha recebido acabamento com lixas – que foram preservadas algumas marcas 

deixadas pelas ferramentas de corte utilizadas para o entalhe, o que confere exclusividade à 

peça, além de certa rusticidade, pois as formas, por vezes, tornam-se angulosas, como na 

serpente e no rosto do caçador. Oxóssi está envolvido por suas caças e seus corpos se misturam; 

o predador e a presa unem-se formando um só bloco.  
 

Figura 7a – Caribé – Oxóssi. Escultura em madeira 

Museu Afro Brasil Emanoel Araujo, São Paulo 

(vista lateral) 

Figura 7b – Caribé – Oxóssi. Escultura em madeira 

Museu Afro Brasil Emanoel Araujo, São Paulo  

(detalhe dos olhos dos animais)  

 
 

Fonte: fotos da autora. 



289 

Observamos que Oxóssi, aquele que vive nas matas, que conhece a fauna e a flora, 

aquele que traz a fartura, na visão de Carybé, veste-se da natureza que protege, que domina e 

que o alimenta. Oxóssi, o verdadeiro caçador! 

Vale ressaltar que, dentro do conjunto da obra escultórica de Carybé, este trabalho 

destaca-se. Embora, em seus relevos, pinturas e outros trabalhos bidimensionais, a temática 

candomblecista tenha estado bastante presente, no campo da escultura, isso não acontece. 

Esculturas contemporâneas da peça do Museu Afro Brasil estão, em geral, relacionadas à 

temática feminina (Fürrer, 1989). Esporadicamente, em obras como Amazonas (década de 

1980), podemos encontrar figuras humanas montadas em cavalos (vale lembrar que o cavalo é 

também um símbolo de Oxóssi, o que se revela na dança do Orixá, que remete à ação de um 

cavaleiro galopando). 

Nesse sentido, entendemos que a escultura em madeira aqui analisada constitui um 

exemplar que guarda certa singularidade na produção de Carybé, algo realizado próximo de sua 

despedida. Talvez uma homenagem ao Orixá com o qual estabeleceu profundos laços ao longo 

de sua caminhada como artista argentino, que se descobriu baiano e naturalizou-se brasileiro, 

fazendo deste país o seu refúgio e seu lar. 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

As representações das divindades ligadas às religiões de matrizes africanas estiveram, 

por um longo período, atreladas à iconografia religiosa católica. Assim, Santos e Orixás 

misturaram-se e confundiram-se no imaginário popular brasileiro. No entanto, ainda que os 

processos relacionados ao sincretismo existam, cada uma dessas figuras tem suas 

particularidades e aqueles que as conhecem deixam isso muito claro em suas produções.  

Uma das temáticas de maior destaque na obra de Carybé foi, sem dúvida, a religiosa. 

Festas católicas ou dos cultos de matriz africana, Santos e Orixás, todos tiveram o seu espaço 

na extensa produção desse artista. 

Ao analisar a obra de Carybé, em especial a escultura apresentada neste artigo, 

verificamos que suas vivências muniram-no de subsídios para retratar a essência das divindades 

e não a visão sincrética herdada do catolicismo. O contato desse argentino naturalizado 

brasileiro com a cultura baiana, em especial com a do candomblé, proporcionou-lhe um 

significativo repertório iconográfico que tomou forma em seus trabalhos bi e tridimensionais. 

Na obra aqui apresentada, Oxóssi não se confunde com o mártir São Sebastião, por sua 

relação com as flechas, e nem mesmo com São Jorge, por ter caçado o dragão, como ocorreria 

no sincretismo por justaposição. O Oxóssi de Carybé é, sim, uma força da natureza, despido 



290 

dos atributos dos homens – roupas ou armas. É simples, rico e próspero, como o meio que 

habita: a mata. 

Por meio de pequenos detalhes, como os aqui apontados, a escultura de Carybé revela 

que, além de sua contribuição como artista, também deixou um legado como pesquisador e 

documentarista desse segmento da cultura afro-brasileira.  

 

REFERÊNCIAS 

ARAUJO, Emanoel (org.). As artes de Carybé. São Paulo: Imprensa Oficial do Estado de São Paulo; Museu 

Afrobrasil; Salvador: Instituto Carybé, 2009.  

BANCO DA BAHIA. Carybé: Mural do Banco da Bahia. Orixás de Candomblé. (Texto: Jorge Amado). 

Salvador: Banco da Bahia, 1971. 

BASTIDE, Roger. As religiões africanas no Brasil. São Paulo: Livraria Pioneira; EdUSP, 1971. 2 v. 

BESOUCHET, Lidia. Até 1949. In: FURRER, Bruno (org). Carybé. Salvador: Fundação Emilio Odebrecht, 

1989. p. 27-66. 

CARYBÉ. Iconografia dos deuses africanos no candomblé da Bahia: aquarelas Carybé. Salvador: Raízes Artes 

Gráficas; Fundação Cultural da Bahia; Instituto Nacional do Livro; Universidade Federal da Bahia, 1980. 

CARYBÉ; Sete lendas africanas da Bahia. apresentação de Jorge Amado, Introdução e lendas de Waldeloir 

Rego, Programação de Emanoel Araujo. Salvador: Odebrecht, 1978. Estojo  com xilogravuras coloridas. 

COSSARD, Gisèle Omindarewá. Awô, o mistério dos Orixás. 2. ed. São Paulo: Pallas, 2006. 

FERREIRA, Roque. Tem samba no mar. Rio de Janeiro: Biscoito Fino/Quelé, 2003. CD-ROM. 

FRANÇA, Dilaine Soares Sampaio de. Mãe Stella de Oxóssi: etnografia de um encontro. Anais dos Simpósios 

da ABHR, [S. l.], v. 12, n. 1, 2011. Disponível em: https://revistaplura.emnuvens.com.br/anais/article/view/95. 

Acesso em: 20 ago. 2025. 

FÜRRER, Bruno (org.). Carybé. Salvador: Fundação Emilio Odebrecht, 1989. 

KORDAN, Bernardo. Macumba: relatos de la tierra verde. Buenos Aires: Tiempo Nuestro, 1939. 

LEAL, João. Bastide e o sincretismo: formação e desenvolvimentos de um conceito. Religião e Sociedade, Rio 

de Janeiro, v. 43, n. 2, p. 11-37, 2023. DOI: https://doi.org/10.1590/0100-85872023v43n2cap01. Disponível em: 

https://www.scielo.br/j/rs/a/RjjsYgLJZMxpdwLKVWLD36R/?format=html&lang=pt. Acesso em 19 ago. 2025. 

MELO, Aislan Vieira de. Reafricanização e dessincretização do candomblé: Movimentos de um mesmo 

processo. Revista Anthropológicas, Recife, ano 12, v. 19, n. 2, p. 157-182, 2008.  

PASSOS, Maria José Spiteri Tavolaro. Entre formas e atabaques. Iconografia musical e religiosidade na obra de 

Carybé. In: BLANCO, Pablo Sotuyo; KÜHL, Paulo Mugayar (org.). Iconografia da música e(m) seus espaços 

culturais de apresentação/representação. Campinas: CIDDIC: 2023. p. 3-41. 

PASSOS, Maria José Spiteri Tavolaro. As imagens do som: a música e o cotidiano da Bahia nos desenhos de 

Carybé. In: BLANCO, Pablo Sotuyo; SOUZA, Nilton Silva. (org.). Criação, produção, usos e funções da 

Iconografia Musical. Manaus: Segunda Oficina Laboratorio Editorial, 2024. p. 125-162. 

PRANDI, Reginaldo. Mitologia dos Orixás. São Paulo: Companhia das Letras, 2001. 

PRANDI, Reginaldo. Segredos guardados: Orixás na alma brasileira. São Paulo: Companhia das Letras, 2005. 

https://doi.org/10.1590/0100-85872023v43n2cap01


291 

SANTOS, Juana Elbein. Os nagô e a morte. São Paulo: Vozes, 2012.  

SILVA, Vagner Gonçalves da. Artes do axé. O sagrado afro-brasileiro na obra de Carybé. Ponto Urbe, São Paulo, 

n. 10, p. 1-57, 2012. Disponível em: http://journals.openedition.org/pontourbe/1267. Acesso em: 25 abr. 2024. 

SILVA, Vagner Gonçalves da. Candomblé e Umbanda. Caminhos da devoção brasileira. São Paulo: Selo Negro, 2005. 

VERGER, Pierre F. Orixás. Salvador: Solisluna, 2018. 

 

http://journals.openedition.org/pontourbe/1267

