


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

2025 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP) 

(Diná Marques Pereira, CRB- 6/2546) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Imagem Brasileira – Vol.1 n.15 (2025) 

Belo Horizonte: Centro de Estudos da Imaginária Brasileira – Ceib Anual 

ISSN 1519-6283 

e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico) 

1.Escultura devocional. Brasil 2. Iconografia. 3. Materiais e técnicas. 

4. Conservação e restauração. 5 Função social. 

1.Centro de Estudos da Imaginária Brasileira – Ceib 

 



COMISSÃO EDITORIAL 

Professora Emérita Beatriz Coelho – EBA/UFMG 

Dra. Ana Cláudia Vasconcellos Magalhães – IPHAN/Ceib 

Profa. Dra. Maria Regina Emery Quites – EBA/UFMG 

Doutorando Agesilau Neiva Almada – Ceib  
Dr. Fábio Mendes Zarattini – Ceib 

Doutoranda Daniela Cristina Ayala Lacerda – Ceib 

Dra. Vanessa Taveira de Souza – DIPC-FMC/PBH/Ceib 

 

COMISSÃO CIENTÍFICA 

Profa. Dra. Adalgisa Arantes Campos – UFMG 

Prof. Dr. Adrián Contreras Guerrero – UNIVERSIDAD DE GRANADA (UGR) 

Profa. Dra. Alessandra Rosado – UFMG 

Prof. Dr. Alex Fernandes Bohrer – IFMG 

Dra. Ana Cláudia Vasconcellos Magalhães – Iphan 

Profa. Dra. Andréa Lacerda Bachettini – UFPel 

Prof. Dr. Aziz José de Oliveira Pedrosa – UEMG 

Profa. Emérita Beatriz Ramos de Vasconcelos Coelho – UFMG 

Prof. Dr. Eduardo Manuel Alves Duarte – UNIVERSIDADE DE LISBOA (ULisboa) 
Prof. Dr. Eduardo Pires de Oliveira – Ulisboa 

Profa. Dra. Idanise Sant'ana Azevedo Hamoy – UFPA 

Prof. Dr. João Carlos Silveira Dannemann – UFBA 

Prof. Dr. Jorge Luzio Matos Silva – UNILAB 

Prof. Dr. José Manuel Alves Tedim – UNIVERSIDADE PORTUCALENSE (UPT) 
Profa. Dra. Josemary Omena Passos Ferrare – UFAL 

Prof. Dr. Luiz Alberto Ribeiro Freire – UFBA 

Profa. Dra. Maria Cristina Correia Leandro Pereira – USP 

Profa. Dra. Maria Regina Emery Quites – UFMG 

Prof. Dr. Mateus Rosada – UFMG 

Profa. Dra. Myriam de Andrade Ribeiro de Oliveira – UFRJ 

Prof. Dr. Percival Tirapeli – UNESP 

Prof. Dr. Túlio Vasconcelos Cordeiro de Almeida – UFBA 

Dra. Vanessa Taveira de Souza – DIPC-FMC/PBH 



CENTRO DE ESTUDOS DA IMAGINÁRIA BRASILEIRA (CEIB)  

Av. Antônio Carlos, 6.627 CEP:30.270-901, Belo Horizonte, MG  
E-mail: ceibimaginaria@gmail.com   Site: www.ceib.org.br 

 

PUBLICAÇÃO: Imagem Brasileira Vol. 15, Nº 15 – 2025 

Capa: Comissão editorial, Xangô - Acervo Instituto Histórico e Geográfico de 
Alagoas 

Projeto gráfico, diagramação e tratamento das imagens: Beatriz Coelho 

Revisão Profissional e normalização de artigos originais: Maria José Bacelar   

Revisão: Agesilau Neiva Almada, Ana Cláudia Magalhães, Daniela Ayala Lacerda, 

Fábio Mendes Zarattini, Maria Regina Emery Quites, Vanessa Taveira de Souza.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

            APOIO 

Centro de Conservação e Restauração de Bens Culturais Móveis 

(Cecor) Escola de Belas Artes da Universidade Federal de Minas Gerais 

 

mailto:ceibimaginaria@gmail.com
http://www.ceib.org.br/
mailto:ceibimaginaria@gmail.com
http://www.ceib.org.br/


APRESENTAÇÃO 

O Centro de Estudos da Imaginária Brasileira (Ceib) é a única entidade no Brasil voltada 
especificamente para os estudos da imaginária devocional.  Ao longo dos seus 29 anos de 
existência, divulgou pesquisas, fomentou o conhecimento e promoveu relações e trocas entre 
pesquisadores, dentro e fora do país.  

Por meio de congressos, publicações (Imagem Brasileira  e  Boletim do Ceib), viagens 
de estudos, ciclos de palestras e seminários, o Ceib é, desde sua criação, uma referência nas 
investigações que transitam por campos do conhecimento, como a história, iconografia e 
iconologia, autorias e atribuições; também aborda aspectos antropológicos, devocionais e 
sociais; e, não menos importante, questões relacionadas ao conhecimento e preservação da 
materialidade, como materiais e técnicas, conservação e restauração.  

Nesta sua 15ª edição, a Revista reúne artigos resultantes das comunicações feitas no 
XIII Congresso Internacional da Escultura Devocional, realizado na cidade de Penedo, Alagoas, 
em novembro de 2024. Criteriosamente avaliados às cegas por dois membros da Comissão 
Científica, tais textos, após a seleção, se juntam às palestras proferidas por convidados 
brasileiros e portugueses (presencial e remotamente). Na ocasião, entre conferências, debates e 
visitas guiadas ao convento franciscano e às igrejas barrocas, os presentes desfrutaram da bela 
cidade de origem seiscentista, assentada às margens do Rio São Francisco, onde tiveram a 
alegria de conhecer e discutir aspectos singulares da produção escultórica de natureza religiosa.  

A revista Imagem Brasileira nº 15 é justamente o resultado desse encontro 
interdisciplinar, diversificado e inclusivo, que reuniu pesquisadores brasileiros e portugueses, 
cujas temáticas abordadas nos artigos, ora apresentados, se movimentam pelos temas marianos 
e franciscanos, devoções, representações escultóricas e de talha, aspectos museológicos e 
museográficos, autorias e atribuições, além de procedimentos de conservação e restauro. 
Nesse sentido, cabe destacar o artigo sobre a Coleção Perseverança. Tombada pelo Iphan em 
2024, ela pertence hoje ao Instituto Histórico e Geográfico de Alagoas, mas sua origem é 
ligada a espaços de práticas religiosas de matriz africana, dos quais, cada um dos bens foi 
arrancado sob violenta ação policial ocorrida em 1912. O texto demonstra a força desse acervo 
que representa a cosmogonia religiosa oriunda de terreiros, mas, também, a qualidade estética 
e iconográfica de representações de divindades, objetos de culto e ritualísticos. Aproximando-
se da mesma temática, temos o artigo sobre a escultura de Oxóssi Caçador, pertencente ao 
Museu Afro-Brasil. 

Os textos trazidos na Revista n. 15 são, portanto, a representação de como a pesquisa 
sobre a imaginária devocional é essencial para entender contextos históricos, especificidades 
artísticas e culturais das regiões e dos estados, promovendo, sobretudo, a reflexão sobre sua 
presença no mundo contemporâneo e os desafios para sua preservação.  
 

 

Ana Cláudia Vasconcellos Magalhães 

Presidente do Ceib 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

2025 



SUMÁRIO 

DE PEJIS MONTADOS A SANTOS NEGADOS, A MEMÓRIA ESCULTÓRICA DE UM 
XANGÔ QUEBRADO 

Anderson Diego da S. Almeida...............................................................................................9 

 

ESCULTURAS DO MUSEU NACIONAL DE ARTE ANTIGA DE LISBOA (1884-2024): 
SACRALIZAÇÃO MUSEOLÓGICA E BIOGRAFIA CULTURAL DOS OBJETOS 

Maria João Vilhena de Carvalho...........................................................................................31 

 

SIMBOLOGIA DA IMACULADA CONCEIÇÃO E OS FRAGMENTOS VICENTINOS: 
EM BUSCA DA GÊNESE DA ARTE COLONIAL – 1559 

Percival Tirapeli......................................................................................................................43 

 

A IMAGEM GÓTICA DE NOSSA SENHORA DA NAZARÉ E A SUA ICONOGRAFIA 
ARTÍSTICA EM PORTUGAL E NO BRASIL (SÉCULOS XIV-XVIII) 
Vítor Serrão.............................................................................................................................63 

ASPECTOS HISTÓRICOS 

A IMAGEM DE NOSSA SENHORA DA ESTRELA DE INHOMIRIM, MUNICÍPIO DE 
MAGÉ (RJ) 
Antônio Seixas.........................................................................................................................90 

 

INVENTÁRIO DA ESCULTURA DEVOCIONAL BRASILEIRA NA OBRA SANTUÁRIO 
MARIANO DE FREI AGOSTINHO DE SANTA MARIA  
Célio Macedo Alves e Rebeca de Oliveira da Silva............................................................104 

 

AS POUCO CONHECIDAS E NÃO UTILIZADAS IMAGENS DE SANTOS 
ESCULPIDAS EM GRANITO PARA A SÉ DE SÃO PAULO 

Mozart Alberto Bonazzi da Costa........................................................................................123 

FUNÇÃO SOCIAL 

A COLEÇÃO GERALDO PARREIRAS: ORIGEM, TRAJETÓRIA E PROTAGONISMO 
DA ARTE SACRA NO MUSEU MINEIRO 

Elvira Nóbrega de Faria Tobias...........................................................................................147 

 

DEVOÇÃO E MUSEALIZAÇÃO: A IMAGEM DO SENHOR DOS PASSOS NO MUSEU 
DA ORDEM TERCEIRA DO CARMO EM CACHOEIRA - BA 

Igor Pereira Trindade...........................................................................................................163 

 

DUAS MARIAS, UMA SÓ FÉ: DEVOÇÃO A NOSSA SENHORA DA CONCEIÇÃO E 
REVERBERAÇÕES URBANAS E CULTURAIS EM MARECHAL DEODORO, 
ALAGOAS 

Jorge Henrique dos Santos Silva.........................................................................................182 

ICONOCGRAFIA 

SANTA VERÔNICA: FICÇÃO OU REALIDADE? 

Agesilau Neiva Almada e Beatriz Ramos de Vasconcelos Coelho.....................................202 



SÃO BENEDITO: HAGIOGRAFIA, ICONOGRAFIA E ESCULTURAS DEVOCIONAIS 
PRETAS NO BRASIL ENTRE OS SÉCULOS XVIII E XIX 

Fábio Mendes Zarattini........................................................................................................220 

 

O SENHOR BOM JESUS DE PIRAPORA: 300 ANOS DE ARTE E DEVOÇÃO ÀS 
MARGENS DO TIETÊ 

Leonardo Caetano de Almeida.............................................................................................240 

 

REPRESENTAÇÃO DO DIVINO ESPÍRITO SANTO EM MINAS GERAIS  
Luiz Antônio da Cruz...........................................................................................................260 

 

OXÓSSI CAÇADOR: UMA ESCULTURA DE CARYBÉ NO ACERVO DO MUSEU 
AFRO-BRASIL 

Maria José Spiteri Tavolaro Passos.....................................................................................274 

CONSERVAÇÃO-RESTAURAÇÃO 

DEVOÇÃO E RESTAURAÇÃO: O SANTO ANTÔNIO DE GESSO DA FAMÍLIA IORA 
LOCALIZADO EM CORONEL PILAR, RIO GRANDE DO SUL 

Andreia Salvadori e Andréa Lacerda Bachettini...............................................................292 

 

VALORES MATERIAIS E IMATERIAIS NA FUNDAMENTAÇÃO DE CRITÉRIOS PARA 
INTERVENÇÃO EM ESCULTURA 

Claudia Ferreira Lima Costa e Luciana Bonadio..............................................................307 

 

CONSERVAÇÃO-RESTAURAÇÃO DA ESCULTURA DE NOSSA SENHORA DAS 
DORES DA CATEDRAL DE PELOTAS 

Daniele da Fonseca e Pamela dos Santos............................................................................324 

 

RECUPERAÇÃO DE UMA IMAGEM DEVOCIONAL CARBONIZADA E A COMOÇÃO 
GERADA PELOS DANOS CAUSADOS PELO FOGO 

Marcelo César de Carvalho e Gabriel Ribeiro Nobre........................................................344 

AUTORIAS E ATRIBUIÇÕES 

O “MESTRE DA PERNINHA CRUZADA”: AS OBRAS DO ENTALHADOR PEDRO 
JOSÉ PEREIRA EM MINAS GERAIS 

Mateus Rosada e Gustavo Bastos.........................................................................................360 

 

 

 

 

 

 



 

IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18261698 

 
9 

DE PEJIS MONTADOS A SANTOS NEGADOS, A MEMÓRIA ESCULTÓRICA DE 
UM XANGÔ QUEBRADO 

 
FROM MOUNTED PEJIS TO DENIED SAINTS, THE SCULPTURAL MEMORY OF A 

BROKEN XANGÔ 
 

DE LOS PEJIS MONTADOS A LOS SANTOS NEGADOS, LA MEMORIA ESCULTURAL DE 
UN XANGÔ ROTO 

 
Anderson Diego da S. Almeida1 

andersondiego.almeida@gmail.com 
 

 
RESUMO 

Há um artista anônimo. Uma assinatura pela marca do entalhe e da devoção. Há riscos em 
santos e em materiais sagrados, nos terreiros de religiões de matrizes africanas e nos altares 
católicos. Este artigo, parte da apresentação pública no XIII Congresso Internacional da 
Escultural Devocional (CEIB, Penedo, Alagoas, 10 de outubro 2024), narra algumas evidências 
religiosas e estéticas presentes na Coleção Perseverança, especificamente em algumas de suas 
esculturas que representam a memória de religiosos que foram atacados em fevereiro de 1912, 
no estado de Alagoas.  
 
Palavras-chave: Coleção Perseverança; Imaginária Popular; Arte Afro-alagoana; Quebra de 
Xangô; Escultura Popular. 
 
ABSTRACT 

There is an anonymous artist. A signature by the mark of carving and devotion. There are 
scratches on saints and sacred materials, in the terreiros of religions of African origin and on 
Catholic altars. This article, part of the public presentation at the XIII International Congress of 
Devotional Sculpture (CEIB, Penedo, Alagoas, October 10, 2024), narrates some religious and 
aesthetic evidence present in the Coleção Perseverança, specifically in some of its sculptures 
that represent the memory of religious figures who were attacked in February 1912, in the state 
of Alagoas. 

Keywords: Coleção Perseverança; Popular Imaginary; Afroalagoana Art; Quebra de Xangô; 
Popular Sculpture. 
 
RESUMEN 

Hay un artista anónimo. Una firma que marca la talla y la devoción. Hay arañazos en santos y 
materiales sagrados, en los terreiros de religiones de origen africano y en altares católicos. Este 
artículo, parte de la presentación pública en el XIII Congreso Internacional de Escultura 
Devocional (CEIB, Penedo, Alagoas, 10 de octubre de 2024), narra algunas evidencias 

 
1 Professor de História da Arte na Universidade Federal de Alagoas (UFAL). Pós-doutor em História da Arte 
(PPGHA/Unifesp). Leciona nos cursos de graduação na área de arte da UFAL e no mestrado acadêmico em 
História (PPGH) e na Especialização em Arte e Sociedade, ambos pela mesma universidade. É membro do 
Comitê de Investigacion em Design da Universidade de Palermo, Argentina. Autor do livro Narrativa Imagética 
da Coleção Perseverança (Editora Graciliano Ramos/EDUFAL, 2018). Pesquisa objetos e coleções de terreiro, 
imagem na arte brasileira e performances visuais afro-alagoanas. 
Lattes: http://lattes.cnpq.br/9288777054839304. Orcid: https://orcid.org/0000-0002-5667-910X.  

mailto:andersondiego.almeida@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/9288777054839304
https://orcid.org/0000-0002-5667-910X


 

IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18261698 

 
10 

religiosas y estéticas presentes en la Colección Perseverança, específicamente en algunas de 
sus esculturas que representan la memoria de las figuras religiosas que fueron atacadas en 
febrero de 1912, en el estado de Alagoas. 

Palabras clave: Coleção Perseverança; Imaginación Popular; Arte Afroalagoana; Quebra de 
Xangô; Escultura Popular. 
 

 

A CONSTRUÇÃO DE UMA COLEÇÃO EM IMAGENS PERSEGUIDAS 

No poema A Flor e a Náusea, Carlos Drummond de Andrade (2012, p. 13-14) desenha-nos 

a imagem de uma flor. Sua flor intitulada feia. A flor aparentemente abandonada, desbotada, surgida 

em meio ao caos da cidade civilizada. A flor não percebida, que brotou em algum lugar do tão 

largo cinzento do asfalto. A flor não vista por ser menor. A flor dita sem vida, sem valor, tímida, 

na condição de mais uma flor sem graça, qualquer, que nasceu para ser, naturalmente, arrancada.  

Uma flor nasceu na rua!  
Passem de longe, bondes, ônibus, rio de aço do tráfego.  
Uma flor ainda desbotada  
ilude a polícia, rompe o asfalto.  
Façam completo silêncio, paralisem os negócios,  
garanto que uma flor nasceu.  
 
Sua cor não se percebe.  
Suas pétalas não se abrem.  
Seu nome não está nos livros. 
É feia. Mas é realmente uma flor.  

O poeta roga pela flor. Por sua flor. Suplica o silêncio. Grita para que vejam a flor que 

brotou, mesmo achando que ela é feia, pois é resistente. A flor feia de Drummond, no fundo de 

sua excitação, é um elemento que transmite muitos significados, está sujeita a diversos olhares 

e, dependendo de quem a veja, em sua maioria um olhar inexistente, a flor tornar-se-á outra 

flor. Talvez ainda mais feia ou no fundo mais bela? Assombrada? 

Tomamos o devaneio do referido poeta para introduzir nosso caminho. A flor, aqui, será 

a “Coleção Perseverança”, que surgiu da barbárie, das ações iconoclastas, no início do século 

XX, no estado de Alagoas, no episódio nefasto conhecido como a “Quebra do Xangô de 1912”. 

 A flor, Coleção Perseverança, carrega sangue, óleo, restos de animais, cheiro de ritual. 

Uma flor que dizem ter um assombro. Mas qual? Que vive no silêncio, ainda. A flor/coleção 

que por muito tempo esteve entre os escombros, no porão, na sala da polícia. Mas por quê? 

Uma flor/coleção que ainda possui as cinzas das fogueiras promovidas pelas fatídicas invasões 

aos afamados xangôs, em Maceió, capital do estado de Alagoas.  

Não houve perdão. Houve gritos de misericórdia. A flor dita feia, naqueles momentos 

de horror, era a bruxaria, a feitiçaria, o mal a ser silenciado, apagado, tirado de circulação. 



 

IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18261698 

 
11 

Assim se fez. A flor feia foi arrancada dos pejis dos religiosos, jogada nas labaredas que ardiam 

na frente dos domicílios invadidos. A flor feia foi guardada para servir de troféu, de prova do 

feito bravio dos revoltosos da Liga dos Republicanos Combatentes, uma milícia de ex-militares, 

que almejava destituir do poder, Euclides Malta (1861-1944), então governador do estado. 

A turba raivosa acreditava ser o seu deus, aquele pregado pela religião oficial do Estado, maior 

que aqueles trazidos do além-mar pelos escravizados. 

A flor feia se constituiu Coleção Perseverança, parte do acervo do Museu do Instituto 

Histórico e Geográfico de Alagoas (IHGAL), na cidade de Maceió, que recebera a 

nomenclatura, em 1950, em homenagem à Sociedade Perseverança de Caixeiros e Empregados 

de Maceió, que abrigou os objetos em seu museu, dias depois de os terreiros serem 

invadidos. 

Depois do trajeto planejado, da sede da liga ao museu da sociedade, as peças das casas 

dos religiosos são abandonadas num porão. A Sociedade Perseverança havia falido. Abelardo 

Duarte e Théo Brandão, dois importantes pesquisadores, recebem a notícia da existência do 

material. Em negociação, levam as peças para o Instituto Histórico de Alagoas, que, em 1950, 

abre as portas de seu salão nobre para que a população conheça o maior acervo de “artefatos 

sagrados” do estado. 

Os objetos são vistos por vários pesquisadores ao longo do tempo: 1968, Clarival do 

Prado Valladares fotografa algumas peças e publica um artigo na Revista Cultura; em 1974, 

Abelardo Duarte produz o que seria um inventário, nomeando até os terreiros invadidos; em 

1985, Raul Lody cataloga e enumera os tombos, fotografando e descrevendo todas as peças; e 

em 2015, Fernando Gomes de Andrade produz Legba, um livro-catálogo que aponta algumas 

histórias que perpassam o Quebra de 1912 e a coleção. 

Diante do exposto, a Coleção Perseverança sempre foi narrada com base em contextos 

metódicos e tradicionalistas, tanto no campo da museologia como no de teorias que apontaram 

elementos religiosos no primeiro olhar. Dizer isto é permitir que o conjunto expositivo seja 

visto, nesta narrativa proposta, pelo menos algumas de suas esculturas, de uma outra forma ou 

enaltecendo suas memórias infindáveis, muitas outras. A que será evidente, aqui, são as 

referências escultóricas que fazem da coleção estudada símbolo de diversidade plástica e 

técnica cujas referências são encontradas nos santeiros das feiras e nos altares onde habitam 

santos católicos.  

O artigo é construído com base na palestra apresentada pelo autor no XIII Congresso 

Internacional da Escultura Devocional, em 2024, na cidade de Penedo, interior do estado de 

Alagoas (Brasil), cujo título do proferimento é o mesmo escolhido para esta breve narrativa. 



 

IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18261698 

 
12 

Neste sentido, o objetivo deste artigo é apresentar as relações do fazer escultórico que margeiam 

a Coleção Perseverança e a fazem carregar inúmeras camadas que vão das liturgias católicas 

até as visualidades iniciáticas das religiões de matrizes africanas, os afamados xangôs ou casas 

de xangô, popularmente conhecidos em Alagoas. 

 

EM AUTORIA ANÔNIMA, UM SAGRADO PERTURBADO  

Bom seria se pudéssemos dizer que os artistas dos inúmeros objetos de coleções, 

provindas de batidas policiais, não são anônimos. Certamente, trilharíamos o mesmo caminho 

metodológico que Walker (1994) fez, em seu célebre Anonymous has a Name: Olowe of Ise, 

sobre um escultor iorubano falecido em 1938. Entretanto, neste artigo, antecipamos a afirmação 

sobre a impossibilidade de tratarmos de nomes e algum registro pessoal que esteja relacionado 

com o físico de quem produziu as peças da Coleção Perseverança. Não identificaremos 

assinaturas, datas de feitura ou aparência física dos artistas de terreiros e nem de que parte da 

África essas peças possam ter sido trazidas. Entretanto, interessa-nos falar de indícios, 

impressões, detalhes que carregam e denunciam a forte presença da mão afro-alagoana, 

apontados por Clarival do Prado Valladares (1969) e por Raul Lody (1985, p. 10), com a 

imaginária católica: 

O grande mérito da Coleção Perseverança está justamente no que se conseguiu reunir 
de documentos do homem alagoano, portador dessa grande herança afro-negra e 
afro-islâmica. Ele atesta como conhecedor dos deuses africanos, das elaboradas 
técnicas artesanais de fazer objetos trabalhados em búzios, metais, couro e madeira; 
onde está transparente esse ethos africano. Essa é uma arte em que a comunidade 
assume a autoria, onde a moral e a ética da sociedade estão comprometidas com a 
memória, sendo decisivamente o viço da identidade o grande alimento dos processos. 

Paira, no anonimato do artista da Perseverança, uma identificação simbólica e não, 

necessariamente, uma expressão autoral. Há marcas que sinalizam que este criador, entre ser 

africano ou descendente em Alagoas, modelou as peças segundo as suas necessidades e a 

realidade dos terreiros aos quais tinha livre acesso. Era um conhecedor dos mitos e do 

sincretismo. Estava inserido no sistema dos xangôs alagoanos. Desta concepção, transformou 

cada objeto, tornando-o peculiar. Sem deixar nome, evidenciou, com marcas de feitura, a que 

rito pertence e o sentido de sua produção. Esculpiu, pintou, desmontou, remontou e reutilizou 

materiais diversos que nos permitem afirmar: ali se encontra uma identidade. O artista, inserido 

num evidente trabalho coletivo, fez deste um meio para que hoje possamos refletir que esta 

ausência de seu nome nada mais é que mera formalidade. É preciso entender sua autoria num 

fazer compartilhado, nas adversidades e adaptações que lhe conferem um estilo único. Mesmo 

com toda aparente dificuldade de identificar o que é africano e afro-brasileiro, lá, nos antigos 



 

IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18261698 

 
13 

objetos de culto, está o imaginário coletivo e as criações individuais deste artista, que 

simbolizam, segundo Salum (2014, p. 27), 

[...] instâncias perpassadas pelas fases do ciclo de vida de muitos deles, que incluem 
marcas das mãos de seus idealizadores. São elas que dão sentido especial a esses 
objetos hoje em coleção, direcionando-os para outras abordagens do conhecimento, 
de impossível alcance apenas com o raciocínio linear e sem os sentidos, sobretudo 
os que levam ao vislumbre de certas marcas perceptíveis no exame detido sobre o 
objeto [...] 

Há, na Perseverança, como afirma Lody (2005), a possibilidade de entendermos sua 

autoria por meio da intervenção direta dos materiais. Estes, fugindo do contexto religioso dos 

terreiros (função), condicionam uma nova leitura e, assim, aproximam-nos do homem que fez 

esses objetos, usou-os, que os representou e neles escreveu sua história. 

Na coleção, há um artista que nos condiciona a olhar, como pontuou Andrade (2015), 

além das esculturas iorubanas, que passou dos recessos dos terreiros e de uma pureza africana 

para um ambiente aberto, com temática de trabalho e folclore. Este artista construiu um percurso 

visual que acrescentou à sua arte afro-religiosa questões do seu meio, de suas experiências e 

necessidades. Assim, a dinâmica do fazer passou a não ser somente pelo religioso e estético, 

mas condicionada ao imaginário popular, ao momento histórico, político e social da vida 

alagoana. Nesta perspectiva, depreendemos o questionamento: O que se configura como um 

fazer afro-alagoano na Coleção Perseverança?  

Para o início de tal resposta, é preciso contar com os apontamentos de Bezerra (2014), 

em seu célebre Manifesto Sururu, quando traça o perfil de um estado construído também com 

as mãos do povo de terreiro e de quando descreve, de forma tão poética, que salta aos olhos 

como pinceladas de uma tela vibrante, uma Maceió onde acontece o encontro de Oxum e 

Iemanjá, na mistura da água doce da Lagoa Mundaú com a salgada das praias que margeiam 

todo o litoral da cidade. É na paisagem, na fala e nas diversas manifestações populares que o 

afro encontrou-se com “ser alagoano” e fundiram-se, construíram raízes impossíveis de se 

desfragmentarem. Diante de tais observações a respeito dessa condição afro-alagoana, as peças 

apresentadas a seguir foram selecionadas de acordo com as evidências que pontuamos a priori 

e que denotam indícios de uma feitura em que, de alguma forma, podemos dizer que as mãos 

do artista afro-alagoano foram utilizadas para produzir, modelar e ressignificar. Na Figura 1, 

foto do artista em seu trabalho. 



 

IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18261698 

 
14 

Figura 1 – Artista esculpindo imagem de santo em madeira. Piaçabuçu, AL, sem data. 

 
Fonte: Araújo, 1964, p. 112. 

Em cada peça, optamos por construir uma análise que retrate a função religiosa, o uso 

ritual e os emblemas, mas que os materiais, a composição e os indícios permitam-nos aproximar 

da presença do artista e das marcas de sobrevivência antes do Quebra do Xangô e depois dele. 

Decerto, identificaremos um negro que viveu nos engenhos de açúcar e lá aplicou seu 

conhecimento de soldagem e marchetaria; um negro que, jogado na rua após a abolição, ofertou 

sua força de trabalho em troca de comida; um negro que frequentou as missas e delas aprendeu 

a rezar e a produzir os santos; um negro que fundou terreiros, gritou, resistiu e, sob o 

emaranhado cultural de um estado católico e racista, produziu peças herméticas, algumas salvas 

das fogueiras do quebra-quebra e hoje Coleção Perseverança. 

As peças de latão, como as coroas e os abebês, por exemplo, são grandes indícios que 

denunciam a feitura local. A primeira delas é a coroa de Xangô (Figura 2), nitidamente 

identificada a esse orixá pela predominância da cor vermelha e por trazer no topo o símbolo do 

oxê, martelo ou machado duplo, que carrega a força dos raios (Thompson, 2011). 

Figura 2 – Coroa de Xangô. Latão e tinta óleo. 44 cm x 22 cm 

 
Fonte: acervo do Instituto Histórico e Geográfico de Alagoas. 



 

IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18261698 

 
15 

Atentemo-nos à semelhança quanto ao formato das coroas utilizadas pelas santas, 

Nossas Senhoras, e pelo Menino Deus no rito católico. Disto, constata-se a forte presença do 

sincretismo nos xangôs de Alagoas, característica muito peculiar e evidenciada em grande parte 

das peças da coleção, seja em emblemas, seja pela referência das esculturas com os santos 

católicos. Xangô é o orixá que, pela referência à fundação do primeiro terreiro da capital por 

Tia Marcelina, que naturalmente se proliferou com a abertura de outras casas, e por grande parte 

das peças serem do terreiro daquela mãe de santo, tem, na Coleção Perseverança, algumas 

representações que revelam suas diversas facetas e dualidades. Xangô é “[...] atrevido, viril, 

violento e justiceiro” (Verger, 2018, p. 140-141). 

O formato da coroa posiciona o arquétipo de Xangô-Rei, evidenciado como orixá da 

justiça e do fogo. Valladares (1969) menciona que este formato lembra a coroa do Imperador 

brasileiro. Encimado, abaixo do oxê, há a configuração de uma meia-lua, o que pode denotar 

relação a Iemanjá e Oxum, e a peça ser de uso feminino. Quanto ao material, é perceptível 

que não foi produzida em folha de flandres, como era corriqueiro na produção desses 

objetos. É possível detectar a reutilização de embalagens de mercadorias, provavelmente de 

produtos importados, pelo corte grosseiro, repuxado e pelas soldas que unem as quatro hastes 

da base ao topo. Por baixo da camada ínfima de tinta vermelha, há grafismos que atestam o 

aproveitamento do material. 

Num conjunto de 15 abebês – espécie de abano, leque ou ventarola, utilizado como 

simbologia da fertilidade por Oxum, senhora da água doce e sincretizada a Nossa Senhora das 

Candeias –, há o processo de produção e manipulação da mesma matéria-prima da coroa 

referida anteriormente. Lody (1985, p. 22) atesta que “[...] os abebês se fundamentam na cabeça, 

o que se conhece por agbé. O bojo da cabeça é o abano, e o gargalo o cabo”. Já Thompson 

(2011, p. 82) enfatiza que esses leques, redondos, como emblemas, “[...] incorporam a 

serenidade e o comando da água” em Oxum e em Iemanjá. Há, na coleção, somente três leques 

referidos a Iemanjá, cujas principais características são o uso do espelho e da pintura branca. 

Um deles é apresentado na Figura 3. 

Figura 3 – Abebê de Iemanjá. Latão e ferro batido. 23 cm x 15 cm 

 
Fonte: acervo do Instituto Histórico e Geográfico de Alagoas. 



 

IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18261698 

 
16 

Quanto aos demais, são referidos a Oxum. Em Notas Sobre o Culto dos Orixás e dos 

Voduns, Verger (1957, p. 429) descreve o que ouviu de cantores nigerianos que exaltavam a 

deusa Oxum, que, com o leque em suas mãos, carrega aspectos sombrios em seu amor: 

Mulher que usa uma coroa masculina, ó tão rara. 
Dona de uma faca perfurante, eu levo o meu porto para seu lado. 
Você possui a corte interior, onde a coruja-feiticeira bota seus ovos. 
Você mata essa coruja e faz com ela uma estranha comida... 
Yeye Kare...Você escava as areias no fundo do mar, 
onde você está colocando dinheiro. 
A água soa, wanran-wanran-wanran, como os braceletes de Oxum. 

Senhora da água doce, mulher vaidosa e sensual, vista como sereia, traz consigo a marca 

da maternidade, denotando que a vida inicia-se nas águas (Lody, 1985).  

Cinco abebês, todos pintados de dourado, apresentam a cruz católica como um dos 

elementos principais, o que, segundo Andrade (2015), provavelmente está relacionado aos 

rituais funerários, característica dos cultos nagôs, que influenciaram os xangôs de Alagoas. Na 

Figura 4, o principal símbolo do catolicismo vem em evidência no meio, acompanhado de 

pétalas que o circundam em forma de flor. Com cortes grotescos e tentativa de certa simetria, 

as peças apresentam reutilização de latas e corte grosseiro. Atentemo-nos ao fato de que, na 

coroa e no abebê, o artista utilizou técnicas similares e muito específicas, demonstrando 

domínio. Quanto às marcas do reuso de materiais, identificamos, na base da peça da Figura 5, 

a inscrição “trição mentaes”, resquícios de grafismo de alguma embalagem.  

Figura 4 – Abebê. Lata reciclada. 19 cm.  
Coleção Pai Toninho de Oxum 

 
Fonte: acervo do Instituto Histórico e Geográfico de 

Alagoas. 

Figura 5 – Ostensório católico, século XX.  
Coleção Pai Toninho de Oxum 

 
Fonte: Silva, 2008, p. 219. 

A evidência desse sincretismo foi apontada no Jornal de Alagoas, na ida do jornalista, 

disfarçado de filho de santo de Chico Foguinho, numa das sessões da casa de Tia Marcelina, 

a negra acusada de facilitar os trabalhos na gestão de Euclides Malta: 



 

IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18261698 

 
17 

No fundo, um altar de tijolo, com quatro degráos, levava o <filho de santo> ao pé de 
uma cruz, grotescamente pintada na parede sobre um fundo de borrões verdes. Acima 
dessa cruz de um metro e meio de altura e a dez centímetros estava um retrato do dr. 
Euclides Malta, tendo a fôrma de um pé (Bruxaria [...], 1912a, p. 1). 

Detalhe bastante curioso é a base de quase todos os abebês, que os mantêm em pé. Os 

elementos acoplados aludem ao “[...] ostensório que é usado na igreja católica” (Andrade, 2015, 

p. 239). Como se configuram ferramentas utilizadas para compor a indumentária do orixá, 

usados nas mãos, as bases dos abebês da Coleção Perseverança, tornam-se muito específicas 

da produção alagoana. Nas coleções, anteriormente citadas, não constatamos essa formatação de 

objeto. Entretanto, hoje, já é possível encontrar, em número reduzido, nos terreiros da Bahia e 

Pernambuco, com os quais os xangôs de Alagoas mantêm relação. 

 

ENTRE ESCULTURAS E DIZERES RELIGIOSOS 

Se Papa do Xangô e Leba era o que se ouvia pelas ruas da capital como sinônimo de 

Euclides Malta, é nas esculturas que estas associações se intensificam. Há diversas matérias no 

Jornal de Alagoas, especificamente na Série Bruxaria (1912a, 1912b, 1912c), em que Malta 

torna-se Ali-Babá e Ogum. Tais conexões foram evidenciadas quando o próprio jornal 

descreveu que um de seus jornalistas teria presenciado, numa das sessões da casa de Marcelina, 

o governador vestido com um capuz e colete de Ogum, tendo na mão uma espada de Oiá 

(Bruxaria [...], 1912b). Segundo o periódico, era desses orixás que vinham as forças que 

protegiam e conduziam o Papa do Xangô em seu mandato.  

Encontramos uma passagem em que, no momento da invasão à casa de Tia Marcelina, 

na noite de 1º de fevereiro de 1912, alguns dos frequentadores informaram ao jornalista, que 

chegara lá momentos antes da invasão, quais deuses colaboravam com o governador: 

Disseram que o <xangô bomim>, um <santo> de madeira com cara preta, era o protector 
do dr. Euclides Malta na sua qualidade de chefe político; que <oghum taió> o defendia 
contra os inimigos, rogando aos deuzes todas as garantias para o governador; e que <xangô 
nilê>, um <santo> aleijado, de muleta e filho ao braço, era o que mais rapidamente se 
apossava do dr. Euclides, entrando lhe na cabeça (Bruxaria [...], 1912a, p. 2). 

Em outra passagem, Malta teria um quarto no terreiro de Marcelina, onde realizava seus 

desejos sexuais e pedidos, mantendo-o repleto de santos: 

[...] alèm do quarto dos mysterios do feitiço, com o seu <pêji> ou altar da 
<obrigação>, havia um outro quarto de mysterios mais transcendentes para elles, com 
o seu <altar> [...] Além de <ali babá>, o deus em forma de menino, havia nesse quarto 
ainda um outro mais expressivo e característico, coberto de pano vermelho e cingido 
por colares de <oiás> [...]. Era esse ídolo que presidia as <obrigações> dos devassos 
[...] (Bruxaria [...], 1912a, p. 2). 

E as relações prosseguem: “Dizia-se que o <xangô>, pupilo do sr. Euclides Malta, 

trabalhava por ordem deste [...]” (Bruxaria [...], 1912a, p. 2): 



 

IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18261698 

 
18 

A guisa de petição, jogado aos pés de um <oghum>, foram encontrados muitos 
pedaços de papel escritos a tinta ou a lapis e cuja reprodução a nossa penna de 
jornalista repelle. Entre esse papeis um nos despertou attenção, porque logo no alto 
tinha gravado o nome do sr. Governador e assim dizia: <Dr. Euclides Malta [...] Roga 
a <baba>, <oghum> e a <cangou> pelo seu parente. (Bruxaria [...], 1912a, p. 2). 

Todas as esculturas citadas no Jornal de Alagoas, que estariam ligadas a Euclides Malta, 

encontram-se na Coleção Perseverança e atestam indícios de feitura, de sincretismo e de mão 

afro-alagoana, misturadas com esta história de dor e apagamento. A primeira das imagens seria 

a representação de Ogum, orixá guerreiro, relacionado ao bélico, dominador dos metais, das 

armas e das ferramentas agrícolas (Verger, 2018). A escultura de madeira retrata a figura 

masculina ereta com um braço rente ao corpo e outro levantado. Segundo Lody (1985), esta 

posição tipifica o orixá que simboliza uma pedra de amolar, no braço esquerdo e uma lâmina, 

no direito, que seria amolada pela pedra. Em sua face, identificamos três riscos brancos pintados 

verticalmente, em cada lado, que estariam próximos das escarificações que encontramos nas 

esculturas africanas de procedência Iorubá. Segundo Almeida (2006), os três traços curtos é 

uma identificação étnica relacionada a Ifé, antiga cidade nigeriana. 

Quanto à indumentária, há predominância do vermelho, cor que também, assim como o 

azul escuro, está associada a Ogum, principalmente na Umbanda, onde é sincretizado como São 

Jorge. Toda peça é aparentemente coberta por uma túnica, mas, se separados, formam uma 

camisa e uma calça feitos com forro de tecido de algodão branco e coberto por uma espécie de 

brim com listras escuras, que também caracterizam este orixá (Thompson, 2011). No colarinho 

e nas bordas das mangas, há um bordado em crochê branco arrematado com linha vermelha, 

denunciando trabalho artesanal e utilização de outras técnicas (Figura 6). 

Figura 6 – Ogum. Madeira, vidro e algodão, 53 cm x 4 cm 

 
Fonte: acervo do Instituto Histórico e Geográfico de Alagoas. 



 

IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18261698 

 
19 

Ao redor da escultura, há uma corrente de metal com evidências de cor amarelada, 

certamente do bronze que denuncia ser Ogum um orixá do ferro. Testemunho recolhido na 

África por Verger (1957, p. 43) diz: 

Ogum, aliado do homem com uma mão rápida e diligente 
Ogum, dono das fimbrias altas dos tronos das palmeiras 
Ogum amarra seu cutelo com um cinto de algodão 
Ogum do cutelo negro afiado 
A enxada é filha de Ogum 
O machado é filho de Ogum 
Ogum saudação do ferro sobre a pedra 
O ferreiro do céu inteiro  

A corrente é alusiva aos pendentes que compõem as ferramentas que Ogum carrega para 

cuidar da terra. Esta espécie de pingente é chamada em Ilesha, cidade da Nigéria de onde saíram 

muitos cativos para o Nordeste brasileiro, de amula ogun (pingente de Ogum), que lhe atribui 

poderes automultiplicadores e a potencialidade do ferro (Thompson, 2011). É importante 

apontarmos a informação sobre a “[...] presença de uma chave de ferro” que Duarte (1974, p. 26) 

cita em seu catálogo. Em nossa investigação, não identificamos nenhum elemento a mais do 

que os descritos aqui e nem fomos esclarecidos, pelo Museu do IHGAL, a respeito da ausência. 

A chave seria a identificação de São Pedro, santo católico, também sincretizado, nos xangôs 

alagoanos, a Ogum (Duarte, 1974). 

Uma grande faixa vermelha, provavelmente um alacá (pano da costa), também 

semelhante aos panos de cobrir oferendas recolhidas pela Missão de Pesquisas Folclóricas em 

1938, finaliza a composição. Em cada lado, há um bordado em sianinha branca de três letras 

– OGS – referenciadas, nos escritos a respeito, ao nome Ogum. Seria Ogum Salve?  

Ao despirmos a escultura (Figura 7), encontramos outra composição. Há uma peça que 

foi construída com referência africana. A pintura do que seria uma tanga é a representação 

de uma saia que Ogum carrega, chamada de Màrìwò, confeccionada por franjas de folhas de 

dendezeiro desfiadas (Verger, 2018). 

Figura 7 – Ogum (despido). Madeira, vidro e algodão. 53 cm x 4 cm 

 
Fonte: acervo do Instituto Histórico e Geográfico de Alagoas. 



 

IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18261698 

 
20 

Percebe-se que o artista buscou a simetria, as linhas e o entalhe da madeira tipicamente 

alinhado à técnica africana. Contudo, a forma da cabeça, que parece ter sido construída em duas 

partes, difere das esculturas africanas produzidas em blocos únicos de madeira. Na escultura da 

Perseverança, por exemplo, o artista trabalhou certa proporção, mesmo produzindo um corpo 

que tende para o lado direito e, por isso, aparenta ser volumoso. Neste aspecto, o artista não 

segue a desproporção entre tronco e cabeça que há na essência da escultura africana. 

Pela fidelidade aos traços humanos, depreende-se que o artista da escultura de Ogum, 

talvez, tenha buscado reproduzir o retrato de alguém; quem sabe um representante de terreiro, 

associação bastante comum na concepção de estatuetas no Nordeste, por homens conhecidos 

como riscadores de milagres, que modelavam e pintavam ex-votos, artistas preocupados com a 

descrição de detalhes e expressões na representação, como atesta Valladares (1967, p. 91): 

“Riscador, porque vem do risco, que quer dizer traço, desenho, forma, figura. Riscador de 

milagres, para dizer daquele que habilitou a interpretar o supra-real, trazendo-o à fácil 

compreensão.” 

Quanto à imagem de Ogum, teria sido esta escultura, a do quarto misterioso apontado 

pelo Jornal de Alagoas que pertencia a Euclides Malta, encomendada por Tia Marcelina a um 

artista local? Seria esta peça alusiva ao governador, detentor do título de Papa do Xangô de 

Alagoas? Não há resposta concreta para a hipótese. Contudo, sem dúvida, há feição e traços muito 

humanos, aparentando uma tentativa fidedigna de representação no cabelo, olhos, nariz, boca e 

queixo. Lembremos que essa tentativa de reproduzir um quase retrato distancia-se do fazer 

africano, pois, mesmo que essa busca por representar uma figura humana fosse intrínseca ao 

trabalho dos entalhadores africanos, era inadmissível reproduzir a imagem real de um humano. 

O que vemos, nas esculturas africanas, por exemplo, é a representação e não a cópia, como 

confirma Willett (2017, p. 20): “[...] as esculturas africanas não são retratos de indivíduos, elas 

devem ser verossimilhantes.” 

Voltando à análise da escultura de Ogum, percebemos o rosto inchado, que não se 

assemelha aos sulcos da escultura africana; as sobrancelhas, cabelos e cavanhaque pintados 

grosseiramente são fortes indícios de que o fazer das esculturas usadas nos terreiros de 

Alagoas estava muito próximo da prática dos santeiros na produção dos ex-votos. Estes, 

também conhecidos como milagres, são importantes símbolos de gratidão ao santo que foi 

rogado pela graça concedida. Esculturas popularmente associadas ao catolicismo, mas não 

exclusivas deste, conforme atesta Araújo (1964, p. 28), ao referenciar o uso no candomblé em 

Piaçabuçu, interior alagoano: 



 

IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18261698 

 
21 

[...] o ex-voto preventivo antecede ao que possa acontecer e no caso de doenças ele 
a evita: a oferta a Xapanã, o presente de flores, sabonetes, perfumes à Janaína, o 
deixar como “agrado” um naco de fumo na proa da canoa para o Negro d’água, as 
flagelações que os “penitentes” fazem para “alimentação das almas”, lanhando o 
dorso com a “disciplina”. 

A Figura 8 mostra detalhes de traços humanizados nessas representações. 

Figura 8 – Detalhe dos traços bastante humanizados 

 

Fonte: acervo do Instituto Histórico e Geográfico de Alagoas.  

Essa referência aos ex-votos já tinha sido apontada por Ramos (2010), num de seus artigos 

mais conhecido sobre arte africana, “Arte negra no Brasil”, no qual ele evidencia o trabalho de 

pesquisa desenvolvido por Luís Saia, durante a Missão de Pesquisas Folclóricas no Nordeste 

do Brasil, liderada por Mário de Andrade, em 1938. 

Se nossa intenção é encontrar a mão de um artista genuinamente brasileiro, nordestino, 

quiçá afro-alagoano, não podemos deixar de lado os ex-votos. Neles, certamente, encontram-se 

os vestígios das técnicas de manipulação da madeira, de modelagem e de pintura fortemente 

visíveis nas esculturas que integram a Coleção Perseverança. Analisar a plástica desses 

milagres, sob a perspectiva de feitura e simbologia, aproxima-nos, ainda mais, do africano, do 

seu descendente e do contexto em que estavam inseridos. Essas “esculturas de milagres”, 

conforme Ramos (2010, p. 258): 

[...] refletem uma inegável influência afro-negra, revelável em muitos exemplos, como 
o corte africano de certos rostos prognatas; o nariz-eixo dominando o conjunto da 
cabeça; a simplificação “cubista” dos símbolos a representar; o olho em baixo-relevo, 
que caracteriza as esculturas africanas [...] a fixação ideográfica dos detalhes, ou 
abstração simbólica, a pintura das peças esculpidas.  

As Figuras 9a e 9b apresentam croqui e cabeça de ex-voto coletados em 1938 por Luís 

Saia (1944). 



 

IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18261698 

 
22 

Figura 9a – Croqui de ex-voto 

 
Fonte: Saia, 1944, p.10 

Figura 9b – Cabeça de ex-voto 

 
Fonte: Saia, 1944, p.10. 

Luiz Saia (1944), ao analisar os ex-votos colhidos em sua viagem, constatou não haver 

dúvida de que a produção desses milagres, viva no Nordeste brasileiro, é totalmente de origem 

afro-negra. Seja no entalhe, na pintura e nos nomes dos santos atribuídos, a presença da feitura 

do negro estará lá. Ele afirma: 

Embora esteja o milagre, do ponto de vista cultural, inserido na tradição católica, de 
modo nenhum se poderá classificá-lo como caso de arte religiosa e muito menos 
católica [...] trata de uma escultura mágica pelo funcionamento, autenticamente 
mestiço, como fenômeno de arte e de tradição técnica afro-negra pela origem (Saia, 
1944, p. 19).  

Os milagres carregam os nomes dos santos católicos, são revestidos de elementos 

cristãos, mas, na feitura e no sentido, carregam a essência do artista afro-brasileiro, do Nordeste, 

detentor da forma e da talha que lhe é peculiar. Cotejam as representações do corpo humano, a 

obediência às leis de interpretação plástica e as linhas que aproximam este entalhador da feitura 

africana. Preocupado em evidenciar tais particularidades, Saia (1944, p. 18) constrói o seguinte 

esquema para sua análise: 

1) Corte africano. É uma solução plástica corrente na escultura afro-negra e facilmente 
identificável em grande número de cabeças estudadas; 2) Nariz – eixo. Este tipo de 
composição que comprida o nariz e lhe dá função de predominante-diretor do 
conjunto; 3) Cubismo. Ainda que seja um pouco arbitrário falar hoje em cubismo 
quando se faz referência à arte primitiva, uma vez que esta nunca se propôs o problema 
cubista como ponto de partida, a expressão servirá, contudo para designar, à falta de 
outra, um tipo de composição muito corrente entre os afro-negros, em que os 
problemas plásticos são solucionados de modo a conseguir-se uma simplificação 
purista dos símbolos a representar. Aquilo que entre os modernos foi uma pesquisa, 
entre os primitivos, particularmente na escultura afro-negra, deve ser visto apenas 
como consequência do processo de criação artística; 4) Olho em baixo-relevo. Este 
detalhe técnico, corrente na escultura afro-negra, é comum na dos milagres; 5) Fixação 
ideográfica de detalhes. É comum nas esculturas de milagres se encontrar certos 
detalhes anatômicos, tais como olho, orelhas, sobrancelhas, marcas indicativas, 
apenas anotadas ideograficamente. Esta maneira de fixar detalhes é corrente entre os 
primitivos, inclusive entre os afro-negros. O seu comparecimento nas peças 
nordestinas não vem comprovar que não se deve filiar estas à escultura católica, mas 
também que o mestiço desta região ainda carrega nos seus costumes uma participação 
muito sensível das culturas primitivas; 6) Pintura [...] funciona de maneira ideográfica, 



 

IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18261698 

 
23 

serve para representar uma noção necessária e comparece plasticamente não como 
cópia da natureza, mas como representação esquemática da noção que se deve fixar. 

Na perspectiva apontada, a leitura de Saia (1944) nos explica quão próximos estão 

os ex-votos das esculturas dos terreiros. A similaridade é tamanha a ponto de olharmos para as 

esculturas e identificarmos que o artista estava intuído não somente na confecção de um 

fetiche, mas de sincretismo que o permitia dialogar com outras situações, dentre elas, 

imprimir, na feitura dos orixás, a referência dos santos católicos, permitindo, assim, um traço 

e modelagem nordestinos, centrados no improviso do corte, na pintura e com acentuadas 

características humanas. 

A peça que apresentamos a seguir (Figura 10) carrega as características afro-negras 

apontadas por Saia (1944). Trata-se da representação de Xangô, que porta na cabeça um machado 

duplo e no pescoço um colar nas cores vermelho e branco. Atentemo-nos à pintura da cabeça, 

agora em cor vermelha, com pontos em branco; como também o contorno preto que evidencia a 

profundidade dos olhos de vidro. Novamente, há o desenho do cavanhaque, que surge como uma 

marca do artista com referência à reprodução realista. A boca não aparenta ter sido modelada, 

mas produzida através de um rasgo, delimitando, aparentemente, os lábios finos. 

Figura 10 – Xangô. Madeira e tecido de algodão. 38 cm x 8 cm 

 

 

 
Fonte: acervo do Instituto Histórico e Geográfico de Alagoas. 

A roupa que veste a escultura é um paramento de missa, túnica na parte de baixo e uma 

capa ou colete por cima desta, ambas feitas em algodão vermelho e costuradas com linha branca. 

Há apliques de búzios por toda a peça, três composições em forma de flores na parte da frente 

e aplicações individuais que pendem do contorno da roupa. Há um bordado de ramos, em linha 

dourada, que delineia toda a frente do colete. 

O mais surpreendente da peça, descobrimos, quando levantamos a manga esquerda da 

túnica. Por baixo desta, em anexo à escultura, há um corpo de criança esculpido com as mesmas 



 

IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18261698 

 
24 

características da figura maior; tendo um furo, no topo da cabeça, que deduzimos ter existido 

um oxê do mesmo modelo da figura principal. Lody (1985) afirma que a presença da criança 

deve-se ao sincretismo que a peça carrega, pois trata-se da imagem de Nossa Senhora carregando 

em seu colo o Menino Deus (Figura 11a). A túnica parece esconder algo que, aparentemente, 

prova o que já referenciamos ao longo desta narrativa, a maneira como os africanos tiveram que 

imprimir, em imagens católicas, deuses africanos e, assim, preservar seu credo num dualismo 

que, além de ter se estabelecido no contato com outras culturas, tornou-se uma “[...] exigência do 

pensamento místico, uma lei geral da estrutura sagrada” (Bastide, 2011, p. 103).  

Despida a escultura, encontramos agora um corpo todo pintado em vermelho com os 

mesmos pontos brancos da cabeça. Certamente, trata-se de uma escultura de encomenda 

representativa a um iaô, em iorubá ìyàwò, iniciado. O corpo pintado e a aparente cabeça raspada 

significam um ritual de iniciação, em que o adepto à religião entrega-se para o renascimento a 

partir do nascimento do orixá: “[...] não é um ato artístico ou estético, é uma obrigação 

sacramental [...]” (Kileuy; Oxaguiã, 2009, p. 117). A Figura 11b mostra uma foto de José 

Medeiros (1957) para a reportagem “As noivas dos deuses sanguinários”, relativa à iniciação de 

iaôs na Bahia. 

Figura 11a – Escultura de Xangô despida 

 
Fonte: acervo do Instituto Histórico e Geográfico de 

Alagoas. 

Figura 11b – Iniciação de iaôs na Bahia 

 
Fonte: Medeiros, 1957, p. 20. 

Segundo Kileuy e Oxaguiã (2009), a palavra iorubá iaô (ìyàwò) é ambivalente, 

independe de sexo. Ela pode ser traduzida com ìyà, mãe; awó, segredo – a “mãe do segredo”; 

ou ainda ìyàwóòrìsà – “a mãe do segredo do orixá”. Recebe ainda o nome de omo òrìsà, “filho 

de orixá”, ou de elegún, aquele que recebeu o sagrado privilégio de “ser montado” (gún) por 

uma divindade. 

Essa ambiguidade referenciada à iaô, que lhe dá a possibilidade de ser mãe, permite-nos 

corroborar as informações sinalizadas por Lody (1985) e Andrade (2015). O primeiro autor 



 

IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18261698 

 
25 

afirma que, por ser um oxê antropomórfico de Xangô e, por projeção, da família mítica 

deste orixá, a escultura também poderá ser referente a Oxum Ekum, uma das esposas de 

Xangô. O segundo autor, a partir do apontamento de Lody, complementa que a imagem é 

referente a Nossa Senhora dos Prazeres, que leva o Menino Jesus no braço, “[...] mais provável, 

Nossa Senhora do Rosário dos Pretos ou Nossa Senhora da Conceição, que é a representação 

que possui maior afinidade com Oxum” (Andrade, 2015, p. 173). Esses autores, mesmo não 

referenciando com certa profundidade teórica a aproximação, certamente relacionaram a 

escultura a Oxum pela presença do que consideram ser uma meia-lua, um dos símbolos daquele 

orixá, esculpida sob um escudo nas costas. 

A terceira e última escultura, que o Jornal de Alagoas refere como um dos protetores de 

Malta, é Xangô Nilê, um orixá que, segundo o texto do dia 4 de fevereiro de 1912, é “aleijado 

e com filho ao braço”. Trata-se de uma escultura na qual foi mantida a cor natural da própria 

madeira. O artista atentou-se para o acabamento envernizado e o uso de tinta deu-se somente 

nos cabelos e no contorno dos olhos.  

Observar que a proporção utilizada no entalhamento foge dos padrões das esculturas 

anteriores. Talvez o artista quisesse se aproximar mais das formas africanas primitivas, nas 

quais a cabeça e, em alguns casos, o tronco são maiores do que as pernas e os braços. Assim 

esculpida, numa forma quadrada, a cabeça é composta por sobrancelhas e olhos pintados. Estes 

recebem em volta tinta preta, o que os diferem das esculturas analisadas anteriormente. 

Observar que a boca, lábios finos, segue a mesma linha do risco irregular (Figura 12). 

Figura 12 – Xangô Nilê. Madeira, 41x13 cm 
 
 
 

Fonte: acervo do Instituto Histórico e Geográfico de Alagoas. 
 

O braço direito, como evidenciou o periódico em 1912, apresenta um defeito proposital 

em sua forma. Trata-se de um membro mais curto, diferentemente do outro que segura o Menino 

Jesus. No busto, parte superior esquerda, há um volume, decerto um caroço ou inchaço. Essa 



 

IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18261698 

 
26 

analogia permite acrescer à nossa análise que esta escultura, pela forma e pela estética, está 

diretamente conectada com a produção dos ex-votos que, como mencionado, eram 

encomendados e ofertados aos santos como forma de agradecimento pela cura de alguma 

doença. Neste caso, a escultura retoma, aqui incluímos as palavras de Lody (1985, p. 10),  

[...] uma leitura sobre a produção de esculturas em madeira de africanos no Brasil que, 
entre outras opções de explicar seus conhecimentos de artesãos, encontram na forma 
colonizada e submissa de fazer santos e ex-votos para o consumo das igrejas, um 
caminho de produção e, ao mesmo tempo, de resistência [...] 
 

A Figura 13a traz detalhe do Menino Jesus tendo um prego na cabeça, uma 

característica dos ex-votos. A Figura 13b exibe cabeça de ex-voto recolhida por Luiz Saia em 

1938. No colo da Figura 13a, há uma pequena escultura do Menino Jesus, que se agarra ao 

braço irregular da escultura maior. Os traços e a pintura são os mesmos da figura principal, 

cabelo, sobrancelhas e olhos demarcados. No topo da cabeça, um pequeno ferro, alusivo a um 

prego, talvez indicando a presença de outro elemento. Observar que esse ferro é similar ao da 

cabeça de ex-voto coletada por Saia (1944). A similaridade não está somente nesse detalhe, 

mas no entalhe do nariz, das orelhas rentes à cabeça e do pescoço grosso e alongado; também 

na cisão da boca, na pintura do cabelo, sobrancelhas e olhos. 

Figura 13a – Detalhe do Menino Jesus 

 
Fonte: acervo do Instituto Histórico e Geográfico de 

Alagoas. 

Figura 13b – Cabeça de ex-voto 

 
Fonte: Saia, 1944, p. 48. 

Se observarmos o conjunto da escultura e interpretarmos que ela configura-se também 

como referência a um ex-voto, principalmente pela boca incisada e sobrancelhas unidas, é 

possível afirmar que se trata da representação de Santo Antônio, venerado na igreja católica. 

Primeiro, pela forma da roupa, uma bata única, arrematada pela cintura com acabamento que 

se mistura com a imagem do filho que segura no braço, e o cabelo pintado, marcando o contorno 

da cabeça, características específicas daquele santo.  

Assim, a nomenclatura Nilê, do Xangô Nilê, estaria associada ao orixá Ogum, 

sincretizado também como Santo Antônio em algumas cidades do Nordeste do Brasil. Ogum 

Onirê, Ogum Irê, por corruptela Nilê, é referenciado na África, especificamente na Nigéria, 



 

IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18261698 

 
27 

como um temível guerreiro que se apossou da cidade de Irê, recebendo, assim, o título de rei 

de Irê (Verger, 2018). Santo Antônio estaria conectado com o perfil de Ogum, por ter sido 

um soldado português. A escultura da Coleção Perseverança é mais um exemplo da dualidade 

dos orixás. 

Acrescemos a esta observação as imagens de Santo Antônio, produzidas em nó de pinho 

(segmento resinoso dos galhos da araucária) por escravos, em São Paulo, na primeira metade 

do século XIX, especificamente em 1847. Em forma, essas esculturas muito se aproximam da 

representação de Xangô Nilê. Foram entalhadas nas fazendas de café e devidamente analisadas 

por Lemos e Silva (2008, p. 115), que afirmam: “O culto ao Santo Antônio se propagou entre 

os escravos do Vale do Paraíba, propiciando a feitura de suas pequenas imagens.” 

A análise dos autores citados abre um pressuposto na narrativa histórica da arte 

brasileira, especificamente a afro-brasileira. Desse pressuposto, esse autor contraria a 

afirmação de Cunha (1983), quando afirma ter existido um intervalo de 100 anos, de 1840 a 1940, 

na produção artística do negro. Lemos e Silva (2008) atestam que há um equívoco do 

estudioso, pois não aprofundou suas pesquisas sobre os negros em São Paulo. Nesta 

concepção, as análises sobre as esculturas de nó de pinho, desenvolvidas por Lemos e Silva 

(2008), permitiram-lhes identificar produção negra desde o século XVI, adentrando e 

intensificando-se no início do XIX.  

De tal análise, inferimos que esta produção apontada por Lemos e Silva (2008) possui 

entalhe peculiar, que muito se assemelha, pela forma e função, ao acervo vastíssimo de ex-votos 

nordestinos e às esculturas de terreiros, esculpidas em madeira, encontrados em coleções. 

Lemos e Silva (2008) ainda se referem à semelhança, em alguns pontos, da escultura de 

nó de pinho com as africanas, entre as quais algumas estatuetas lembram muito, na fisionomia, 

postura do corpo e desenho nos braços, as figuras minkisi da cultura Kongo, “[...] usados no 

baixo rio Zaire como fetiches para garantir a boa sorte, evitar a desventura, ou na mão de 

feiticeiros maus, levar o infortúnio para os outros” (Slenes apud Lemos; Silva, 2008, p. 115).  

 

ÚLTIMOS RABISCOS PARA ESCREVER AS POSSÍVEIS CONSIDERAÇÕES 

Nesta visada, se essas esculturas carregam cores, formas aproximadas a figuras reais, 

simetria, nomes de santos católicos, paramentos e indumentárias para esconder a religiosidade 

tão presente nas imagens africanas, certamente esses são elementos substanciosos para 

afirmarmos que as mãos que manipularam a madeira são de um africano e/ou afrodescendente, 

em terras alagoanas, conectado com a realidade local e preocupado em manter certo 

tradicionalismo da feitura, além de sua reprodução sincrética da África imortal, “[...] 



 

IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18261698 

 
28 

provando, numa reminiscência arcaica, a persistência do sentimento de sua origem”  (Etzel 

apud Silva, 2006, p. 56). 

Todos esses motivos visuais levam-nos a não só atestar uma produção local, como 

também a construção de uma assinatura e imaginária popular. Em outras esculturas, parte da 

coleção aqui estudada, são notáveis a similaridade no corte, no movimento do tecido das 

túnicas, especificamente na parte de baixo das saias, nos olhos vitrificados, nos braços 

articuláveis, no verniz e na utilização das cores. Esses aspectos evidenciam o quanto o 

catolicismo está presente no terreiro e, ainda, que o perfil do artista desse mesmo terreiro é o que 

produz altares para santos católicos. 

É imprescindível afirmar que as esculturas, provavelmente, foram produzidas num 

mesmo ateliê, por uma linhagem construtiva entre santeiros e frequentadores de xangôs, 

conhecedores dos símbolos do candomblé e do catolicismo, de homens que conheciam o Pai 

Nosso e o som dos ilus. Essa miscelânea, a nosso ver elemento fundamental de uma 

sensibilidade artística, é intrínseca desde os primeiros registros dos negros em território 

nacional e fortemente conduzida pelo catolicismo, que culminou com o que conhecemos como 

Barroco, seja nas representações em pinturas, seja nas esculturas. 

Para findarmos, é salutar a informação apresentada em Pintores Negros dos Oitocentos 

(Leite, 1988, p. 14), que evidencia esses traços que configuraram um estilo próprio e espécie 

de escola/ateliê, na qual, imbuídos do teor católico, competia ao africano e a seus descendentes, 

“[...] o papel importantíssimo na produção de objetos destinados ao culto das igrejas e dos 

terreiros ou à simples intimidade doméstica”. Nesta perspectiva, convém-nos pensar que há 

muito dos candomblés nas igrejas e destas nos candomblés. É só verificarmos os altares 

adornados de santos negros e pejis repletos de orixás referenciados aos santos católicos. 

 

REFERÊNCIAS 

ALMEIDA, Maria Inez Couto de. Cultura Iorubá: costumes e tradições. Rio de Janeiro: Dialogarts, 2006. 

ANDRADE Carlos Drummond de. A flor e a náusea. In: ANDRADE, Carlos Drummond de. A rosa do Povo. 
São Paulo: Companhia das Letras, 2012. p. 13-14. 

ANDRADE, Fernando A. Gomes de. Legba: a guerra contra o xangô em 1912. Brasília: Senado Federal, 2015. 

ARAÚJO, Alceu Maynard. Ritos, sabenças, linguagem, artes e técnicas. São Paulo: Edições Melhoramentos, 
1964. (Coleção Folclore Nacional, v. 3). 

BASTIDE, Roger. Ensaio de uma estética afro-brasileira. In: BASTIDE, Roger. Impressões do Brasil. 
Organização e prefácio Fraya Frehse e Samuel Titan Jr. São Paulo: Imprensa Oficial do Estado de São Paulo, 
2011. p. 93-121.  

BEZERRA, Edson. Manifesto sururu: por uma antropofagia das coisas alagoanas. Maceió: Viva, 2014. 



 

IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18261698 

 
29 

BRUXARIA: Xangô em acção – a oligarchia e o ‘oghum’. O povo invade os covis – Documentos preciosos – 
um bode sacrificado – Exposição de ídolos e bugigangas. Jornal de Alagoas, Maceió, ano V, n. 24, p. 1, 4 fev. 
1912b. 

BRUXARIA: uma sessão de feitiçaria – A música e cantigas dos filhos de santos – A camara dos mysterios – 
Xangô em confusão – Notas e informações. Jornal de Alagoas, Maceió, ano V, n. 25, p. 2, 6 fev. 1912a. 

BRUXARIA: Xangô em confusão – Mais notas e informações – Os mystérios da carne – “santos” de Santa 
Luzia do Norte. Jornal de Alagoas, Maceió, ano V, n. 27, p. 1, 8 fev. 1912c. 

CUNHA, Mariano Carneiro da. Arte Afro-Brasileira. In: ZANNINI, Walter. História geral da arte. São Paulo: 
Instituto Moreira Sales, 1983. p. 973-1033. 

DUARTE, Abelardo. Folclore negro das Alagoas. Maceió: Universidade Federal de Alagoas, 1974. (Catálogo). 

KILEUY, Odé; OXAGUIÃ, Vera. O candomblé bem explicado: nações bantu, iorubá e fon. Rio de Janeiro: 
Pallas, 2009. 

LEITE, José Roberto Teixeira. Pintores negros dos oitocentos. São Paulo. MWM Motores Diesel; Indústria 
Freios Knorr, 1988. 

LEMOS, Carlos A. C.; SILVA, Vagner G. da. A divina inspiração sagrada e religiosa: sincretismos. São Paulo: 
Museu Afro Brasil, 2008. 

LODY, Raul. Coleção Perseverança: um documento do Xangô alagoano. Maceió: Universidade Federal de 
Alagoas: Rio de Janeiro: FUNARTE/Instituto Nacional do Folclore, 1985. 

LODY, Raul. O negro no museu brasileiro: construindo identidades. Rio de Janeiro: Bertrand Brasil, 2005. 

MEDEIROS, José. Candomblé. Rio de Janeiro: Edições O Cruzeiro, 1957. 

RAMOS, Arthur. Arte negra no Brasil. In: ARAÚJO, Emanoel (org.). A mão afro-brasileira: o significado da 
contribuição artística e histórica. 2. ed. revista e ampliada. São Paulo: Imprensa Oficial do Estado de São Paulo: 
Museu Afro Brasil, 2010. p. 247-459. 

SAIA, Luiz. Escultura popular brasileira. São Paulo: Edições Gaveta, 1944. 

SALUM, Marta Heloisa Leuba. Estilos de esculturas em peregrinação: marcas de um Brasil africano ou de uma 
África brasileira em objetos de coleção. Textos escolhidos de cultura e arte populares, Rio de Janeiro, v. 11, n. 1, 
p. 9-32, maio 2014. 

SILVA, Dilma de Melo. Arte africana e afro-brasileira. São Paulo: Terceira Margem, 2006. 

SILVA, Vagner Gonçalves da. Arte religiosa afro-brasileira: as múltiplas estéticas da devoção brasileira. In: 
CERQUEIRA, Carlos Alberto C.; SILVA, Vagner Gonçalves da (cur.). A divina inspiração sagrada e religiosa: 
sincretismos. São Paulo: Museu AfroBrasil, 2008. p. 117-169. (Catálogo de Exposição). 

THOMPSON, Robert Farris. Flash of the spirit: African and Afro-American art and philosophy. New York: 
Vintage Books, 2011. 

VALLADARES, Clarival do Prado. A iconologia africana no Brasil. Revista Brasileira de Cultura, Rio de 
Janeiro, ano 1, v. 1, p. 37-48, jul./set. 1969. 

VALLADARES, Clarival do Prado. Riscadores de milagres: estudo sobre arte genuína. Rio de Janeiro: Vida 
Doméstica, 1967. 

VERGER, Pierre Fatumbi. Orixás: deuses iorubás na África e no novo mudo. Tradução de Maria Aparecida da 
Nóbrega. Salvador: Fundação Pierre Verger, 2018. 

VERGER, Pierre Fatumbi. Notas sobre o culto dos orixás e voduns. Dacar: IFAN, 1957. 



 

IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18261698 

 
30 

WALKER, Roslyn Adele. Anonymous has a name: Olowe of Ise. In: ABIODUN, Rowland; DREWAL, Henri; 
PEMBERTON II, John. The Yoruba Artist: new theoretical perspectives on African arts. London: Smithsonian 
Institution, 1994. p. 91-106. 

WILLETT, Frank. Arte Africana. Tradução de Tiago Novaes. São Paulo: Edições Sesc; Imprensa Oficial do 
Estado de São Paulo, 2017. 
 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI:10.5281/zenodo.18262955 

 
31 

 

ESCULTURAS DO MUSEU NACIONAL DE ARTE ANTIGA DE LISBOA (1884-2024): 
SACRALIZAÇÃO MUSEOLÓGICA E BIOGRAFIA CULTURAL DOS OBJETOS 

 
SCULPTURES OF THE MUSEU NACIONAL DE ARTE ANTIGA AT LISBON (1884-2024): 
MUSEOLOGICAL SACRALIZATION AND CULTURAL BIOGRAPHY OF THE OBJECTS 

 
ESCULTURAS DEL MUSEU NACIONAL DE ARTE ANTIGA DE LISBOA (1884-2024): 

SACRALIZACIÓN MUSEOLÓGICA Y BIOGRAFÍA CULTURAL DE LOS OBJETOS 
 

Maria João Vilhena de Carvalho1 
jovilhenacarvalho@yahoo.co.uk 

 
 
RESUMO 

Este artigo, partindo da apresentação pública no XIII Congresso Internacional da Escultural 
Devocional (CEIB, Penedo, Alagoas, 10 de outubro de 2024), propõe uma reflexão sobre a 
sacralização museológica das esculturas do Museu Nacional de Arte Antiga (MNAA), em 
Lisboa, ao longo dos seus 140 anos de existência. Com base no conceito de biografia cultural 
dos objetos, analisa-se a forma como as esculturas religiosas, originalmente dotadas de função 
devocional, adquirem novos significados no contexto museológico contemporâneo. Por meio 
do estudo das suas proveniências, transformações museográficas e práticas curatoriais, 
demonstra-se como a integração no museu representa uma forma de sacralização patrimonial 
simbólica, fundamentada na conservação, investigação, mediação e partilha de conhecimento. 
 
Palavras-chave: Sacralização museológica; Escultura devocional; Biografia cultural dos 
objetos; Museu Nacional de Arte Antiga. 

 
ABSTRACT 

This article, stemming from a public presentation at the 13th International Congress of 
Devotional Sculpture (CEIB) in Penedo, Alagoas, on October 10, 2024, urges readers to 
consider the museological sacralization of sculptures at the National Museum of Ancient Art 
(MNAA) in Lisbon over its 140-year legacy. Grounded in the concept of the cultural biography 
of objects, the article compellingly explores how religious sculptures, initially crafted for 
devotional use, gain new significance within the contemporary museum. By delving into their 
historical provenances, the evolution of museographic practices, and the strategies of curators, 
this work demonstrates that their presence in the museum not only conserves their artistic 
heritage aura but also transforms their symbolic sacralization, fostering a dynamic environment 
for research, mediation, and the sharing of knowledge. 

Keywords: Museum sacralization; Devotional sculpture; Cultural biography of objects; Museu 
Nacional de Arte Antiga. 

 

 
1 Historiadora portuguesa, com formação em História da Arte, é doutorada em História da Arte, Museologia e 
Património Cultural pela Faculdade de Ciências Sociais e Humanas da Universidade NOVA de Lisboa em 2014. 
Desde 2000, é a curadora responsável pela Coleção de Escultura do Museu Nacional de Arte Antiga em Lisboa, 
tendo comissariado e participado em exposições em Portugal e no estrangeiro. É investigadora integrada do 
Instituto de História da Arte da NOVA/FCSH, filiada nos grupos de investigação Museum Studies e and 
Pre-Modern Visual and Material Culture.  



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI:10.5281/zenodo.18262955 

 
32 

 

RESUMEN  

Este artículo, basado en una presentación pública en el XIII Congreso Internacional de 
Escultura Devocional (CEIB, Penedo, Alagoas, 10 de octubre de 2024), propone una reflexión 
sobre la sacralización museológica de las esculturas del Museo Nacional de Arte Antigua 
(MNAA) de Lisboa a lo largo de sus 140 años de existencia. Partiendo del concepto de la 
biografía cultural de los objetos, el artículo analiza cómo las esculturas religiosas, originalmente 
dotadas de una función devocional, adquieren nuevos significados en el contexto museológico 
contemporáneo. A través del estudio de sus orígenes, transformaciones museográficas y 
prácticas curatoriales, el artículo demuestra cómo su integración en el museo representa una 
forma renovada de sacralización patrimonial simbólica, basada en la conservación, la 
investigación, la mediación y el intercambio de conocimientos. 

Palabras clave: Sacralización museística; Escultura devocional; Biografía cultural de los 
objetos; Museu Nacional de Arte Antiga. 

 

 

INTRODUÇÃO 

O Museu Nacional de Arte Antiga (MNAA), fundado em 1884 e instalado no Palácio 

dos Condes de Alvor, em Lisboa, é o mais antigo museu nacional, conservando e mostrando as 

mais significativas coleções de arte em Portugal, destacando-se, aqui, a sua coleção de escultura. 

Ao longo dos seus 140 anos de história, o museu tem vindo a desempenhar um papel central na 

recolha, preservação, estudo e exposição de objetos escultóricos de origem diversa. Na sua 

grande maioria, são provenientes de contextos religiosos, contando-se, na coleção, 

proporcionalmente, poucos exemplos de escultura ou de estatuária civil. Esta proveniência, 

marcada por uma trajetória de descontextualização e reinscrição museológica, é essencial para 

compreender o atual estatuto patrimonial, estético e epistemológico destas obras. 

A biografia cultural das esculturas do MNAA permite-nos atender às suas 

transformações ao longo do tempo – físicas, simbólicas e institucionais –, assim como à forma 

como o museu, enquanto espaço de produção de sentidos, contribuiu para uma “nova 

sacralização” museológica desses objetos. Essa nova sacralização não deve ser entendida em 

termos religiosos, mas atendendo à passagem da esfera do culto para a esfera do museu, enquanto 

processo de revalorização patrimonial e simbólica, motivado por critérios museológicos, 

historiográficos e artístico-materiais. A partir do processo de incorporação, que em Portugal 

pressupõe a sua impossível alienação do património, as esculturas ganham um novo estatuto de 

intocabilidade e de reverência, agora dentro do domínio laico do museu. 

Esta abordagem apoia-se na noção de biografia cultural dos objetos, tal como formulada 

por autores como Igor Kopytoff (1986) e Arjun Appadurai (1986), e segue os percursos das 

esculturas desde o seu contexto original – igrejas, conventos, capelas, ermidas, espaços 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI:10.5281/zenodo.18262955 

 
33 

 

devocionais privados – até à sua incorporação nas reservas e nas galerias do MNAA. Esta nova 

parte da história implica os processos de seleção, inventário, conservação, restauro, catalogação 

e exposição, processos que decorrem entre os tempos da permanência e os efémeros, todos 

eles inscritos em lógicas de construção de conhecimento e de autoridade museológica e 

histórico-artística. A musealização das esculturas envolve, assim, não só a sua preservação física, 

mas também a sua reinterpretação, reorganização e revalorização à luz de todas as narrativas 

passíveis de ser construídas a partir delas. Cada um dos núcleos, que pode autonomizar-se a partir 

do grande conjunto composto por perto de 2.600 objetos esculpidos que constituem a Coleção do 

MNAA, quer consideremos os tempos da produção artística ou o historial das suas funções, 

participa na construção de significados, determinando modos de receção e fruição das obras. 

Serão eles a modelar a perceção pública e social da escultura enquanto património artístico e 

histórico. A sacralização museológica contemporânea confere aos objetos um novo estatuto 

aurático (Benjamin, 1936) distinto, mas não dissociado, da sua origem sagrada.  

Neste início do segundo milénio, o conceito de “nova sacralização”, da renovação 

contínua do sentido das imagens, terá, assim, de entender-se em três planos interligados: a 

permanência do sentido sagrado original das esculturas/imagens, muitas delas encomendadas 

para contextos devocionais específicos; a tradição do museu como espaço simbólico de 

conservação do belo e do artístico, herdeiro do Mouseion helenístico; e a atuação contemporânea 

sobre os objetos museológicos conforme os princípios da definição do ICOM (2022), que 

valoriza a conservação ética, a acessibilidade inclusiva e a criação de experiências educativas e 

reflexivas. O modelo tripartido supõe, assim, a preservação material, mas também a sua 

capacidade de produzir sentido e memória no presente. 

 

BIOGRAFIA CULTURAL E PROVENIÊNCIA DAS ESCULTURAS 

O estudo da biografia cultural dos objetos pressupõe, como lemos, o reconhecimento 

das várias etapas de vida de cada peça e seus correspondentes significados: a sua criação, uso, 

desuso, deslocação e incorporação no museu. O conhecimento das proveniências é fundamental 

para esta análise. A coleção constituiu-se, desde finais do século XIX, por meio de transferências 

institucionais, doações, legados e aquisições no mercado de arte, modos de incorporação 

comuns às outras coleções do MNAA. As transferências mais significativas decorreram da 

extinção das ordens religiosas (1834-1910), da Implantação da República (1910), integrando 

bens que eram propriedade do Estado, mas estavam na posse da Casa Real, e da aplicação 

da Lei de Separação do Estado das Igrejas (1911) com a nacionalização dos bens eclesiásticos. 

Estas obras foram inicialmente depositadas em conventos e/ou na Academia de Belas-Artes de 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI:10.5281/zenodo.18262955 

 
34 

 

Lisboa, até serem integradas no Museu Nacional de Belas Artes e Arqueologia, fundado em 

1884 e antecessor do MNAA (1911). Por sua vez, as doações e os legados mais importantes e 

significativos, entre muitas outras civicamente generosas, foram o legado do poeta e político 

Guerra Junqueiro (1850-1923), a doação de Calouste Sarkis Gulbenkian (1869-1955) e a 

doação dos herdeiros do Comandante Ernesto de Vilhena (1876-1967), o maior colecionador 

de escultura portuguesa da primeira metade do século XX.  

Ao traçar esta história das esculturas do MNAA, pretendemos mostrar como o museu atua 

não apenas como um lugar de conservação e exposição, mas também como agente de 

transformação simbólica e institucional. A sacralização museológica aqui analisada é, por isso, 

um processo cumulativo e estratificado, que envolve decisões curatoriais, políticas patrimoniais, 

práticas de conservação e discursos historiográficos. Ao revisitar as esculturas do MNAA entre 

1884 e 2024, procuramos compreender como estas se transformaram em artefactos de culto 

museológico, ganhando um novo estatuto aurático e epistemológico no seio da instituição museal. 

A coleção carateriza-se hoje por uma notável amplitude cronológica e tipológica, 

fruto de um processo de incorporação gradual que se mantém até hoje. Inclui obras desde o 

século I a.C até ao início do século XIX, mas, no conjunto, predominam as imagens religiosas 

associadas ao culto católico datáveis entre os séculos XII e XIX. Destaca-se, assim, um núcleo 

coeso de imaginária, constituído por esculturas em madeira, pedra, barro cozido, barro cozido 

e vidrado e marfim, incluindo desde obras com carácter portátil e destinadas à contemplação, 

até grandes imagens de altar.  

O maior número de obras incorporadas a partir da extinção liberal das ordens religiosas 

e da aplicação da Lei de Separação do Estado das Igrejas, é oriundo de Lisboa, capital onde se 

concentravam grandes casas conventuais e múltiplas paróquias. Desta circunstância deriva a 

relativa dominância de esculturas em madeira barrocas e tardo-barrocas, em madeira dourada, 

estofada e policromada, sobreviventes ao Terramoto de 1755 ou produzidas na reconstituição 

patrimonial das casas religiosas após o cataclismo. 

 

TRANSFORMAÇÕES MUSEOGRÁFICAS E CURATORIAIS 

Ao longo da sua existência, o MNAA conheceu diversos modos de apresentação da 

coleção de esculturas, fruto de diferentes conceções narrativas. Durante décadas, estas obras 

de arte foram integradas em exposições “mistas”, junto com objetos de arte de outras disciplinas 

artísticas e ornamentais, em discursos cronológicos ou estéticos que raramente permitiam 

destacar a especificidade da escultura como forma plástica ou como testemunho cultural. 

A transformação substancial foi possível após a receção da doação ao Estado Português da 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI:10.5281/zenodo.18262955 

 
35 

 

coleção do Comandante Ernesto Vilhena, feita pelos seus herdeiros em 1969, constituída por 

mais de 1.500 exemplares, que triplicou o número de esculturas do acervo. Depositada no 

MNAA desde então, e definitivamente propriedade sua em 1980, a gigantesca incorporação 

obrigou a um redimensionamento logístico e conceptual, e foi o ponto de partida para a 

construção de uma exposição permanente autónoma, realizada pelo conservador Sérgio 

Guimarães de Andrade (Carvalho, 2017).  

Pela primeira vez, desde 1994, quando definitivamente inaugurada, foi possível 

representar, de forma sistematizada, a história da escultura portuguesa. A narrativa consolidou-se 

como um modelo de “acumulação dinâmica”, determinada por tempos e temas, na qual acabava 

por estar presente a memória do grande colecionador Vilhena: as peças expostas permitiram 

doravante mostrar o protagonismo da imaginária policromada, originalmente com funções 

devocionais, na construção da identidade artística nacional.  

Figura 1 – Doação da Coleção do Comandante Ernesto Vilhena (herdeiros); exposição permanente de Escultura 
do MNAA (1992-2009) 

 
Fonte: © MNAA, Arquivo da Coleção.  

Mostravam-se desde os mais antigos exemplares em madeira sobreviventes em 

Portugal, reunidos a uma protetora e colorida multidão de imagens em pedra, com as diferentes 

representações de Cristo, da Virgem Maria, de Santos e Santas, Anjos e Arcanjos, dos séculos 

XIV e XV, produzidas nos centros de Coimbra, Lisboa, Santarém, Évora ou Batalha. Algumas 

foram autonomizadas como masterpieces, outras compunham séries de imagens que seguem 

modelos consagrados. Já no universo das esculturas de Quinhentos, prolongava-se a linha da 

apetência pela imagem dos fins da Idade Média, mas noutras anunciava-se um novo sentido 

do corpo e da composição escultórica. Do século XVII em diante, mas sempre no mundo da 

imaginária devocional, predominava a madeira; o barro pontuava com algumas peças 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI:10.5281/zenodo.18262955 

 
36 

 

executadas nas oficinas monásticas, sobressaindo a de Alcobaça e, posteriormente, numa 

imensidade de figuras de presépio. Em todas elas, as linhas, as formulações e os movimentos 

característicos do proto-barroco e do barroco mostravam a adoção definitiva do sistema 

compositivo do contraposto. Mas, sobretudo, evidenciavam-se os sistemas caraterísticos 

portugueses da policromia, plenos de colorido; a luz, a sombra e as dinâmicas criadas pelos tecidos 

representados pelas diferentes técnicas do trabalho do dourado e do estofado, serão doravante 

características intrínsecas da imaginária devocional portuguesa. Na síntese museológica de 

Sérgio Guimarães de Andrade, o visitante reencontrava, no seu percurso, o Colecionador 

Ernesto Vilhena na múltipla presença da imagem, panteão tangível desde o quotidiano 

medieval, chegando até à grandiosidade barroca das peças provenientes das casas religiosas 

extintas, conciliando com muita clareza as identidades da história visual e patrimonial. 

Figura 2 – Sala do Presépio Português  

 
Fonte: © MNAA, Paulo Alexandrino. 

No início do milénio, o MNAA foi palco de profunda transformação museológica e 

museográfica, a que a coleção de escultura não foi, nem está, alheia. Em dezembro de 2015, foi 

inaugurada a Sala do Presépio Português, seguindo uma linha cronológica iniciada com os 

fragmentos mais antigos recolhidos no nosso património (século XVI), e terminando no último 

dos presépios monumentais, concluído já na primeira década do século XIX. De pequena escala, 

até às montagens cenográficas das grandes maquinetas, conjugam-se para mostrar no museu a 

representação da Natividade de Jesus, com a mestria escultórica e de acabamento até aos mais 

ínfimos detalhes nas pequenas imagens. Já na sala que serve de antecâmara à Capela das 

Albertas (antiga igreja do convento carmelita de Santo Alberto, que se conserva “dentro” do 

edifício desenhado pelo arquiteto Guilherme Rebelo de Andrade, construído entre 1937 e 1940), 

o Presépio dito dos Marqueses de Belas (MNAA inv. 642 Esc) veio fechar esse circuito em 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI:10.5281/zenodo.18262955 

 
37 

 

2018. Objeto de profundo restauro, investigação e remontagem, revelou-se ser a última das 

grandes máquinas de presépios barrocos, mas, afinal, não resultar da encomenda de altas figuras 

da nobreza, e sim de um rico comerciante burguês colecionador.  

Figura 3 – Sala de antecâmara da Capela das Albertas  

 
Fonte: © MNAA, Paulo Alexandrino. 

O ano de 2016 marca outra etapa, quando foi renovado todo o Piso 3 do Edifício Anexo 

Rebelo de Andrade, desde o início da sua abertura votado às exposições “permanentes” de arte 

portuguesa, abrindo-se a Galeria de Pintura e Escultura Portuguesas. Mostradas com uma 

museografia e uma luz integralmente renovadas, a pintura e a escultura foram consideradas como 

formas complementares da criação artística, passando a distribuir-se pelo espaço em conjunto. 

Consideraram-se não só as dominâncias de cada expressão artística na história das artes em 

Portugal, mas também as características identitárias destas duas coleções, das suas histórias, da sua 

história no MNAA e da história do MNAA. O mote do cruzamento das duas categorias de objetos 

artísticos fica assinalado à entrada pela pintura Ecce Homo (c. 1570, pintura sobre madeira de 

carvalho, Inv. 433 Pint.), aplicada num suporte museográfico vermelho, pormenor cromaticamente 

dissonante do sistema definido para todo o restante espaço expositivo cujas cores são neutras. 

O golpe de cor criaria a relação visual necessária com outro painel centralizado no topo oposto 

do espaço de entrada, com a sala que acolhe os Painéis de São Vicente (hoje em restauro mostrado 

ao público), reutilizando o “vermelho MNAA”, presente em todas as alas renovadas do museu.  

Figura 4 – Galeria de Pintura e Escultura Portuguesas  

 

Fonte: © MNAA, Paulo Alexandrino. 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI:10.5281/zenodo.18262955 

 
38 

 

A inclusão do Ecce Homo entre as esculturas mais antigas transmite o valor de ícone da 

obra, que, apesar de datar da segunda metade do século XVI, segue modelos da pintura medieval, 

congregando assim pintura e escultura enquanto expressões do longo tempo das imagens.  

Ainda nesta Galeria, as três arcadas do topo poente funcionam como o ponto de partida 

para o encontro do público com a escultura medieval. Trabalhadas como cabeceira erguida no 

topo das escadas, surgindo como dispositivos côncavos que retomam a forma das absides, 

destinaram-se à escultura em madeira policromada dos séculos XIII e XIV, com notáveis 

heranças dos modelos românicos.  

Neste “claustro” contemporâneo, de paredes descontínuas, entrevêem-se outras salas 

de exposição que são quadras interiores. Os painéis servem de anteparo expositivo dorsal 

para esculturas medievais em pedra, peças de escala significativa, esteticamente referenciais 

e individualizadas sobre os seus plintos claros que as destacam como masterpieces, 

mantendo a memória do conceito aplicado na antiga exposição permanente de Sérgio 

Guimarães de Andrade.  

A entrada na galeria interna da Escultura Medieval em pedra (século XIV-início do 

século XVI) faz-se pelas arcadas. Pequenos núcleos de Oficinas e Mestres autonomizam centros 

de produção na linha cronológica gótica, identificadas por títulos, agregando-se as obras pela 

sua identidade plástica e formal; surgem pousadas sobre étageres lacadas a branco desenhadas 

pela arquiteta Manuela Fernandes, como contemporâneos altares que individualizam cada uma 

das imagens. Em frente desta fiada de “altares”, ou sobre plintos destacados, uma obra “cabeça 

de série” condensa os caracteres desse centro ou de uma oficina determinada. Pretendeu-se, 

deste modo, tornar clara para o visitante uma história ancorada no tempo e no território, com 

expressão das dominâncias materiais, a determinação de centros de produção e de 

características compositivas e formais que, ao longo do percurso, vemos encaminharem-se 

progressivamente para modelos autorais. 

Figura 5 – Ala da Escultura Medieval, Galeria de Pintura e Escultura Portuguesas  

 
Fonte: © MNAA, Paulo Alexandrino. 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI:10.5281/zenodo.18262955 

 
39 

 

A orientação cronológica do circuito dirige para a última galeria do espaço central, 

ocupada pelas imagens esculpidas em madeira policromada do fim do século XV e primeiro 

quartel do século XVI, na sua maioria com origens retabulares, produzidas no contexto artístico 

luso-nórdico ou luso-flamengo. Continuando o percurso, nas salas interiores, e em diálogo 

constante com a pintura Quinhentista portuguesa contemporânea, destaca-se o importante 

núcleo de imaginária do Renascimento, maioritariamente produzido em Coimbra e esculpido 

no calcário macio de Ançã por João de Ruão ou por escultores formados na sua oficina. Em 

relação com este conjunto de imagens – em que se inclui um pequeno retábulo em pedra de 

devoção privada –, duas das mais importantes esculturas civis da coleção do MNAA rompem 

com o discurso. A primeira é um coroamento de fonte com as figuras do rei D. Manuel e da sua 

irmã rainha D. Leonor e respetivos emblemas, dita Fonte Bicéfala (Inv. 644 Esc.); a outra, o 

Jacente de D. Manuel de Lima (Inv. 2468 Esc.) esculpido provavelmente por Jerónimo de Ruão 

para a capela funerária do Convento de São Francisco da Cidade, em lioz de Lisboa, de retrato 

personalizado e armadura decorada com finos ornatos renascentistas, que paira na horizontal, 

suspendendo o circuito do sentido das imagens. 

O último núcleo da sequência das salas da Galeria volta a revelar o domínio da imagem 

esculpida no Barroco dos séculos XVII e XVIII, menos valorizada na história das exposições 

de escultura do MNAA.  

Figura 6 – Casamento Místico de Santa Catarina  

 
Fonte: © MNAA, Arquivo da Coleção e MNAA, Paulo Alexandrino. 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI:10.5281/zenodo.18262955 

 
40 

 

Contrariando a ideia preconcebida de um século XVII marcado pelo peso tenebrista da 

religiosidade, o corpo central de um retábulo em barro cozido e policromado com a 

representação do Casamento Místico de Santa Catarina, dá a ver uma nova expressão feliz da 

arte produzida em Portugal em contexto religioso, durante esse século. O conjunto é proveniente 

do Convento franciscano de Santa Catarina da Carnota, onde foi vandalizado e destruído. Os 

fragmentos foram resgatados pela polícia e posteriormente doados ao MNAA. O corpo central 

do retábulo foi restaurado por André Varela Remígio e montado em suporte museográfico 

desenhado pela arquiteta Manuela Fernandes. 

Na sala seguinte, apenas entrevista a partir do suporte museográfico do fragmento 

retabular, encena-se o espaço densamente povoado pelo dourado e intensa cor das esculturas 

do século XVIII. A pintura e a escultura alternam neste segmento, pontuadas pelas molduras 

em talha dourada. Um presépio de António Ferreira (c. 1701-1750), remontado em vitrina 

transparente, faz a ponte com a sala de exposição dedicada ao Presépio Português, situada no 

Piso 1 do mesmo edifício Anexo.  

Nesta descrição das últimas narrativas expositivas da escultura no MNAA, vimos 

abordando o processo de sacralização museológica através da exposição e dos seus significados. 

Museologicamente, apontamos ainda outros caminhos, tal como uma liturgia funcional do 

museu. A conservação, a investigação, a renovação do conhecimento, a permanente descoberta 

de significados, a reinvenção desses significados através da participação do público, fazem e 

refazem o museu. A biografia dos objetos não está, afinal, concluída no momento da 

incorporação, nem da exposição, prosseguindo o processo de sacralização museal das esculturas. 

Desse processo são indissociáveis o restauro e a conservação contínua das obras de arte, 

convocando a ciência da arte; a investigação documental e visual, que inesperadamente informa 

sobre proveniências improváveis e autorias insuspeitas.  

Está presente no olhar atento que vai redescobrindo camadas de história nas matérias 

das esculturas, como no caso paradigmático da imagem da Virgem com o Menino e São João 

Baptista (MNAA inv. 514 Esc), cultuada como Nossa Senhora da Caridade, de que hoje 

conhecemos a história quase completa, tal como a sua sobrevivência ao Terramoto de 1755. 

A Figura 7 expõe a imagem de Manuel Dias (1688-1755), em pinho silvestre e carvalho, 

dourada, estofada e policromada, proveniente da Ermida de Nossa Senhora da Caridade, 

Lisboa, 1917. 

 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI:10.5281/zenodo.18262955 

 
41 

 

Figura 7 – Virgem com o Menino e São João Batista, Nossa Senhora da Caridade, c. 1748  

 

Fonte: MMP /ADF / MNAA, inv. 514 Esc. e inv. 13 Mov. 

Foi redescoberta na intervenção de restauradores, conservadores e historiadores de arte, 

permitindo chegar ao seu encomendante (e à alteração do seu gosto durante o processo da 

encomenda), ao seu escultor Manuel Dias (popularmente identificado como “o Pai dos Cristos”) 

que a terá executado c. 1748 para a Ermida de Nossa Senhora da Caridade, em Lisboa, conhecer 

as variadas alterações ao longo da sua história material, que ficaram impressas nas formas e na 

policromia, mas também foram registadas sucessivamente nos desenhos e nas gravuras suas 

contemporâneas, continuando a ter culto celebrado como Nossa Senhora da Caridade até à sua 

passagem para o MNAA, em 1917 (Ribeiro; Cardoso; Carvalho, 2018; Saldanha, 2018). 

O processo de sacralização museológica das esculturas do MNAA revela-se, assim, 

como um fenómeno complexo e dinâmico, no qual convergem práticas de preservação material, 

investigação histórica, mediação cultural e experiência estética. Através da lente da biografia 

cultural dos objetos, torna-se evidente que o museu não é apenas o espaço que os guarda, mas 

também de reinscrição simbólica e de renovação de sentidos. 

As esculturas, outrora marcadas por funções devocionais específicas, assumem 

agora o papel de mediadoras de memória, identidade e conhecimento, em diálogo com 

públicos diversos. A sacralização contemporânea configura-se, assim, como uma forma de 

culto laico e partilhado, fundado na ética do cuidar e no compromisso com a valorização 

do património comum. 

 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI:10.5281/zenodo.18262955 

 
42 

 

Referências 

APPADURAI, Arjun (ed.). The Social Life of Things: Commodities in Cultural Perspective. Cambridge: 
Cambridge University Press, 1986. 

BENJAMIN, Walter. Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit. Paris: Librairie Félix 
Alcan, 1936. 

CARVALHO, Maria João Vilhena de. A Constituição de uma Coleção Nacional. As Esculturas de Ernesto 
Vilhena. Lisboa: Caleidoscópio, 2017. 

INTERNATIONAL COUNCIL OF MUSEUMS. Nova definição de museu. São Paulo: ICOM, 2022. Disponível 
em: https://www.icom.org.br/nova-definicao-de-museu-2/. Acesso em: 31 ago. 2025. 

KOPYTOFF, Igor. The cultural biography of things: commoditization as process. In: APPADURAI, Arjun (ed.). 
The social life of things: commodities in cultural perspective. Cambridge: Cambridge University Press, 1986. 
p. 64-91. 

RIBEIRO, Conceição; CARDOSO, Isabel Pombo; CARVALHO, Maria João Vilhena de. A “Virgem com o 
Menino e São João Batista” e o “Cristo Crucificado” do MNAA: Notas para a biografia material da escultura de 
Manuel Dias. In: SALDANHA, Sandra Costa; CARVALHO, Maria João Vilhena de (ed.). “O Pai dos Cristos”: 
esculturas de Manuel Dias (1688-1755). Lisboa: MNAA, 2018. p. 52-66. 

SALDANHA, Sandra Costa. Da Ermida ao Museu: o percurso da imagem de “Nossa Senhora da Caridade”. In: 
SALDANHA, Sandra Costa; CARVALHO, Maria João Vilhena de (ed.). O Pai dos Cristos: Esculturas de 
Manuel Dias (1688-1755). Lisboa: MNAA, 2018. p. 28-51. 

 

 

 

https://www.icom.org.br/nova-definicao-de-museu-2/


IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263028 

43 

 

SIMBOLOGIA DA IMACULADA CONCEIÇÃO E OS FRAGMENTOS 
VICENTINOS: EM BUSCA DA GÊNESE DA ARTE COLONIAL – 1559 

 
SYMBOLISM OF THE IMMACULATE CONCEPTION AND VINCENTIAN FRAGMENTS: 

IN SEARCH OF THE GENESIS OF COLONIAL ART – 1559 
 

SIMBOLISMO DE LA INMACULADA CONCEPCIÓN Y FRAGMENTOS VICENTINOS: EN 
BÚSQUEDA DE LA GÉNESIS DEL ARTE COLONIAL – 1559 

 
Percival Tirapeli1 

percivaltirapeli@gmail.com 
 
 

RESUMO 

As mais antigas talhas dos jesuítas no Novo Mundo – os Fragmentos Vicentinos de 1559 – são 
finalmente reveladas em sua beleza artística e importância histórica. Parte deles foi publicada 
pela primeira vez em Igrejas Paulistas – Barroco e Rococó, em 2003, com indícios de que se 
tratava das antigas talhas da segunda matriz de São Vicente, de 1559, do altar da Imaculada 
Conceição. Em 2023, confirmou-se que os fragmentos eram de São Vicente e foram todos 
catalogados e publicados em As Talhas Jesuíticas da Matriz de São Vicente – 1559, em 2024. 
A primeira análise dos símbolos existentes nas talhas indicava que um dos altares fora elaborado 
para abrigar a primeira escultura brasileira da Imaculada Conceição, modelada por João 
Gonçalo Fernandes em 1560. São quinze fragmentos que apontam para dois altares. Aqui 
destacou-se aqueles fragmentos da Imaculada, em especial o Sol, as Volutas das Águias, o Grifo 
e o Trono, que complementam os símbolos da imagem da Virgem com um anjo (faltante). 

Palavras-chave: Imaculada Conceição; Bestiário Simbólico; Talhas Jesuíticas; Simbologia 
Mariana; Oficinas Jesuíticas. 

 
ABSTRACT  

The oldest carvings of the Jesuits in the New World – the Vincentian Fragments of 1559 – are 
finally revealed in their artistic beauty and historical importance. Part of them was published 
for the first time in "Igrejas Paulistas – Barroco e Rococó" in 2003, with indications that they 
were the ancient carvings, from the second of São Vicente, 1559, from the altar of the 
Immaculate Conception. In 2023, it was confirmed that the fragments were from São Vicente 
and were all cataloged and published in “The Jesuit Carvings of the São Vicente Mother Church 
– 1559”, in 2024. The initial analysis of the symbols present in the carvings indicated that one 
of the altars was designed to house the first Brazilian sculpture of the Immaculate Conception, 
modeled by João Gonçalo Fernandes in 1560. There are fifteen fragments that point to two altars. 
Here, the fragments of the Immaculate stood out, especially the Sun, the Eagle Scrolls, the Griffin, 
and the Throne, which complement the symbols of the Virgin's image with an angel (missing). 

Keywords: Immaculate Conception; Symbolic Bestiary; Jesuit Carvings; Marian Symbolism; 
Jesuit Workshops. 

 
1 Professor titular do Instituto de Artes da Universidade Estadual Paulista; Mestre e Doutor pela Escola de 
Comunicação e Artes (ECA), Universidade de São Paulo (USP); e Pós-Doutor pela Universidade Nova de 
Lisboa (UNL). Autor de 33 livros sobre arte brasileira e patrimônio da América Latina, destacando-se Arte dos 
Jesuítas na Ibero-América (Loyola, 2020), Patrimônio Colonial Latino-Americano (SESC, 2018) e Igrejas de 
São Paulo Arte e Fé. Artista plástico. https://www.youtube.com/percivaltirapeli. @percivaltirapelli. 
Lattes: https://lattes.cnpq.br/1423636463797795. Orcid: https://orcid.org/0000-0001-5041-9641.  

mailto:percivaltirapeli@gmail.com


IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263028 

44 

 

RESUMEN  

Las más antiguas tallas de los jesuitas en el Nuevo Mundo – los Fragmentos Vicentinos de 1559 
– son finalmente reveladas en su belleza artística e importancia histórica. Parte de ellos fue 
publicada por primera vez en Igrejas Paulistas – Barroco e Rococó, en 2003, con indicios de 
que se trataba de las antiguas tallas de la segunda iglesia mayor de São Vicente, de 1559, del 
altar de la Inmaculada Concepción. En 2023, se confirmó que los fragmentos eran de São 
Vicente y fueron todos catalogados y publicados en As Talhas Jesuíticas da Matriz de São 
Vicente – 1559, en 2024. El primer análisis de los símbolos existentes en las tallas indicaba que 
uno de los altares había sido elaborado para albergar la primera escultura brasileña de la 
Inmaculada Concepción, modelada por João Gonçalo Fernandes en 1560. Son quince 
fragmentos que apuntan a dos altares. Aquí se destacaron aquellos fragmentos de la Inmaculada, 
en especial el Sol, las Volutas de las Águilas, el Grifo y el Trono, que complementan los 
símbolos de la imagen de la Virgen con un ángel (faltante). 

Palabras clave: Inmaculada Concepción; Bestiario Simbólico; Tallas Jesuitas; Simbolismo 
Mariano; Talleres Jesuitas. 
 

 

AS OFICINAS JESUÍTICAS 

Sabe-se que o encorajamento catequético, por parte da Companhia de Jesus, durou desde 

sua chegada no Brasil, em 1549, até a expulsão dos padres em 1759. Sendo uma companhia 

religiosa nova, tomou emprestados, do período medieval, os símbolos religiosos não 

contaminados com os modismos maneiristas e renascentistas. Tanto na Espanha como em 

Portugal, seguiram as estéticas românica e medieval por mais de três décadas.  

Neste artigo, são analisados os símbolos existentes em alguns fragmentos de talhas dos 

jesuítas no Novo Mundo, denominadas Fragmentos Vicentinos. A hipótese de serem estes 

fragmentos de um altar colateral, o da Imaculada Conceição, conduziu a pesquisa a basear-se 

primeiramente na procedência da madeira – cedro – e no fato de serem condizentes com o 

acervo do colecionador arquiteto George Przirembel, que os adquiriu, a saber: da mesa da 

comunhão, são duas cariátides antropomorfas (acervo Museu de Arte Sacra de São Paulo) 

e dois pilaretes; do(s) dois altar(es) colateral(is), quatro volutas zoomorfas, dois sois para o 

coroamento dos altares; quatro talhas vazadas para as laterais (dois Cordeiros de Deus, 

Grifo e Pássaros Trinos e partes do lambrequim). Todas com resquícios de douramento com 

técnica renascentista. 

AS OFICINAS JESUÍTICAS E OS FRAGMENTOS 

Em 1560, data em que João Gonçalo Fernandes modelou a imagem da Imaculada 

Conceição para a igreja em São Vicente, já havia fabricantes oleiros que eram irmãos jesuítas. 

Mais para o final do século, as atividades concentraram-se na cidade de Santos, onde o irmão 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263028 

45 

 

Francisco Dias construiu, em 1585, o Colégio São Miguel, no qual trabalhava o irmão 

carpinteiro Diogo Álvares. No coroamento do retábulo jesuítico, colocava-se um painel 

pictórico – sabe-se que, nos anos de 1606, 1607 e 1610, morou em Santos o irmão pintor 

Belchior Paulo. Uma pintura a ele atribuída, datada de l600, encontra-se hoje na igreja da Santa 

Casa de Misericórdia do Rio de Janeiro e é do mesmo período e estilo do antigo altar-mor 

vicentino (Leite, 1953).  

Quanto ao ouro para o douramento, Anchieta já dizia existir em São Paulo, em 1554. 

Em 1560, Braz Cubas era auxiliado por Luís Martins para encontrar ouro, embora parco e, em 

1586, havia, por editais régios, mineiros e fundidores em São Vicente (Leite, 1953). 

Configuravam-se, portanto, condições adequadas para se fazer essas obras nas oficinas 

jesuíticas locais, embora seja muito difícil precisar as datas dos entalhes. 

 O que se tem de documentação material para a fundação da igreja é a verga da Igreja 

de Jesus, datada de 1559, depositada no Museu Paulista da Universidade de São Paulo (USP), 

pelo pesquisador e artista Benedito Calixto; as imagens da Imaculada Conceição e de Santo 

Antônio, modeladas por João Gonçalo Fernandes, em 1560, exaustivamente declaradas como 

as primeiras imagens modeladas no Brasil Colônia, estão, a primeira, no Museu de Arte Sacra 

de Santos, e a segunda, na matriz de São Vicente (Tirapeli; Mori, 2024).  

Ainda sobre a procedência, são os estudos sobre o período de envolvimento do arquiteto 

George Przirembel com as reformas da antiga matriz de São Vicente e com o clero da Baixada 

Santista, esclarecendo a aquisição dos fragmentos, pois, em sua coleção, há uma peanha que 

faz parte de outras que estão na igreja. Ainda a documentação existente no Instituto do 

Patrimônio Histórico e Artístico Nacional (IPHAN) sobre um levantamento de objetos antigos 

dos colecionadores paulistas, realizado pela pesquisadora Aracy Amaral em 1972, mostra duas 

cariátides acopladas em um móvel, que se trata das Cariátides Vicentinas, da mesa de 

comunhão, ora no acervo do Museu de Arte Sacra de São Paulo (Tirapeli; Mori, 2024). 

O longo processo de formação da identidade cultural brasileira ocorreu nas diferentes 

regiões e esteve associado, desde as suas origens, ao intercâmbio civilizacional ocorrido 

entres as diversas comunidades que habitaram o vasto território das terras de Vera Cruz: 

índios, africanos de tribos diversas e portugueses de diferentes províncias do reino. 

Assim opina o historiador Francisco Lameira (2024, p. 31) da Universidade do Algarve:  

A par dos franciscanos e dos beneditinos, foram os padres da Companhia de Jesus que 
mais se empenharam na missionação da população, opondo-se algumas vezes a um 
tratamento mais desumano e brutal promovido pelos agentes do poder. Estes 
religiosos potenciaram sob o seu domínio a formação de algumas comunidades 
autónomas, tentando integrá-las nos valores cristãos que, à luz da consciência de 
então, lhes pareciam mais corretos.  



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263028 

46 

 

Entre as estratégias usadas na capitania de São Vicente, salientamos o ensino dos 

princípios elementares da religião católica, da língua portuguesa e dos ofícios necessários para 

a satisfação das suas necessidades básicas, incluindo a arte do entalhe da madeira. Para tal, os 

jesuítas toleraram alguns dos valores dessas comunidades, nomeadamente a língua tupi. 

Os testemunhos agora dados a conhecer por Tirapeli e Mori (2024) e sua equipe são 

mais uma prova de um complexo e lento processo de miscigenação cultural. Os fragmentos 

remanescentes, de uma enorme riqueza iconográfica, fizeram parte de um dos retábulos 

colocados sobre a mesa de um altar da primitiva igreja do colégio, posteriormente transformada 

em matriz. Como tal, estiveram agregados ao culto durante algumas décadas, tendo presenciado 

diversos atos religiosos realizados pela comunidade local que frequentava esse templo, 

inclusive nos dias de festa. 

Digno de nota é, por um lado, a abertura mental dos jesuítas, ao promover o 

envolvimento dos jovens entalhadores índios na feitura de um dos principais equipamentos 

litúrgicos e artísticos; por outro, a habilidade destes últimos ao executar com mestria, quer os 

conteúdos indicados pelos padres, designadamente cachos de uvas, serafins, cariátides, fénix, 

folhagem de acanto e volutas, quer elementos da sua cultural local, sobressaindo uma grande 

diversidade de animais da região (serpentes, lagartos, aves, herbívoros, canídeos etc.) e frutos 

tropicais, com destaque para os cajus (Tirapeli; Mori, 2024). 

Figura 1 – Fragmentos Vicentinos: Sol, Águias, Grifo, Cordeiro de Deus, Imaculada Conceição e trono 

 

Fonte: fotos de Manoel Nunes. Fotomontagem de Gerson Tung. 
 

SIMBOLISMO DA MULHER: MARIA IMACULADA 

A representação iconográfica de Maria Imaculada é tardia, visto que a ela antecedem as 

virgens em Majestade e Piedade. A virgindade de Maria fora aclamada no Concílio de Éfeso, 

em 431 d.C., segundo o pensamento de que a concepção da Virgem Maria já existia no 

pensamento de Deus mesmo antes de criar o mundo – in mente Dei ab initio concepta (Lacoste, 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263028 

47 

 

2014, p. 1.093). É, portanto, a única a ser concebida sem pecado entre os homens descendentes 

de Adão e Eva. Para a iconografia, a apresentação do conceito dessa prerrogativa, em especial 

na Idade Média, foi lenta e inspira-se na saudação Ave Maria gratia plena. Maria é então 

representada como menina, sendo, portanto, muito jovem e angélica, fora do alcance do dragão 

– como se criará com a Virgem Apocalíptica no período barroco. Foi o papa Sixto IV, 

franciscano, que aceitou o postulado teológico da doutrina da Imaculada Conceição em 1477, 

seguido pelos teólogos franceses da Sorbonne em 1496, já no fim do Renascimento. Com a 

fundação da Companhia de Jesus em 1540, e o Concílio de Trento (1545-1563), os jesuítas 

tornaram-se propagadores da devoção da Imaculada Conceição. Sua festa foi aclamada para ser 

festejada na Igreja por Clemente XI (1708), e o dogma foi proclamado pelo papa Pio IX (1854) 

na bula Ineffabillis Deus (Lacoste, 2014).  

 

FORMAÇÃO ICONOGRÁFICA DA IMACULADA CONCEIÇÃO 

Um prelúdio da iconografia sobre a concepção de Maria, em princípios do século XVI, 

é apenas a representação de seus pais Santana e Joaquim encontrando-se na Porta Dourada do 

Templo ou, ainda, Santana já com Maria pequena, nua, aparecendo dentro de uma mandorla – 

forma de amêndoa. Ambas, mãe e filha, estão recebendo mensagens de Isaías e David, obra do 

holandês Arnoldo de Nimega. Outra versão é Maria descendo do céu, do final da Idade Média. 

Ela é enviada à terra por Deus, que a havia elegido para a obra da redenção. No descimento do 

céu, a lua a auxilia posicionada em seus pés, estrelas a iluminam e os braços estão estendidos 

ou com as mãos sobre o peito. Para diferenciar da Virgem da Assunção, os olhos da Imaculada, 

voltam-se para a terra. A essa iconografia foram adicionados os símbolos da litania, as armas 

da Virgem – Arma Virginis –, assim como os instrumentos da paixão – Arma Christi – 

popularizados nas Litanias da Virgem de Loreto (Réau, 2008). 

O tema da Virgem Apocalíptica, sem total precisão, foi introduzido, segundo E. Mâle, 

em uma xilogravura de 1505 em Horas da Virgem para o uso de Roma e, posteriormente, em 

Livro de Horas, na França. Na pintura italiana, obra de Carlo Crivelli, de 1492, a Virgem está 

suspensa por fitas falantes com as inscrições: Ut in mente Dei ab initio concepta fui, ita et 

facta sum. Foi, porém, na arte barroca, no século XVII, que se consolidou a iconografia da 

Imaculada Conceição. Sem os símbolos de Cristo e das litanias, a Virgem aparece rodeada 

por anjos flutuando diante de uma mandorla sustentada pela lua crescente. Para recordar sua 

vitória sobre o pecado original, Maria é sustentada pelo globo terrestre e pisa sobre uma 

serpente (Réau, 2008). 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263028 

48 

 

Os Fragmentos Vicentinos, executados para a igreja construída em 1559, mostram parte 

dessa construção da iconografia da Imaculada Conceição, com os símbolos de Cristo 

envolvendo-a com o cordeiro, o sol, a águia, o pássaro e a serpente, que, nesse caso, aparece 

várias vezes, remetendo ao ato do pecado original, pois a Imaculada teria sido concebida mesmo 

antes da criação do homem. Completam esses símbolos do bestiário fantasioso, vegetais, como 

a folha de acanto, as gavinhas, as folhas de parras e os cachos de uvas. Os Fragmentos 

Vicentinos materializam o embate entre o bem e o mal e mostram a Virgem Menina, apenas 

concebida, com ares de tenra idade, com o olhar voltado para a terra, praticamente descendo 

dos céus, trazendo estrelas em seu manto, de mãos postas, remetendo às primeiras iconografias 

renascentistas. Seus cabelos são longos, substituindo o véu, segundo ensinamentos bíblicos que 

apontam para as mulheres que faziam voto de consagração a Deus (González, 2009).  

 

TRONO DA IMACULADA 

Graças a essa ênfase simbólica, pode-se apontar ser esse um altar lateral da Virgem da 

Conceição, que era praticamente obrigatório para a difusão do dogma da Imaculada. Na imagem 

em terracota da Virgem, datada de 1560 (ora no Museu de Arte Sacra de Santos), não aparecem 

nem a serpente, nem a lua e anjos a seus pés, atributos essenciais para a Imaculada Conceição. 

Tais símbolos espalham-se, porém, pela talha, sendo a lua, neles, porém, substituída pelo sol, 

sob a forma de resplendor coroando o mainel (atributo também da Virgem Apocalíptica de São 

João Evangelista), complementando o significado da obra. O anjo aparece no trono de forma 

explícita. Na base, os desenhos de sete triângulos simbolizam que a Virgem também esmaga os 

sete pecados capitais, remete aos sete selos e aos triângulos com olhos – quatro na parte frontal 

e um e meio nas laterais. 

É evidente a participação de um teólogo na concepção simbólica da obra, pois a forma 

compositiva é culta, e a feitura certamente é a quatro mãos – do mestre irmão e do habilidoso 

artista nativo. As talhas têm o fervor da crença medieval, o entusiasmo escolar e o didatismo da 

agudeza da criação adaptada. 

A proporcionalidade do trono é tão impressionante quanto sua feitura, em uma só peça 

de madeira. Totaliza 90 cm frontais com dois chanfros em ângulos obtusos, sendo o maior de 

65 cm, formando a base reta com quatro ornamentos lisos triangulares na frente e sete ao todo, 

como as plumas da asa do anjo que se eleva, e o rosto é emoldurado pela ramagem que suporta 

os 35 cm sobre o qual vai o tampo superior.  

A Figura 2 expõe a frente do trono da Imaculada em madeira entalhada, vazada e 

policromada com pouco douramento, 93 cm de base, sendo 65 cm a parte frontal x 27 cm de 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263028 

49 

 

profundidade x 8 cm de espessura, adorno com os triângulos, medindo 45 cm de altura x 35 cm 

parte superior x 24 cm de profundidade. 

Figura 2 – Trono da Imaculada  

 
Fonte: foto Victor Hugo Mori. 

As medidas da imagem variam entre 33 cm e 47 cm, se vistas pelas costas. Visto por 

detrás, o trono revela ser uma peça única. Já visto pela frente, parecem ser três com 

ensambladuras. A feitura da concavidade da peça é exatamente como a de uma canoa indígena. 

Segundo o restaurador Julio Moraes, para se obter os 95 cm das peças na frontalidade, o 

diâmetro inicial da madeira deveria atingir no mínimo 120 cm antes dos desbastes e do uso do 

cerne. Daí porque configurar o altar como um projeto para a imagem já modelada em terracota. 

Se o trono fosse apenas um bloco de madeira, colocado na parte interna do altar, para suportar 

a imagem, ele passaria despercebido, apesar dos vazados que foram executados dessa maneira, 

para o trono estar coerente com todo o conjunto (Tirapeli, 2004).  

A posição do anjo de gola (faltante) ajudou a solucionar um problema plástico que oculta 

a materialidade. Esta solução piramidal curva suplantou os limites matéricos evidentes na parte 

posterior da concavidade que, se não fosse bem executada, poria tudo a perder no trono. 

A beleza aliou-se à funcionalidade que o artesão obteve, além de executar uma peanha sólida. 

Houve ali, sem dúvida, a simbiose de duas culturas: a mão de obra indígena e o desenho 

simbólico renascentista indicado pelo jesuíta. O resultado foi tão surpreendente que encantou a 

todos que puderam vê-lo, séculos após sua execução, mesmo o papa Bento XVI, em sua visita 

a São Paulo, em 2007 (Tirapeli, 2007). Em 2023, foram acoplados dois fragmentos de cabeças 

de águia semelhantes àqueles da parte de cima do altar (Tirapeli; Mori, 2024). 

 

O BESTIÁRIO 

O bestiário simbólico, utilizado amplamente em todas as culturas religiosas, pode ser 

apreciado na arte paleocristã nas catacumbas, para simbolizar Cristo e, em continuidade, nas 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263028 

50 

 

catedrais da Idade Média, em especial nos capitéis das colunas, como símbolos de virtudes ou 

caricaturas das paixões humanas. Na Bíblia, todos os animais teriam entrado na Arca de Noé. Na 

arte cristã, entraram aqueles simbólicos, advindos de outras religiões, como serpente, águia, 

pomba, leão, fênix, cordeiro, cão entre tantos, evocados nos Salmos e popularizados na Legenda 

Áurea, obra medieval de Jacopo de Varazze (2003). Os animais tornam visíveis conceitos 

abstratos, como mansidão, obediência, pureza, assim como os opostos de obscurantismo, como 

traição, sendo a serpente a mais constante. Isto é, eles encarnam o bem ou o mal segundo a Igreja, 

aqueles que se aproximam da vida de Cristo e da Igreja, como a Virgem e as virtudes. Do lado 

oposto, os símbolos do mal, acompanhando a figura de satanás, os vícios e outras religiões 

(Lacoste, 2014).  

Os símbolos da arte paleocristã remetem diretamente a Cristo e se transformaram em 

ideogramas do Salvador: cordeiro, pomba, peixe, pavão real e cervo. Já nas catedrais medievais, 

naqueles símbolos dos animais cristológicos, de certa inocência, retirados da Bíblia, aparecem 

os animais originários da versão latina do Physiologus, como a águia e o leão, amalgamados 

com animais fantasiosos, como unicórnios, fênices, esfinges, grifos, centauros – que 

representam não o Cristo em si, mas passagens de sua vida terrena, como ressureição, paixão, 

ascensão (Réau, 2008).  

 

CORDEIRO DE DEUS I E II 

Este conjunto de fragmentos (Figuras 3a e 3b) revela obras de arte ímpares e 

emocionantes, tanto pela técnica apurada quanto pela simbologia. As talhas o Cordeiro de Deus I, 

em madeira entalhada, vazada e resquícios de policromia, medindo 77 cm x 32 cm x 4 cm, 

e o Cordeiro de Deus II, em madeira entalhada, vazada e resquícios de policromia, medindo 

76 cm x 26,5 cm x 3,5 cm, apresentam, cada qual, um tronco de vinha, serpente e um cordeiro 

– o filho de Deus que acabara de ser concebido ou um membro do rebanho. A videira percorre 

todo o espaço compositivo, ramificando-se em gavinhas, folhas e cachos de uva. A serpente, 

símbolo do pecado original que não afetou a Virgem Maria, enrosca-se na videira – árvore 

da vida, do paraíso e da salvação – e, com sua cauda, entrelaça a cabeça do cordeiro – símbolo da 

redenção do pecado original. 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263028 

51 

 

Figura 3a – O Cordeiro de Deus I 

 

Figura 3b – O Cordeiro de Deus II 

 
Fonte: fotos de Victor Hugo Mori. 

O Cordeiro de Deus é, talvez, o símbolo arquetípico mais conhecido como de Cristo e 

está presente nas representações das catacumbas, sobre a proteção do bom pastor. Esteve 

presente nas representações de toda a cultura mediterrânea e nos textos bíblicos, sacrificado por 

Abrão no lugar de seu filho Isaac. Para os israelitas, ser um cordeiro é pertencer ao rebanho de 

Deus. Dócil e representando a inocência, mostra-se aos pés de São João Batista, que impunha 

o dístico Ecce Agnus Dei. Cristo é imolado, sacrificado na cruz, como o cordeiro, e, no 

Apocalipse, está triunfante, vencendo a morte, sobre a montanha de Sião (João, 14-1 – Bíblia 

[...], 1983) e no centro da Jerusalém Celeste. O Concílio de Constantinopla, de 692, ordenou 

que o Cristo fosse representado na cruz, em forma humana, e não mais como o cordeiro ou 

mesmo rodeado pelo sol e pela lua (Chevalier; Greerbrant, 1990). O Cordeiro de Deus é 

também representado como Cordeiro Pascal, o Servidor de Isaías e o Cordeiro Vencedor 

(Lacoste, 2014). 

 

GRIFO 

No fragmento o Grifo, a composição é complexa com os seguintes símbolos: duas 

serpentes, um grifo, ramos de videira com cachos de uvas, um pássaro, um lagarto e 

possivelmente um morcego. Uma das serpentes tenta, com a cabeça, aproximar-se do cacho de 

uva – símbolo da Eucaristia. Destaca-se, como elemento maior, o grifo, a fantasia medieval 

aqui revivida: um corpo alado de leão com cabeça de ave fênix. Entrelaça-se em um pequeno 

espaço o bestiário persistente das origens do homem: a serpente e o ser alado, a fênix com 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263028 

52 

 

cabeça de águia e bico aberto, certamente emitindo um som ante um iminente ataque da 

serpente. Na passagem bíblica do Apocalipse, a Virgem esmaga a serpente com os pés. Aqui, o 

ser alado (o leão) esmaga com as patas a cabeça da serpente (ser do desejo, do coito bestial). 

Detrás do grifo, há um lagarto – derivado do símbolo da serpente – que, na cultura bíblica, é o 

símbolo do êxtase contemplativo, da alma que busca a luz. Nesta composição, ele está em lugar 

seguro e morde a cauda da serpente – matando o mal, tal como a Virgem. Dificilmente, estes 

símbolos fariam parte de outro altar, a não ser o da Virgem da Conceição. 

O grifo é um animal mítico das culturas persa e egípcia, passando para outras culturas 

religiosas, como a dos hebreus, em forma de anjos que guardavam a porta do Paraíso e a Arca 

da Aliança, já como anjos. Neste fragmento, está com a orelha pontiaguda, símbolo da 

vigilância, guardião dos tesouros e da ciência. É mais utilizado na ornamentação de frisos  e 

de heráldica. Por vezes, está ligado ao símbolo tanto de Cristo, da árvore e da fonte de vida 

(mesmo que não haja nas catacumbas), ou ainda como de satanás, interligado às formas do 

dragão. Se aqui considerarmos símbolo da árvore ou da fonte de vida, vence o mal, a serpente 

a ser esmagada pela Imaculada antes que ocorresse o pecado original. 

A preciosa contribuição de Gauvin Alexander Bailey (2024, p. 39), especialista em arte 

jesuítica da Queen’s University de Ontário, Canadá, opina que  

O motivo grifo e cobra, lembra duas estampas diferentes. O primeiro é um grotesco 
(1528) de Lucas van Leyden mostrando um par de criaturas tipo esfinge e um homem 
alado. As esfinges erguem-se sobre patas traseiras como na escultura brasileira (são 
mais comumente mostrados descansando o peito no chão) e com as asas apontando 
para trás. Embora os rostos do modelo flamengo sejam mais humanos, eles têm o par 
de orelhas pontiagudas e o escultor indígena, se este de fato foi o modelo que ele usou, 
interpretou as caudas semelhantes a cobras das esfinges como serpentes.  

O próprio articulista canadense indica:  

O padre Leonardo Nunes e seus companheiros jesuítas teriam facilmente conseguido 
comprar essas obras em Portugal e elas certamente eram pequenas o suficiente para 
que eles pudessem levá-las consigo entre seus objetos e aí traçar ligações com 
gravuras específicas, quatro delas tem relações intrigantes com os Fragmentos 
Vicentinos (Bailey, 2024, p. 39). 

 

SERPENTE  

A serpente é dos répteis mais presentes na maioria da mítica ancestral, na grande 

totalidade das religiões, sob infinitos aspectos. Na mitologia egípcia, Ísis traz a naja real em 

sua testa; na mitologia grega, Atena a tem ao lado de seus pés. As deusas que têm ligações 

com a terra dominam as serpentes. A pitonisa a consulta para prever o futuro. A serpente é 

popularizada como símbolo a ser vencido; na cristandade, como o animal que tentou Eva para 

comer o fruto do pecado original, portanto símbolo de satanás. Ainda no Antigo Testamento, 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263028 

53 

 

Moisés fundiu uma serpente em bronze, disposta em uma cruz, para a cura dos males. Cristo 

pregou aos apóstolos que fossem tão prudentes como as serpentes. Quando a serpente renova 

sua pele, simboliza o pecador que se dispõe a ter nova vida (Neotti, 2015).  

Nos Fragmentos Vicentinos, a serpente está muito presente. Sem dúvida, o animal mais 

reconhecido pelos indígenas, e de rápida identificação como símbolo da traição e do mal. Ataca 

o cordeiro – que os indígenas não conheciam – que pode ser confundido, na configuração, com 

qualquer outro animal semelhante, de fácil presa para alimentação. A serpente, aqui, aparece 

seis vezes, considerados os rebatimentos dos ornamentos. Essa importância não se deve apenas 

à utilização para a compreensão dos autóctones, mas também pela teologia jesuítica, ao 

considerar que Maria teria sido criada mesmo antes do pecado original provocado pela serpente. 

Assim, Maria, a segunda Eva, não teria ouvido o conselho da serpente, e toma a atitude de 

esmagá-la, não de ouvi-la (Chevalier; Greerbrant, 1990). Maria, com seu poder, esmaga a 

serpente, aludindo que sua condição de ter sido criada sem pecado domina satanás, as heresias 

e os vícios.  

Suas mãos estão justapostas, em sinal de recolhimento e agradecimento por ter sido 

escolhida para gerar o Deus-Filho. Sob seus pés, uma cabeça de querubim ou anjo alado 

(faltante) são mensageiros de Deus, portanto seres celestes símbolos de onipresença e 

inconsciência. Remetem ainda aos anjos da Arca da Aliança, que guardam o Templo, e aos pés 

da Imaculada, que guardam a Virgem (Réau, 2008). 

Uma visão mais detalhada da serpente está em Cordeiro de Deus I e II. O réptil é 

elaborado com certa fluidez, ao laçar o pescoço do cordeiro, serpentear o ramo da videira 

e alcançar o cacho de uva e, em outro fragmento, fustigar o cordeiro acima. Em o Grifo são 

duas serpentes, uma sendo esmagada pelo animal quimera, pequena e de cabeça avantajada e, 

acima, outra que nasce de ramos de videira e é mordida pelo lagarto ou salamandra. Em longa 

curvatura, talvez fustigada, serpenteia até a asa da codorna. Na falta da totalidade do fragmento, 

pode-se apontar que um possível morcego também a ataque. Em todas as representações, as 

escamas são muito bem detalhadas, sendo os movimentos fluídos o que mais se evidencia. 

 

SALAMANDRA OU LAGARTO 

No fragmento Grifo, a salamandra aparece quase oculta entre os ramos de videira, 

mordendo a serpente que ataca a codorna sobre o grifo. Miticamente, a salamandra tem o poder 

de sobreviver às chamas, como ocorrera com a fênix (símbolo da ressureição). Aqui pode ser 

vista como símbolo da castidade, por não ter sexo, assim como as chamas não a consomem, 

mas a purificam das paixões e apagam o fogo da luxúria, segundo Vicente de Beauvais em 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263028 

54 

 

Speculum Maius – O grande espelho, obra medieval na qual o autor dominicano elenca tudo 

que é passível de admiração (Réau, 2008).  

Se considerarmos o fragmento Grifo, hipoteticamente, pertencente ao altar da 

Imaculada, a salamandra é símbolo da castidade e da virgindade. Na hipótese de ser do segundo 

altar, do patrono da igreja, Jesus, assume a simbologia do fogo, em especial aquele do Juízo 

Final, portanto da justiça. Ou ainda o próprio Cristo, que trouxe o fogo na terra e quer vê-lo 

sempre acesso (Neotti, 2015). 

AVES: ÁGUIA, CODORNA, POMBA E FÊNIX 

São diversas as aves que aparecem. As águias são as mais presentes nas Volutas das 

Águias, Águias com Cajus e na parte posterior do Trono da Imaculada. Em os Pássaros Trinos 

são duas codornas e uma fênix que reaparecem em as Fênix e em o Grifo, uma pomba ou codorna.  

Completa o bestiário simbólico no fragmento Grifo, a ave que, com seus voos, une os 

mistérios do céu aos fatos terrestres – símbolo da alma –, e pode aqui nos remeter à pomba (ou 

codorna). Na arte grega, a pomba aparece relacionada à deusa do amor, Vênus. No cristianismo, 

inverte-se, como símbolo da castidade e de estados do espírito. Aqui, interliga-se à presença da 

salamandra, que consome sua luxúria nas chamas, e da serpente do pecado original, ao atacar 

sobre a cabeça do grifo e a ramagem da parra. Completa seus símbolos com as virtudes da 

caridade e da doçura. Como representação da mensagem trazida pelo Arcanjo Gabriel a Maria, 

convencionou-se a leveza da pomba, reconhecida como o Espírito Santo.  

A codorna pode ser confundida com a perdiz até mesmo nas representações em 

mosaicos paleocristãos. Aparece com ramo de oliveira no bico (como também a pomba após o 

dilúvio) e, quando bicando os frutos da videira, símbolo da eucaristia, relembra a ave que os 

israelitas comeram junto com o maná no deserto. A codorna foi aproximada ao altar no Novo 

Testamento, agora como símbolo da Eucaristia, o novo maná que leva à vida eterna. A fênix é 

ave mitológica símbolo da ressurreição. Como a águia, está relacionada aos altos voos, à busca 

da luz e da realeza.  

 

VOLUTAS DAS ÁGUIAS 

As Volutas das Águias são muito semelhantes, com folhas de acanto, parras e cabeça de 

ave. Saindo da voluta, abrem-se folhas de acanto – símbolo da provação vencida que se transforma 

em glória. Na parte central da composição, subitamente aflora uma coluna, símbolo da vitória, 

em contracurva, formando o pescoço da ave. Com 10 cm de largura, afina-se até chegar aos 

8 cm e, interrompida por uma gavinha e uma parra, transforma-se em pescoço que termina em 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263028 

55 

 

cabeça de águia ou arara – talvez aí colocado com o sentido de representar uma fênix – na parte 

alta, livre da moldura.  

A Voluta das Águias I e II pode ser visualizada na Figura 5a, em madeira entalhada, 

vazada e com resquícios de policromia, medindo 101 cm x 32 cm x 7 cm, e Figura 5b, em 

madeira entalhada, vazada e com resquícios de policromia, medindo 100 cm x 32 cm x 7,5 cm. 

Figura 5a – Voluta das Águias I 

 

Figura 5b – Voluta das Águias II 

 
Fonte: fotos de Victor Hugo Mori. 

A águia, rainha das aves, é aquela que pode contemplar o poder desde as alturas, na busca 

da luz divina. Olhar para o sol – a verdade – é seu destino, apontando para o poder que emana do 

divino. A águia é utilizada para mostrar o poder dos imperadores, perpetuando-se nas dinastias, 

e o poder terrestre, advindo das divindades. Por vezes, apresenta-se bicéfala e coroada. 

O bico da ave é claramente o de uma águia, nascido da folhagem de acanto, sempre 

recoberta com cachos de uva. A parra tem um movimento constante, que se enrosca passando por 

trás da coluna mestra e, com espaço vazado, acaba transformando-se na própria coluna. O cordeiro 

apresenta rabo e cabeça de animal brasileiro e, ao seu lado, há cachos de uva dos quais se extrairá 

o vinho que, substanciado, tornar-se-á o precioso sangue de Cristo. A plumagem, os olhos, os 

bicos, teriam sido inspirados em modelos de gravuras existentes nas oficinas jesuíticas, ou a 

vivência do indígena com as aves – araras – é que teria aflorado na obra escultórica? O mesmo 

indicador ocorre na representação do cordeiro, inexistente no convívio dos autóctones. 

Segundo Réau (2008), a águia, que já servira de símbolo a Júpiter e Odin, entra no 

bestiário cristão junto a São João Evangelista e Cristo – Aquila Christus – ampliando-se para a 

simbologia do batismo, da ascensão e do juízo final. Sobre o ninho, significa a Igreja. Em 

referência ao batismo, está nos Salmos (102-5 – Bíblia [...], 1983, p. 727): “Tua juventude será 

renovada como a da águia.” Segundo a lenda, em Physiologus, a águia eleva-se até o sol, queima 

suas asas e cai em uma fonte e, depois de banhar-se três vezes, rejuvenesce. Na ascensão, a 

águia sai de seu ninho em direção ao sol, fixa-o, transformando-se em um símbolo da imagem 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263028 

56 

 

de Cristo ressuscitado ascendendo aos céus. O corpo da águia, fundindo-se a outros elementos 

– aqui com a folha de acanto – já aparecia como animal heráldico, agarrando presas, em 

escudos, desde a Antiguidade. Tornou-se símbolo do Império Romano. 

 

ÁGUIAS E CAJUS 

Nos dois fragmentos Águias e Cajus, menores, os pescoços das águias estão encobertos 

com folhagens similares àquelas das volutas logo abaixo. A surpresa dessa mudança de motivo 

fitomórfico deve-se ao fato de que o pássaro, ainda que comprimido entre o espaço da moldura 

e o encontro do pescoço como a curva da voluta, está a beliscar um caju e não um cacho com 

uvas – como se apresentam em todas as demais talhas dos Fragmentos Vicentinos. O cajueiro 

tem as folhas ovais – obovadas com as nervuras acentuadas. Nessa composição comprimida, 

dá-se o encontro do bico da ave com a castanha e o pseudofruto (caju), que está alojado entre a 

folha e um ramo que nasce das ramagens do pescoço da ave. 

A Figura 6a, em madeira entalhada, vazada e com resquícios de policromia, mede 

85 cm x 31,5 cm x 7 cm; a Figura 6b, em madeira entalhada, vazada e com resquícios de 

policromia, apresenta esses fragmentos. 

Figura 6a – Volutas das Águias e Cajus 

 

Figura 6b – Volutas das Águias e Cajus (detalhe) 

 
Fonte: fotos de Victor Hugo Mori. 

Explica-se: o caju é alimento para os indígenas do litoral brasileiro. Pedro de Magalhães 

Gândavo (1576), no Tratado da Terra do Brasil, assinala: se come caju para refrescar e a sua 

castanha é mais saborosa que a amêndoa europeia. O cajueiro está presente nas pinturas do 

holandês Albert Eckhout, que pintou, em 1641, cenas de tipos do Nordeste brasileiro, a exemplo 

de Mulher Mameluca (Teixeira, 2002). 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263028 

57 

 

Em talhas de igrejas de Salvador, na antiga Sé, existia a Efígie da Fortuna, do século 

XVI (Tirapeli, 2007). Ainda em Salvador, a antiga igreja de São Salvador dos jesuítas, atual 

catedral, nos altares dos Santos e Santas Mártires, há frutos tropicais, como cajus e cacaus, 

acompanhados por cachos de uvas (Marques, 2000). Os altares dos Santos e Santas Mártires 

são de 1560, coincidentes com as datas dos Fragmentos Vicentinos e a imagem da Imaculada 

Conceição. O propalado coco da Bahia, procedente das ilhas de Cabo Verde, teria desbancado 

o caju, com suas plantações realizadas pelos portugueses, ainda em 1553.  

 

PÁSSAROS TRINOS 

O fragmento Pássaros Trinos, em madeira entalhada, vazada e resquícios de policromia, 

com 92 cm x 30 cm x 4,5 cm de espessura (Figura 7), apresenta dois pássaros bicando cachos 

de uvas. A composição nasce de uma curva acentuada de uma gavinha da parra e se desenrola 

com uma folha tangendo a moldura da peça. Essa linha da gavinha provoca entrelaçamentos 

em dinâmica de um desenho de gregas, nas quais as linhas se sobrepõem até a parte superior 

onde se encontra uma codorna. De pequena curva, a linha da gavinha reinicia o sentido de 

retorno até alcançar a curva do nascimento compositivo. Nos movimentos que provocam os 

entrelaçamentos, são formados três espaços arredondados, nos quais uma codorna e uma fênix 

estão bicando uvas; no central, uma folha da parra e um cacho de uvas. Os três espaços poderiam 

aludir à Santíssima Trindade.  

Figura 7 – Pássaros Trinos  

 
Fonte: fotos de Victor Hugo Mori. 

Nesse fragmento há dois tipos diferentes de aves: uma codorna, com apenas uma asa na 

extremidade compositiva; e uma fênix, com duas asas na parte central. Na cultura grega, a 

codorna, ave migratória para climas amenos, era o símbolo da alma à procura de Deus. Aparece, 

no Antigo Testamento, como alimento aos israelitas junto ao maná. Na arte Paleocristã, é 

representada nas catacumbas, e, na arte bizantina, bicando os cachos de videira (Neotti, 2015). 

 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263028 

58 

 

AS FÊNIX 

Os fragmentos As Fênix – em madeira entalhada, vazada e com resquícios de 

policromia, medindo 27,5 cm x 75 cm x 3,5 cm de espessura – apresentam duas aves 

engastalhadas em gavinhas de parras. A plumagem, mais alongada e bem definida, diversa da 

plumagem das cabeças dos fragmentos das Volutas das Águias, é executada com goivas 

semicirculares a formarem uma sequência de curvaturas que se tangenciam. Há ainda outro 

indício, não tão evidente, quanto à plumagem da cabeça: a ocorrência de um possível penacho. 

Podemos notar que nasce da cabeça da ave, mas não tem a sequência da curva. Então, seria 

mais uma gavinha ou o penacho em si? 

Figura 8 – As Fênix  

 
Fonte: fotos de Victor Hugo Mori. 

Considerando a primeira diferenciação da plumagem da cabeça e, consequentemente, 

de todo o corpo da ave em questão, consideramos essas aves como simbologia de fênix. O que 

não impossibilita serem águias executadas para outro altar, talvez o altar-mor e, talvez, ainda 

executadas por outro artífice. A simbologia não se distanciaria tanto, pois ambas as aves, águia 

e fênix, sempre estão relacionadas à realeza, à busca de luz e altos voos. A fênix é mitológica, 

símbolo da ressurreição, pois renasce das cinzas depois de autoconsumir-se em um ato ígneo, 

e a águia, espécie de ave, ao perder sua plumagem, rejuvenesce como que pronta para um novo 

batismo, daí estar presente nos batistérios (Neotti, 2015). 

 

ACANTO 

Quanto à folha de acanto, que nasce da voluta no fragmento Volutas das Águias, foi a 

folhagem utilizada na arquitetura funerária da Grécia antiga. Simbolizava que as provações 

da vida e da morte tinham sido superadas, isso devido à presença de seus espinhos. Outras 

folhagens estão presentes na Bíblia, sendo a sarça ardente e os ramos de videira os mais 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263028 

59 

 

conhecidos. O Gênesis (3-18) refere-se à maldição bíblica: “O solo produzirá para ti espinhos 

e cardos, indicando que a provação vencida se transformará em glória.” (Chevalier; 

Greerbrant, 1990, p. 10).  

 

VIDEIRA 

A videira é considerada um símbolo sagrado desde a Antiguidade. No Antigo 

Testamento, está relacionada ao novo ciclo de vida de Noé, Moisés e à terra de Canaã. Citada 

por profetas como árvore sagrada, tem a possibilidade de ter sido a árvore do paraíso. Para o 

Profeta Baruc, o Messias é como a videira (Réau, 2008). No Novo Testamento, há diversas 

passagens que apontam que a videira é o símbolo do Reino dos Céus: seu fruto é a eucaristia; 

Jesus é a cepa; a seiva que sobe em seus ramos é a luz do Espírito Santo; e o Pai, o vinhateiro. 

Da mesma forma que era símbolo da terra prometida para os judeus, passou a ser a imagem da 

Igreja e do Salvador crucificado cujo sangue se transubstancia no vinho eucarístico: Brotus 

Ecclesia sive Corpus Domini. Sintetiza a mítica árvore peridexion da Índia, guardada por um 

dragão. Se ressecada, é a morte; se verde, é a ressureição, cantada tanto no Antigo como no 

Novo Testamento: arbor mortis est lex, arbor vitae Evangelium (Réau, 2008, p. 161). 

Nos Fragmentos Vicentinos, a videira está presente no Volutas das Águias, no Grifo e 

no Cordeiro de Deus. No primeiro, a videira emana da folha de acanto e sobe pelo pescoço da 

águia, da mesma forma que circunda uma coluna. No Grifo, em situação dramática, pois a 

videira antepara a luta do bem contra o mal: uma serpente procura abocanhar as uvas e outra 

ataca um pássaro, porém uma delas está prestes a ser massacrada. No fragmento Cordeiro de 

Deus, este espírito do combate entre vida e morte continua, com o cordeiro entre os ramos 

da videira a ser asfixiado e as uvas devoradas pela serpente. Ainda entre os seus ramos e a 

cabeça do grifo, uma pomba – ou pássaro – está pousada, símbolo da Igreja, que faz seu ninho 

em seus ramos, também ameaçada pelo mal (na árvore peridexion, o dragão procura abocanhar 

os pássaros que nela buscam repouso). 

 

SOL 

Os sois aparecem como coroamento dos altares. Símbolo permanente na maioria das 

religiões, muito bem compreendido pelos indígenas como Tupã – manifestação da divindade, 

por meio do trovão e das tempestades – o sol é imortal, fecundador, mas também mortal pelo 

seu calor. O deus Hélio o transporta em sua biga puxada por cavalos de fogo. Apolo era o 

deus identificado com o sol, que, do alto dos céus, protegia ou ameaçava os homens por meio 

da luz da verdade e a justiça. Induzia os homens a se conscientizarem de seus pecados, ao 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263028 

60 

 

mesmo tempo que os auxiliava em suas purificações. Para os romanos, era o sol invictus. Nas 

Américas – dos maias aos incas –, o sol é entidade suprema. Na arte cristã, passa a ser 

representado junto com a lua – dia e noite – e em forma de resplendor aureolando a cabeça 

de Cristo (Chevalier; Greerbrant, 1990). Para essa análise, a citação do Apocalipse elucida a 

aparição do sol no conjunto simbólico A Mulher e o Dragão: “Apareceu no céu um grande 

sinal: uma mulher vestida de sol, com a lua debaixo dos pés e, na cabeça, uma coroa de doze 

estrelas” (Apocalipse 12-1 – Bíblia [...], 1983). As estrelas estão na policromia do manto e a 

lua é substituída pelo sol. 

A Figura 9a, do Sol I, em madeira entalhada, vazada, com resquícios de policromia, 

mede 22,5 cm x 79 cm x 3,5 cm de espessura. A Figura 9b, do Sol II, é em madeira entalhada, 

vazada, com resquícios de policromia e mede 26,5 cm x 77,5 cm x 3,5 cm de espessura. 

Figura 9a – Sol I  

 
Fonte: foto Victor Hugo Mori. 

 
Figura 9b – Sol II  

 
Fonte: foto Victor Hugo Mori. 

Também é o sol o emblema jesuítico, tendo as iniciais IHS em seu centro 

resplandecente, com raios ora retos, ora tremulantes. O símbolo foi adotado por santo Inácio de 

Loyola, fundador da Companhia de Jesus, em 1540. O monograma tem as iniciais em latim 

de Jesus Hominium Salvator (Jesus Salvador dos Homens) – IHS – que é o nome de Cristo em 

grego. Junto ao monograma, coloca-se também uma cruz e os três cravos da crucificação. Os 

raios do sol representam a dimensão missionária da Companhia de Jesus em todo o mundo: o 

rei D. João III de Portugal, em 1541, solicitou a santo Inácio de Loyola que enviasse um de seus 

padres até as colônias portuguesas da Ásia, para difundir a fé cristã. São Francisco Xavier foi 

escolhido para o Oriente e, mais tarde, em 1549, Padre Manuel da Nóbrega, para o Brasil 

(Lourenço, 1992). 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263028 

61 

 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Os Fragmentos Vicentinos formam um conjunto ímpar de talhas realizadas nas oficinas 

jesuíticas da então Vila de São Vicente fundada em 1532. A primitiva vila foi destruída por um 

maremoto e, ao mudar-se de lugar, foram construídas duas igrejas pelos padres jesuítas, sendo, 

uma delas, a de Jesus, em 1559, dez anos após a chegada em Salvador. Lá se instalaram as 

oficinas, e os mestres catequistas ensinaram aos indígenas o ofício da talha para a construção 

dos altares da igreja. As imagens foram modeladas por um baiano que lá residia, sendo que 

duas permaneceram na igreja de Jesus e uma foi levada para o convento em Itanhaém. Aquela 

igreja foi reformada em 1755, e as talhas emparedadas na base da torre, costume para se 

preservar objetos de culto, como ocorrera nas paredes das igrejas de São Sebastião e Itanhaém, 

ambas no litoral paulista.  

Em posteriores reformas no templo, os fragmentos foram retirados por volta das 

primeiras décadas do século XX e adquiridos ou entregues ao arquiteto George Przirembel 

como pagamento por obras de reformas na igreja ou casa paroquial. Em posse da família, duas 

peças nominadas de Cariátides Vicentinas foram fotografadas em 1972 por Aracy Amaral e, 

em 2002, por intermédio do historiador Carlos Lemos e da família Przirembel, foram 

pesquisadas por Percival Tirapeli. A análise da simbologia contou com a colaboração do 

restaurador Julio Moraes, do arquiteto do Iphan Victor Hugo Mori, dos teólogos Gabriel Frade 

e Sidney Damasio Machado, da filósofa Maria Elisa Linardi e dos especialistas em arte jesuítica 

Gauvin Alexander Bailey, da Queen’s University, Kinsgston, Ontário, Canadá, e Francisco 

Lameira, da Universidade do Algarve, Portugal. 

A primeira análise dos símbolos existentes nas talhas indicava que um dos altares fora 

elaborado para abrigar a primeira escultura brasileira da Imaculada Conceição. Os quinze 

fragmentos, nomeados como Fragmentos Vincentinos, apontam para dois altares. Neste artigo, 

destacamos aqueles fragmentos da Imaculada, em especial o Sol, as Volutas das Águias, o Grifo 

e o Trono, que complementam os símbolos da imagem da Virgem com um anjo (faltante). 

 

REFERÊNCIAS 

BAILEY, Gauvin Alexander. Os fragmentos vicentinos: uma joia da escultura brasileira do final do 
renascimento e alguns possíveis impressos. In: TIRAPELI, Percival. As talhas jesuíticas da matriz de São 
Vicente - 1559. São Paulo: Edições Loyola e Arte Integrada, 2024. p. 35-41. 

BIBLIA Sagrada. Petrópolis: Vozes, 1983.  

CHEVALIER, Jean; GREERBRANT, Alain. Dicionário de símbolos. Tradução Vera da Costa e Silva et al. 
3. ed. rev. e aum. Rio de Janeiro: José Olympio, 1990. 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263028 

62 

 

GONZÁLEZ, Marta Alvarez. Donne. Dizionari dell’Arte. Milano: Mondadori Electa, 2009. 

GÂNDAVO, Pero de Magalhães. Tratado da Terra do Brasil. Portugal: Digital Library of Literature from 
Lusophone Countries, 1576. Disponível em: https://literaturabrasileira.ufsc.br documentos Tratado da Terra do 
Brasil - Pero de Magalhães Gândavo. Acesso em: 20 jan. 2025. 

LACOSTE, Jean-Yves. Dicionário crítico de teologia. São Paulo: Edições Loyola e Paulinas, 2014. 

LAMEIRA, Francisco. A participação de mão de obra índia no entalhe de composições retabulares no Brasil 
Colonial: os fragmentos de um dos retábulos da igreja da vila de São Vicente (SP). In: TIRAPELI, Percival.  As 
talhas jesuíticas da matriz de São Vicente - 1559. São Paulo: Edições Loyola e Arte Integrada, 2024. p. 31-33. 

LEITE, Serafim. Artes e ofícios dos Jesuítas no Brasil (1549-1760). Rio de Janeiro: Livros de Portugal, 1953.  

LOURENÇO, Eduardo. Portugal e os Jesuítas. Oceanos – Os Jesuítas e a ideia de Portugal, Lisboa, n. 12, 
p. 47-53, 1992. 

MARQUES, Lúcia. Aspectos da arte da talha religiosa na cidade da Bahia. In: JORDAN, Katia Fraga (org.). 
Bahia: tesouro da fé. Barcelona: Bustamante, 2000. p. 76-126.  

NEOTTI, Frei Clarêncio. Animais no altar: iconografia e simbologia. Aparecida, SP: Santuário, 2015. 

RÉAU, Louis. Iconografia del arte cristiano. Iconografia de la Bíblia. Nuevo Testamento. Barcelona: Ediciones 
del Serbal, 2008. t.1. v.2. 

TEIXEIRA, Dante Martins. O “Thierbuch” de Zacharias Wagener de Dresden (1614-1668) e os óleos de Albert 
Eckout. In: ECKOUT, Albert. Volta ao Brasil, 1644-2002. Copenhagen, DK: Nationalmuseet, 2002. p. 167-185.  

TIRAPELI, Percival. Igrejas paulistas: barroco e rococó. São Paulo: EdUNESP; Imprensa Oficial do Estado de 
São Paulo, 2004.  

TIRAPELI, Percival. Arte Sacra. Gênese da Fé no Novo Mundo. São Paulo: Imprensa Oficial; Casa Civil, 2007. 

TIRAPELI, Percival; MORI, Victor Hugo. As talhas jesuíticas da Matriz de São Vicente – 1559. São Paulo: 
Edições Loyola e Arte Integrada, 2024. 

VARAZZE, Jacopo de. Legenda Áurea. São Paulo: Cia das Letras, 2003.  

 

AGRADECIMENTO  

Agradecemos ao Víctor Hugo Mori pela utilização de suas fotos. 

 

https://literaturabrasileira.ufsc.br/documentos/?action=download&id=81102
https://literaturabrasileira.ufsc.br/documentos/?action=download&id=81102


IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263061 
63 

 

A IMAGEM GÓTICA DE NOSSA SENHORA DA NAZARÉ E A SUA ICONOGRAFIA 
ARTÍSTICA EM PORTUGAL E NO BRASIL (SÉCULOS XIV-XVIII) 

 
THE GOTHIC IMAGE OF OUR LADY OF NAZARÉ AND ITS ARTISTIC ICONOGRAPHY 

IN PORTUGAL AND BRAZIL (14TH-18TH CENTURIES) 
 

LA IMAGEN GÓTICA DE NUESTRA SEÑORA DE NAZARÉ Y SU ICONOGRAFÍA 
ARTÍSTICA EN PORTUGAL Y BRASIL (SIGLOS XIV-XVIII) 

 
Vítor Serrão1 

vit.ser@letras.ulisboa.pt 
ARTIS-IHA-FLUL2 

 

RESUMO 

O restauro recente da escultura de Nossa Senhora da Nazaré existente no Santuário onde é 
cultuada na vila da Nazaré (Portugal) atestou a ancianidade dessa peça devocional, lavrada em 
madeira de oliveira e que data ainda do século XIV. Trata-se de uma versão iconográfica da 
Senhora do Leite e mostra inesperadas qualidades artísticas, que se estendem à policromia. 
O culto em causa, um dos mais antigos processos de legitimação do marianismo existentes no 
Mundo, cresceu a partir do seu santuário-berço na Nazaré, e vai conhecer, a partir do século 
XVII, grandes ramificações um pouco por todos os espaços lusófonos. É, sobretudo, no Brasil 
que atinge o seu clímax, no declinar do século XVIII, no santuário de Belém de Pará e com o 
célebre Círio, património imaterial classificado pela UNESCO. A iconografia medieval 
assumida na escultura manteve o seu tipo matricial, por razões que se analisam e explicam 
através de numerosas versões eruditas e populares. 

Palavras-chave: Escultura Gótica; Senhora da Nazaré; Culto Mariano; Conservação e 
Restauro; Iconografia Sacra. 
 

ABSTRACT 

The recent restoration of the sculpture of Our Lady of Nazareth, located in the Sanctuary where 
she is worshipped in the town of Nazareth (Portugal), attested to the antiquity of this devotional 
piece, carved from olive wood and dating back to the 14th century. It is an iconographic version 
of Our Lady of Milk and displays unexpected artistic qualities, including polychromy. The cult 
in question, one of the oldest processes of legitimizing Marianism in the world, grew from its 
cradle sanctuary in Nazareth and, from the 17th century onward, would experience major 

 
1 Professor Catedrático Emérito da Faculdade de Letras da Universidade de Lisboa e investigador sénior do 
Instituto de História da Arte (ARTIS). Licenciado em História (1974) pela ULisboa, mestre (1983) e doutor 
(1992) em História da Arte pela Universidade de Coimbra, com agregação (2002) pela ULisboa, especializou-se 
no estudo da pintura maneirista e barroca em Portugal, na teoria da imagem e nos processos de globalização 
artística no contexto do antigo Império Português. Autor de vasta obra científica e de referência, como A Pintura 
Maneirista em Portugal e Josefa de Óbidos e o Tempo Barroco, orientou numerosas dissertações de mestrado e 
doutoramento, coordenou projetos financiados pela Fundação para a Ciência e a Tecnologia (FCT) e exerceu 
cargos de direção no ARTIS, Instituto de História da Arte (IHA) e na Faculdade de Letras da Universidade de 
Lisboa (FLUL). É membro da Academia das Ciências de Lisboa, da Academia Portuguesa da História e da 
Academia Nacional de Belas-Artes, tendo sido condecorado como Comendador da Ordem Militar de Sant’Iago 
da Espada (2008) e distinguido com a Medalha de Mérito Cultural (2024). 

2 Institudo de História da Arte da Faculdade de Letras da Universidade de Lisboa. 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263061 
64 

 

ramifications throughout Portuguese-speaking countries. It reached its climax, particularly in 
Brazil, in the late 18th century, at the sanctuary of Belém de Pará and with the famous Círio, a 
UNESCO intangible heritage site. The medieval iconography assumed in the sculpture 
maintained its matrixial form, for reasons that can be analyzed and explained through numerous 
scholarly and popular versions. 
Keywords: Gothic Sculpture; Our Lady of Nazareth; Marian Cult; Conservation and 
Restoration; Sacred Iconography. 
 

RESUMEN 

La reciente restauración de la escultura de Nuestra Señora de Nazaret, ubicada en el Santuario 
donde se le venera en la ciudad de Nazaret (Portugal), atestigua la antigüedad de esta pieza 
devocional, tallada en madera de olivo y que data del siglo XIV. Se trata de una versión 
iconográfica de Nuestra Señora de la Leche y exhibe cualidades artísticas inesperadas, 
incluyendo la policromía. El culto en cuestión, uno de los procesos más antiguos de 
legitimación del marianismo en el mundo, surgió de su santuario original en Nazaret y, a partir 
del siglo XVII, experimentaría importantes ramificaciones en los países de habla portuguesa. 
Alcanzó su apogeo, particularmente en Brasil, a finales del siglo XVIII, en el santuario de 
Belém de Pará y con el famoso Círio, declarado Patrimonio Inmaterial de la UNESCO. La 
iconografía medieval asumida en la escultura mantuvo su forma matricial, por razones que 
pueden analizarse y explicarse a través de numerosas versiones académicas y populares. 
Palabras clave: Escultura Gótica; Nuestra Señora de Nazaret; Culto Mariano; Conservación y 
Restauración; Iconografía Sacra. 

 

 

INTRODUÇÃO 

Antes de mais, cumpre-me saudar o Centro de Estudos da Imaginária Brasileira (CEIB), 

a Universidade Federal de Alagoas (UFAL) e a Prefeitura Municipal de Penedo pela feliz 

oportunidade de poder intervir a propósito de uma matéria tão relevante do Património artístico 

luso-brasileiro: o estudo da escultura devocional3.  

Escolhi como exemplo de análise crítica uma raríssima peça portuguesa do século XIV, 

recentemente restaurada, a qual constitui a fonte canónica para uma vastíssima iconografia 

espalhada a seguir, ao longo da Idade Moderna e até aos nossos dias, a partir da Nazaré e com 

grande acolhimento cultual no Brasil e noutras partes do Mundo. Trata-se da imagem primeva 
 

3 Cumpre-me agradecer a Beatriz Ramos de Vasconcellos e a Maria Regina Emery Quiles – Centro de Estudos 
de Imaginária Brasileira (CEIB) –, a Ronaldo Lopes (Prefeito de Penedo), a Pedro Penteado (Confraria do 
Santuário da Senhora da Nazaré), a Jaelson Bitran Trindade (IPHAN), a Myriam Ribeiro de Oliveira, e ainda, 
naturalmente, à equipe de técnicos conservadores-restauradores que intervencionaram a escultura medieval 
existente no santuário português da Nazaré – Laboratório de Conservação e Restauro José de Figueiredo 
(LCRJF) –, e a Agesilau Almada, a Aldrin Moura de Figueiredo, a António Candeias (Universidade de Évora), a 
Dóris Santos, a Eduardo Pires Oliveira, a Fátima Justiniano, a Jaelson Bitran Trindade, a José Manuel Tedim, a 
José Meco, a Mário Barroqueiro, a Paulo Fontes, a Maria Adelina Amorim e a Olinto Rodrigues dos Santos 
Filho. A todos o meu muito obrigado pela oportunidade de poder intervir neste congresso (Theatro 7 de 
Setembro, em Penedo, Alagoas) no dia 9 de outubro de 2024. 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263061 
65 

 

de Nossa Senhora da Nazaré, origem de um dos mais vicejantes cultos marianos que, do antigo 

império português, chegou aos nossos dias. Estuda-se, a propósito, a viagem de modelos, 

formas e ideias entre os espaços do então chamado império colonial português a partir das 

reapropriações canónicas do modelo medieval assumido pela imagem primitiva.  

Creio que contribuo para integrar, deste modo, os objectivos científicos traçados pelo 

Centro de Estudos da Imaginária Brasileira (Ceib) para este Congresso Internacional da 

Escultura Devocional, de Alagoas, dando maior visibilidade a um problema de arte que, a partir 

de uma arcana escultura, se pode hoje aprofundar nas suas diversas componentes, tanto 

artísticas, como técnicas, materiais, estilísticas, iconográficas, iconológicas e simbólicas. 

Acresce a estas, naturalmente, a dimensão antropológica de uma peça que pode ser agora vista 

e admirada para além da sua vertente de devoção, ou seja, como atestado valorizador do 

Património Histórico-Artístico no domínio da escultura sacra e, ainda, na esfera do Património 

Imaterial, ou seja, na pluralidade do saber fazer dos escultores, imaginários, alvenéis, lavrantes 

e santeiros. A sua sequência iconográfica pode ser, deste modo, melhor explicada e seguida nos 

seus contornos evolutivos. 

A comunicação centra-se, portanto, numa preciosa imagem do século XIV que foi 

recentemente restaurada: a Senhora da Nazaré, representação matricial do seu culto a nível 

pluricontinental. A peça, que existe no Santuário de Nossa Senhora da Nazaré, situado na 

Nazaré, vila do Distrito de Leiria (Portugal), revelou a plenitude das suas qualidades e pode 

agora ser percebida nos seus discursos. Pelo facto de ter sofrido sucessivas repinturas e se 

encontrar sempre coberta por mantos que lhe foram justapostos em diversas épocas, a escultura 

medieval permanecia oculta dos olhares dos estudiosos, ignorando-se a sua real ancianidade e 

mérito artístico.  

Trata-se, em suma, da imagem-mãe que abre um longuíssimo ciclo: o verdadeiro cânone 

iconográfico de um modelo que a partir de Nazaré correu (e corre) mundo ao sabor da 

cartografia devocional do culto, nascido na vila piscatória portuguesa e que encontra o seu 

momento de mais extraordinário fulgor no célebre Círio de Belém do Pará. 

 

PRECISÕES, ACERTOS E STATUS QUAESTIONIS 

Pelas fontes históricas reunidas pelo historiador Pedro Penteado (1998, 2001, 2022), 

autor da mais sólida bibliografia sobre o santuário da Senhora da Nazaré assente em 

investigação primária e na iconografia elencada com a investigação essencial sobre a origem e 

fixação do culto no contexto da Monarquia Dual filipina, o culto já existia no ano de 1377. 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263061 
66 

 

Fixava-se então em torno de uma modesta ermida que se dizia fundada pelo próprio D. Fernando I 

(reinado de 1367-1383) no sítio onde alegadamente se situara o chamado milagre de D. Fuas 

Roupinho e onde, segundo os relatos conhecidos, acorriam já multidões de devotos de dentro e 

fora do Reino a rezar junto da imagem, reclamando a sua intercessão milagreira.  

Nesse modesto espaço venerava-se, portanto, a primitiva imagem-matriz de série, 

achada na lapa e desde então sempre identificada pelos pescadores como a Senhora da Nazaré. 

Trata-se de uma esculturazinha de madeira da Senhora da Nazaré, exposta no altar-mor do 

Santuário, ou seja, é a mesma arcana imagem que aí já se venerava no final do século XIV e 

que foi lavrada, com toda a probabilidade, nessa cronologia temporã (Figuras 1a, 1b, 1c). 

Figuras 1a e 1b – Escultura da 
Senhora da Nazaré (fim do século 

XIV), tal como existia no altar-mor do 
Santuário da Nazaré (Portugal) 

Figuras 1b e 1c – Como recebida e após o recente restauro pelo 
Laboratório de Conservação e Restauro José de Figueiredo 

(2023-2024) 

  
 

Fonte: arquivo do autor. Fonte: arquivo Laboratório de Conservação e Restauro José de 
Figueiredo. 

O culto estava já estabelecido no sítio da Nazaré (freguesia da Pederneira, Concelho da 

Nazaré, Distrito de Leiria) em torno do famoso milagre de D. Fuas Roupinho, ocorrido ao que 

se crê no ano de 1182, quando o almirante e soldado da Reconquista cristã caçava um veado 

nas arribas do Sítio em certa manhã de denso nevoeiro, tendo invocado a Senhora da Nazaré 

quando se viu em perigo de queda iminente no abismo. É célebre a marca da pegada da montada 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263061 
67 

 

de D. Fuas, visível no lugar da capelinha do Sítio da Nazaré, no lugar onde alegadamente o 

cavalo estacou da perseguição a um veado que o Diabo encarnara e que o iria conduzir à morte... 

Assim nasceu um surto devocional destinado a altos voos (Espírito Santo, 2004).  

Na sequência do acto miraculoso, ocorreu a descoberta de uma imagem da Senhora 

numa pequena lapa rasgada na penedia da encosta, facto singular que mereceu ser tema de 

uma Bula papal de Eugénio IV, em 1377, de promoção do culto. Abriu-se, assim, espaço para 

que o mesmo culto aí se desenvolvesse e aos poucos extravasasse da região, levado por 

mareantes para as quatro partes do Mundo. Com máxima afirmação durante a Idade Moderna 

portuguesa, como muito bem atestou Pedro Penteado (1998), o surto devocional ganhou 

raízes no seu santuário-berço – no Sítio da Nazaré – em torno da veneração à pequena imagem 

mariana com esse título (imagem essa, como veremos, com variante da iconografia da 

Senhora do Leite), e terá grandes ramificações a seguir à Restauração de 1640 pelos espaços 

do império português (Angola, São Tomé e Príncipe, Goa, e terras do Brasil e Grão-Pará), 

com clímax, já no fim do século XVIII, no gigantesco Círio de Belém de Pará, que se mantém 

nos nossos dias na sua plena vivência, tendo já justamente merecido ser classificado pela 

Organização das Nações Unidas para a Educação, a Ciência e a Cultura (UNESCO) como 

Património Imaterial da Humanidade (Amorim, 2016; Henrique; Lima; Maués, 2006; Silva 

Alves, 1980; Vianna, 1968)4.  

Embora o historiador alcobacense Frei Bernardo de Brito, e bem assim outros autores 

do século XVII que narraram e desenvolveram com grande entusiasmo esta lenda fundacional, 

tivessem considerado a imagem como sendo lavrada pelo próprio São José, ao natural, na sua 

oficina da Nazaré, na Galileia, e trazida da Palestina no século IV, aquando das invasões que 

assolaram esse território, trata-se – sabemo-lo hoje com absoluta certeza – de uma peça 

escultórica do fim do século XIV e de vincada qualidade artística. Não se trata, obviamente, de 

imagem do século I d.C.! 

Acresce o facto de que a iconografia desta primeira Virgem da Nazaré é absolutamente 

peculiar na sua singela, mas marcante morfologia, nisso residindo também a durabilidade e a 

expansão do culto a que deu origem: a peça segue o modelo iconográfico das Senhoras do Leite 

 
4 Segundo o historiador paraense Aldrin Moura de Figueiredo, é nos romances de Dalcídio Jurandir (1909-1979) 
que se encontram as mais belas descrições do Círio de Belém na sua cativante expressão humana, social e 
festiva. Sabemos que foi a Raínha D. Maria I, em 1785, quem impôs a presença da berlinda de D. Fuas Roupinho 
no Círio de Belém do Pará, precisamente para que se não perdesse a memória das origens do culto. 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263061 
68 

 

medievais, numa versão em que se mistura com o tipo paleo-cristão das Virgens em Majestade 

e, ainda, com o tipo orientalizante da Virgem Negra, de cor trigueira. 

O culto de Nossa Senhora da Nazaré assume-se como um dos mais interessantes e 

arcanos processos de legitimação mariana que existem em Portugal, com marcas duradoiras 

em todo o mundo lusófono. Se é verdade que se trata de um culto com origens nas primícias do 

Cristianismo, revitalizado a partir do século VIII no contexto da Reconquista da Península aos 

mouros, e que se desenvolve em Portugal a partir do século XVII na zona da Nazaré por causa 

de certas circunstâncias regionais em que o maravilhoso se revela, é evidente a solidez da sua 

ligação a um especial surto devocional de pescadores e gentes do mar que, de seguida, o iriam 

difundir pelo Mundo, alargando as suas esferas de influência. 

A História da Arte e a Conservação e Restauro, em projecto conjunto, possibitaram 

agora que as dúvidas sobre a ancianidade da escultura se esclarecessem de vez. Se a atribuição 

às mãos de São José não merecia mais que a ressonância piedosa de uma tradição popular, havia 

outras hipóteses de cronologia que puderam ser devidamente discutidas, pondo a nu a sua 

origem trecentista. 

 

UMA PRECIOSIDADE DA ESCULTURA MEDIEVAL PORTUGUESA À LUZ DAS 

PERSPECTIVAS TEÓRICO-METODOLÓGICAS DA HISTÓRIA DA ARTE 

A Nossa Senhora da Nazaré primeva, original do cânone para um culto que irá conhecer 

escala global, é uma verdadeira preciosidade artística. O avançado estado de ruína em que se 

encontrava a peça, e que a força devocional impediu que fosse travado, ao dificultar a sua 

retirada para tratamento laboratorial no Laboratório de Conservação e Restauro José de 

Figueiredo (LCRJF), permite afirmar que, neste caso de estudo, se tratou de uma lenta, mas 

verdadeira e muito eficaz, ressurreição de uma imagem do século XIV que parecia ser 

irrecuperável.  

O trabalho pluridisciplinar realizado no LCRJF foi coroado de sucesso. A pequena 

escultura trecentista foi, como se demonstrou, lavrada no raro suporte de madeira de oliveira, 

o que constituiu desde logo uma primeira surpresa, pois o recurso a esse suporte é de todo 

inusual no caso da escultura devocional. De seguida, a remoção de sucessivas camadas de 

repintes, alguns deles muito grosseiros, que integralmente a adulteravam, permitiu devolver-lhe 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263061 
69 

 

a policromia primitiva e visualizar o esmero com que foi lavrada por um artista desconhecido 

da época gótica (Figura 2).   

Figura 2 – Pormenores da escultura da Senhora da Nazaré como Senhora do Leite. Fim do século XIV  

  

Fonte: arquivo Laboratório de Conservação e Restauro José de Figueiredo. 

A peça tem o interesse máximo, como não pode deixar de ser enfatizado, de ter sido a 

criadora de uma matriz iconográfica que remonta ao século XIV e que, desde o século XVI, se 

impôs a nível internacional. Como afirmou Elsa Murta, técnica responsável da equipa do 

LCRJF que intervencionou esta peça5, o tratamento da madeira e o levantamento dos repintes 

permitiram valorizar valores esmaecidos, recuperar tonalidades primevas e, até, descobrir a 

presença de um surpreendente colar com três corais pendentes a envolver o pescoço da Virgem 

que aleita o Menino! Este atributo iconográfico, muito raro, é interpretado como símbolo da 

protecção das mulheres que amamentam os filhos e reforça a convicção de que o escultor a 

quem foi encomendada a peça era conhecedor de modelos góticos franceses; assim, o mesmo 

tipo de colar com corais encontra outros testemunhos (Figura 3).  

 

 
5 A equipa do Laboratório de Conservação e Restauro José de Figueiredo (LCRJF) que intervencionou esta 
escultura do fim do século XIV, incluíu Elsa Murta, Maria Inês Gomes e Michèle Portela (Escultura), Paulo 
Monteiro e Elsa Lopes (Têxteis), Belmiro Maduro (Metal), Margarida Cavaco (Mobiliário), Lília Esteves 
(Biologia), Ana Filipa Machado, José Carlos Frade e Ana Margarida Cardoso (Química), Luís Piorro 
(Radiografia), Joana Amaral (Conservação Preventiva) e Carlos Prates (Laboratório Affidea). Um trabalho de 
excelência, terminado e apresentado em fevereiro deste ano no Palácio Real da Confraria de Nª Sª da Nazaré. 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263061 
70 

 

Figura 3 – Pormenores, durante a intervenção 

  

Fonte: arquivo Laboratório de Conservação e Restauro José de Figueiredo. 

Importa louvar a iniciativa da Confraria da Senhora da Nazaré em prol dos seus acervos, 

valorizando a candidatura a Património Imaterial da Humanidade junto da UNESCO, que neste 

momento decorre um processo que possibilitou a retirada da imagem para ser presente a exame 

e tratamento laboratorial, o que se verificou, apesar de resistências e do desconforto de parte 

dos seus devotos aquando da sua temporária retirada do Santuário.  

O que é uma verdadeira imagem e qual o seu verdadeiro sentido, e o seu papel, na 

cultura ocidental? Recorrendo-se ao iconólogo Hans Belting (2007), podemos interrogar-nos 

sobre a nossa necessidade fundamental de conviver com imagens verdadeiras – imagens 

autênticas – aptas a testemunhar e reproduzir a realidade tal como ela é ou julgamos que 

possa ser, designadamente como intermediárias de fé, mas também como testemunhos vivos 

de dadas circunstâncias históricas, políticas ou ideológicas. Assim se expressam as imagens, 

afirma o grande iconólogo alemão: “[...] são como nómadas que se deslocam, no tempo, de 

um medium para outro; [...] nós vivemos com imagens e compreendemos melhor o mundo 

em imagens” (Belting, 2007). Por isso, em certas fases da História, desde as primícias do 

Cristianismo, no tempo da grande “querela das imagens” na era carolíngea e, sobretudo, 

durante a Reforma protestante e subsequente Contrarreforma, foi feroz a luta entre 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263061 
71 

 

iconoclastas, os destruidores de imagens em nome do combate à idolatria, e iconófilos, os 

defensores do papel intermediário das imagens no campo devocional e da sua incontestável 

força de convencimento na estrada dasantidade (Serrão, 2014).                

                      Figura 4 – Pormenores, durante a intervenção 

  

Fonte: arquivo Laboratório de Conservação e Restauro José de Figueiredo 

A imagem sagrada coloca-se, assim, num patamar mais ou menos duradoiro de sucesso 

enquanto testemunho de perdurações imagéticas com carga devocional em torno de questões 

como ver para crer e crer para ver. O elogio da imagem como propaganda, no caso dos 

milagres e lendas encantatórias, como a de D. Fuas Roupinho, aí está para o atestar. O controlo 

da representação das imagens sagradas assumiu, com a 35ª sessão do Concílio de Trento, um 

especial acento ideológico e programático que terá largos efeitos até ao século XVIII (Lopes; 

Serrão, 2022; Nicoli, 2011). “A Igreja apoderou-se do comando da arte religiosa, a fim de a 

expurgar das notas tidas por censuráveis e de promover uma iconografia de combate, de 

testemunho e de catequese”, como escreveu Flávio Gonçalves (1972, p. 13), dando corpo, 

assim, à vasta reacção contra os ataques da Reforma protestante e os seus efeitos.  

As directivas tridentinas tiveram, neste campo, um imediato acolhimento no seio do 

mercado das artes do mundo católico fossem os encomendantes ou os artistas envolvidos 

na produção destinada ao culto, uns e outros dependentes de uma vasta estrutura de vigilância, 

a que as Constituições Sinodais dos bispados deram corpo de lei e, os visitadores episcopais, a 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263061 
72 

 

prática de censura, quando não repressiva (Marcocci; Paiva, 2013). Apesar de essa nova 

situação ser cerceadora das liberdades criativas, é certo que também foi estimuladora de um 

novo espírito de solenidade e eficiência dos resultados artísticos, acentuando-se uma significativa 

melhoria nas condições estatutárias dos artistas que trabalhavam para o mercado religioso. 

Velhas imagens viram, assim, reforçado o seu peso devocional no seio de uma dada comunidade. 

Tal como estabeleceu o Concílio tridentino na sua derradeira sessão de 3 e 4 de 

dezembro de 1563, as imagens sacras servem para anatemizar os principaes erros dos hereges 

do nosso e, por isso, buscou adequar a sua representação a uma finalidade de combate às 

heresias iconoclastas do calvinismo e do protestantismo em geral, e de reafirmação catequética 

do sentido tradicional do culto (Christin, 1991). Retomando então algumas directrizes do 

Concílio de Nicéia II, proibiu-se que se exponha imagem alguma de falso dogma e defendeu-se o 

papel das imagens sacras como intermediárias de fé e a multiplicação nos locais de culto de 

representações de Cristo, da Virgem e dos santos, numa acção clarificada face a qualquer 

espécie de idolatria, ou seja, não para se lhes prestar um culto só devido a Deus, mas reforçando 

o seu papel salvífico como intermediárias de oração (Besançon, 1994; Dupreux; Jezler; Wirth, 

2001). Se velhas imagens serão, com as deliberações conciliares, dessacralizadas e retiradas 

dos locais de oração por deixarem de servir, outras vêm sempre reafirmado o seu papel de 

testemunho cultual, e esse é o caso precisamente da imagem trecentista da Senhora da Nazaré!  

A Igreja contrarreformada, fiel aos seus antessentes históricos, definiu também a 

necessária qualidade, imprescindível para a eficiência das reproduções artísticas dos mistérios 

da fé, tornando-as credíveis, no sentido de as adequar a objectivos pedagógicos junto das 

populações, estimulando, ao mesmo tempo, o combate contra as imagens de falso dogma ou de 

formosura dissoluta, em muitos casos alvo de alterações impostas ou de destruição. O que 

importava era abrir os olhos da alma, ao mesmo tempo que se anatemizava a prática do 

iconoclasma protestante e o seu ímpeto destruidor contra as imagens sacras. 

O mundo católico assumiu, após o Concílio de Trento, a eficácia de uma reforma em 

que o papel intermediário das imagens devocionais foi peça central e, por isso, incentivado com 

toda a sua força persuasiva e encantatória. Voltando a Hans Belting (2014, p. 15), “[...] as 

imagens da memória e da imaginação nascem no nosso corpo como num medium vivo”. E, no 

seu célebre desabafo, mais afirma o historiador de arte e iconólogo:  
Em segredo, continuamos a acreditar nas imagens… Uma obra de arte é um objecto 
tangível com uma história. Um objecto que pode ser classificado, datado e exibido. 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263061 
73 

 

Por um lado, a imagem desafia tais tentativas de reificação, até na medida em que, 
amiúde, se nos apresenta no limiar entre a existência física e mental (Belting, 2014, 
p. 21, grifo nosso). 

Estas considerações ajudam a perceber melhor a força hierofânica e o sentido 

continuado de devoção de uma raríssima imagem medieval de culto continuado, como é a 

primeira escultura da Senhora da Nazaré, na realidade sempre patente à devoção e nunca 

musealizada. A sua energia artística e vitalidade espiritual residem no carácter vincado do entalhe, 

na modelação naturalista das vestes, nos pormenores acessórios do equipamento, na expressão 

piedosa da Virgem e do Menino Jesus e, por último, da fresca policromia original, agora 

devolvida à luz do dia. Não é comum a nossa disciplina atentar em peças assim, consideradas 

de mero periferismo e, como tal, de dimensão plástica reduzida, dando-se o caso acrescido de 

o seu estado de ruína com várias camadas de grosseira repintura ocultarem por inteiro as suas 

valências artísticas. Mais uma vez se destaca o mérito do trabalho interdisciplinar em que 

técnicos de conservação e restauro, historiadores de arte, antropólogos, investigadores de 

arquivo e outros agentes do Património se dão as mãos para, em conjunto, verem melhor uma 

determinada peça, … uma peça que nada tem de popular e que revela, antes, a presença de um 

imaginário do século XIV com muita personalidade e mérito compositivo! 

A metodologia seguida na História de Arte aponta sempre para um esforço 

pluridisciplinar que tem como objectivo reabrir diálogos rasgados através do silêncio, da névoa 

temporal e da inerente desmemória que foram envolvendo as obras artísticas. Assim se trata de 

agir no campo de uma escultura como esta que aqui se estuda: assumir o diálogo com ela, em 

plenitude, sabendo vê-la para além do legítimo papel que assume no campo devocional, 

enfatizando as suas outras valências, designadamente antropológicas e artísticas. 

Também o recurso ao conceito de Micro-História da Arte na análise da produção 

artística, ao estudar zonas de periferismo, isto é, aquelas que se situam fora dos pólos e dos 

centros considerados de erudição, obriga-nos a rever sempre o tecido artístico (os autores, as 

oficinas, os clientes, os programas artísticos, os estilos, as razões de encomenda, os públicos do 

tempo e os fruidores do amanhã) numa ampla perspectiva comparatista (Serrão, 2016a). Hoje, 

o objectivo que determina e orienta o nosso esforço de investigação histórico-artístico tem de 

ser a busca de saberes que só podem ser percepcionados pelo diálogo pleno entre o olhar que 

mira a obra de arte e a resposta espectável da obra visada, num exercício onde o tempo histórico 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263061 
74 

 

e as inerentes desmemórias são objectivamente superados, pois se trata de peças com dimensão 

trans-contextual e trans-contemporânea.  

Essa condição trans-contemporânea de todas as obras de arte (independentemente dos 

tempos em que tenham sido criadas) é base fundamental de acerto analítico, já que, na sua 

dinâmica inesgotável, única e irrepetível, a Arte é sempre um exercício de engenho produzido 

em alguma situação específica, com variável grau de sucesso, e que se situa algures entre o 

desafio, o testemunho e a inquietação. E é por isso que, de per si, se assume como terreno de 

contemporaneidade, na medida em que – disse-o bem o filósofo e crítico de arte Arthur C. 

Danto (2000) –, seja no ontem ou no amanhã, ela põe sempre à prova a nossa sensibilidade de 

interlocutores e re-criadores activos.  

A História da Arte, sempre tão rica de fenómenos de descontinuidade e permanência 

dadas as relações de miscigenação, pode tirar partido deste conceito (que não se confunde com 

meras listagens de artistas, artífices e obras regionais, mas com um comparatismo alargado que 

ilumine as situações em apreço). É por isso que a Micro-História da Arte, ao devolver uma 

consciência plural aos fenómenos de criação e recepção artística, vem justificar a prática de um 

olhar microscópico sem arrogância nem preconceitos. No caso da Senhora da Nazaré, eis como 

uma imagem do século XIV que passara a constituir tão-só um papel de cultuação readquire, 

com novas possibilidades do saber ver, outros níveis de análise, atestando as suas possibilidades 

artísticas e de inovação (que se afirmam muitas vezes à margem dos grandes “pólos artísticos”), 

renovando o estudo integral dos paradigmas de criação estética nas suas diversas facetas de 

produção e recepção.  

 

UM PROGRAMA ICONOGRÁFICO COM BASE MARIOLÓGICA SUSTENTADA 

O estudo das representações artísticas ligadas ao culto da Senhora da Nazaré assume, 

portanto, um terreno por demais valioso para unir visões oriundas da História da Arte e 

da História da Espiritualidade, da Antropologia e da História das Religiões, da Iconografia e da 

Iconologia, da História dos Cultos e das Tradições, da Micro-História e da Etnografia, para 

perceber melhor como esse lastro imagético sustentou a sua extraordinária irradiação 

devocional – local, regional, nacional e global – a um culto determinado. 

A História da Arte, a Iconografia e a Iconologia reforçam a informação das fontes 

escritas a seu propósito. A escultura medieval que se expõe neste Santuário da Estremadura 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263061 
75 

 

portuguesa à devoção das pessoas – e que constitui a matriz de série –, ornada com seu manto 

bordado setecentista que chegou aos nossos dias e se encontra nos acervos museológicos do 

Santuário, mostra, antes de tudo, a sua óbvia filiação no culto mediévico da Senhora do Leite, 

algo que os estudiosos já longamente analisaram e destacaram (Penteado, 1998). Todavia, a 

iconografia dessa doravante sempre designada Senhora da Nazaré não é fixada apenas por esta 

peça; também nos chegou uma outra escultura de pedra de época e estilo goticizante, ainda que 

de artista regional já do século XVI, onde à representação da Virgem se acrescenta a figura de 

D. Fuas Roupinho com o diabo-veado aflorando do manto (Penteado 1998). A peça encontra-se 

no Museu Etnográfico Dr. Joaquim Manso, na Nazaré, e trata-se de exemplar raríssimo de junção 

da iconografia de D. Fuas ao módulo original, num deliberado esforço da Confraria em 

nacionalizar e projetar o culto. 

Figura 5 – Senhoras da Nazaré: na escultura de pedra do Museu Etnográfico Dr. Joaquim Manso da Nazaré, 
peça goticizante, já do século XVI, com a Virgem e o Menino (que não é uma Virgem do Leite) e o milagre de 

D. Fuas Roupinho no Sítio; e imagem barroca da Senhora da Nazaré com o Milagre de D. Fuas, escultor 
anónimo, 1ª metade do séc. XVIII. Tesouro do Santuário de Nª Sª da Nazaré, Pederneira, Portugal 

  

Fonte: arquivo do autor. 

A já referida Bula do papa Eugénio IV, em 1377, confirmou o culto da Senhora da 

Nazaré neste sítio piscatório, e tornou essa anciana prática hierofânica em torno do sítio do primeiro 

achamento da imagem num acto oficial, digamos assim, o qual tende a enraizar-se nos tempos 

e a ganhar vivências continuadas, que explicam a sua perpetuação. Os primeiros círios 

devocionais terão ocorrido mais tarde, luz da paulatina fixação das primitivas práticas 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263061 
76 

 

devocionais, passando à Índia, à África e ao Brasil6. Segundo a historiadora Maria Adelina 

Amorim (2022), este culto tornar-se-ia o breve trecho “transnacional, chegando ao Brasil e África” 

na sequência do Concílio de Trento, cumprindo o objectivo traçado de reafirmar os dogmas da 

fé católica frente à disseminação do protestantismo.  

Dessa origem quatrocentista nos dão conta as fontes cronísticas mais antigas, com realce 

para os citados livros de Manuel de Brito Alão (1628, 1637), o qual, em 1618, elenca atestações 

de ancianidade para o culto, mas referindo, também, o caso das individualidades que, no século 

XVI, vinham prestar veneração à Senhora da Nazaré, como o navegador Vasco da Gama e, 

mesmo, São Francisco Xavier (Penteado, 1998). Em termos de documentação remanescente 

(em que o Santuário é bastante rico, com o seu cartório praticamente incólume), não podemos 

afirmar com certeza a data remota que deu origem ao culto da Nossa Senhora da Nazaré. Certo 

é que, no século XIV, a bula papal atrás referida já contemplava o culto. Segundo constata Pedro 

Penteado (2022), a história deste lugar sagrado surge verdadeiramente bem documentada a 

partir do século XVII, quando se ergueu o Santuário e começaram as concorridas procissões 

cíclicas à Senhora. 

Se, em 1648, o Sítio era, ao que sabemos, ainda muito desabitado, com apenas trinta casas 

além da velha Ermida da Memória (do século XIV, pelo menos) e do Santuário recém-erigido, 

além de estrebarias, de um forno de cal e de um fontenário, a verdade é que tudo se vai 

desenvolver no lugar a ritmo crescente, fruto de procissões cada vez mais imponentes e da carga 

sacralizada do lugar. A respeito do Círio da Prata Grande, uma das maiores referências 

peregrinatórias do culto à Senhora, afirma Pedro Penteado (1998) no seu livro que, à 

margem de esporádicas romarias coletivas, só a partir de 1608 se documentam cíclicas 

visitas de peregrinos ao Sítio, e só com a construção do Santuário começaram a desenvolver-se 

as grandiosas peregrinações, com bodo, círio, inclusão de berlindas, “casas grandes de 

romeiros”, e o natural surgimento de um núcleo habitacional em torno do Sítio. A força popular 

das festividades atinge então o seu clímax, e só no passado século o fenómeno do novo culto 

 
6 Recentes investigações de Maria Adelina Amorim (2022) atestam que o culto só chegou às terras do Maranhão 
e Pará no terceiro quartel do século XVII, trazido pelas naus do novo governador do Estado amazónico André 
Vidal de Negreiros (1606-1680) que, aliás, levavam também o Padre António Vieira, em 1655. O governador, 
militar prestigiado pelo facto de ter derrotado os holandeses no Pernambuco, foi também por breve trecho 
governador de Angola, tendo fundado em Luanda, em 1661, a Capela da Senhora da Nazaré, ainda existente. 
Será ele a difundir o culto no Pará, com grande voga, na sua versão localizada: o “milagre do caboclo”. 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263061 
77 

 

de Nossa Senhora de Fátima tenderá a enfraquecer o impacto da devoção do Sítio, ao mesmo 

tempo que ele tende a renascer, ainda mais forte e sincrético, em terras de Belém do Pará, no 

Brasil amazónico. 

Conclui-se, voltando à análise da primeira imagem existente da Senhora da Nazaré, 

que data do século XIV tardio, que a iconografia fixada para este culto derivou das 

representações tradicionais da Senhora do Leite, e será esse modelo que doravante será usado 

pela Senhora da Nazaré, dentro e fora de Portugal. A iconografia mariana da primeira Senhora 

da Nazaré é de facto muito peculiar: trata-se de uma representação plástica de artífice gótico 

(ainda que a tradição recolhida por Frei Bernardo de Brito, como se disse acima, a julgasse 

lavrada pelo próprio São José ao natural e trazida da Palestina para Mérida no século IV), 

que segue o modelo iconográfico das Nossas Senhoras do Leite, mesclado com o tipo 

paleocristão das Virgens em Majestade, e ainda com o tipo oriental da chamada Virgem Negra, 

de cor trigueira.  

Essa coloração de pele manter-se-á, doravante, em toda a iconografia da Senhora, tanto 

em Portugal como no Brasil e, de modo explícito, na representação que se cultua no santuário 

de Belém do Pará. No caso da imagem do Santuário paraense (traça do arquiteto florentino 

Gino Coppedé, de 1913), a primitiva escultura de fins de Setecentos (que também se integra 

dentro da tradição da Senhora do Leite) deu origem a novas versões para saírem na berlinda 

com os Círios, a última das quais data de 1969 e é uma encomenda do padre Miguel Giambelli 

ao escultor italiano Giacomo Mussner (Serrão, 2016b)7. Por curiosidade, nota-se que essa 

imagem tem feições amazónicas e o Menino revela traços miscigenados de índio e caboclo. 

O espírito sincrético nunca deixou de se manifestar com força, desde sempre, neste culto 

mariano: é, aliás, um dos seus mais marcantes traços identitários! 

  

 
7 Conferir. também a conferência sobre O ciclo de telas de Luís de Almeida no Santuário de Nossa Senhora da 
Nazaré: notas sobre a iconografia de um culto em Portugal e no Brasil, realizada no Colégio de Santo Alexandre, 
em Belém do Pará, a 19 de outubro de 2007. 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263061 
78 

 

Figura 6 – Chegada de Frei Ciríaco ao Mosteiro de Cauliniana (Mérida) com a imagem de Nossa Senhora da 
Nazaré e Milagre de D. Fuas Roupinho por Intercessão de Nossa Senhora da Nazaré, painéis da série da 

autoria do pintor Luís de Almeida, c. 1675-80, na Sacristia do Santuário de Nª Sª da Nazaré 

  

Fonte: arquivo do autor. 

 

A AFIRMAÇÃO DO CULTO À LUZ DA RESTAURAÇÃO DE 1640: O CICLO DE 

TELAS DE LUÍS DE ALMEIDA COM O HISTORIAL DA SENHORA DA NAZARÉ 

(C. 1675-1680) 

Desde que D. João II ordenou obras importantes na primitiva Ermida do Sítio, 

comemorativa do achado da imagem, e que sua mulher, D. Leonor, ordenou a factura de uma 

torre-campanário no templinho, seguindo-se, com D. Manuel I, a obra dos alpendres, o Santuário 

da Senhora da Nazaré não deixou de crescer, como se disse, em popularidade e número de 

peregrinos.  

Voltando a Pedro Penteado (1998), grande cronista do monumento, com o reinado 

de D. Sebastião, e por iniciativa da sua corte, a antiga Ermida da Memória foi colocada sob 

jurisdição régia e alvo de novas obras. Todavia, continuava a ser um culto mariano regional, 

apesar da chama aurática da devoção e do número crescente de devotos. Será só no início do 

século XVII, em plena Monarquia Dual, tempo de ampliação do templo sob traças do arquiteto 

régio Luís de Frias, que autores como Frei Bernardo de Brito e o Padre Brito Alão, já citados, 

vieram fortalecer os laços do culto da Senhora da Nazaré à Monarquia portuguesa e proteção 

régia, seguindo, ambos, intuitos parenéticos de mais ou menos evidente sinal patriótico e 

anti-castelhano. 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263061 
79 

 

Tal relação não foi pacífica, como nos diz Pedro Penteado (1998), pois surgiram 

rivalidades entre o Abade de Alcobaça e a Confraria, concorrendo nas memórias da lenda para a 

reivindicação da posse e dos direitos sobre a confraria da Senhora da Nazaré, no Sítio. Os círios, 

com os seus bodos e as demais festividades inerentes, multiplicam-se nos séculos XVII e XVIII, 

primeiro pelas terras da província da Estremadura portuguesa e do Ribatejo, abarcando de seguida 

toda a chamada região saloia, até Setúbal, e ao Cabo Espichel – local de um outro santuário de 

culto mariano com significativa importância e já muito concorrido nessa mesma época (Marques, 

2008) – o que acentua o facto de se tratar de um culto nascido sob a égide de marítimos, de 

pescadores e de mareantes viajeiros entre a Europa, as Américas, África e o Oriente.  

Assim sendo, tratando-se de um culto mariano que tem relevo na assistência espiritual 

aos pescadores, aos embarcados e aos náufragos, é perfeitamente explícito que o seu culto 

seguisse o rumo das viagens marítimas dos portugueses e que numerosas capelas com a mesma 

invocação se multiplicassem pelo império. O poder de atração devocional do Sítio traz à Nazaré, 

a partir da Restauração de D. João IV, todos os reis brigantinos e as figuras gradas da corte de 

Lisboa, buscando legitimação para o novo poder dinástico. Por isso, o sentido parenético e 

nacionalista extravasa do culto da imagem da Senhora da Nazaré no Sítio da Nazaré, tão ligada 

à Reconquista cristã e com uma história tradicional de lendas e maravilhas.  

Assim, de culto regional localizado e restrito, Nossa Senhora da Nazaré passa a 

conquistar então os espaços lusófonos e segue a bordo dos navegadores portugueses que 

partiam para o Brasil ou para o Oriente, levando a imagem, a tradição das festividades de origem 

e o impacto da proteção milagrosa da devoção. Desse modo se criam, de Angola a São Tomé 

ou a Goa, capelas da invocação da Senhora da Nazaré, gerando novas confrarias e promovendo 

festividades inspiradas nas que ocorriam no santuário-mãe, na Nazaré. Apesar de alguma 

controvérsia quanto à introdução oficiosa do culto, sabe-se que se fixou no lugar da Vigia 

da Nazaré, onde a igreja matriz (que desde as suas primícias adquire um figurino de templo de 

peregrinação) cultuava a Senhora da Nazaré.  

De seguida, o culto impõe-se e chega com forte impacto a Belém do Pará: vai assumir 

um desenvolvimento especial após a alegada descoberta de uma imagem da Senhora, em 

1700, um achamento atribuído ao caboclo Plácido, tal como se pode ver num vitral de 1915 

no Santuário da Senhora da Nazaré em Belém do Pará. Assim, esse achado ocasional da imagem 

num igarapé de Belém – que mais não é do que a transposição do milagre da descoberta da 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263061 
80 

 

imagem na lapa do Sítio da Nazaré, em Portugal – origina um foco cultual e uma festividade 

que não mais deixará de se reforçar, e se mantém até hoje, cada vez mais forte, com seu 

famosíssimo Círio, com os seus romeiros de corda, peregrinação da berlinda e demais festas 

adjacentes. 

A iconografia da primeira Virgem da Nazaré, muito peculiar, como se disse, por seguir 

o modelo das Senhoras do Leite misturado com o tipo paleocristão das Virgens em Magestade 

e, ainda, com o tipo oriental da chamada Virgem Negra, de cor trigueira, passa, assim, para 

outras imagens, a mais significativa das quais é a de Belém do Pará. O esforço da Confraria 

extremenha em nacionalizar e projectar o culto pelos espaços do império explica os cuidados 

com que a iconografia artística da Senhora da Nazaré, o culto da Senhora e a lenda de D. Fuas 

se tornassem, em conjunto, manifestações hierofânicas poderosas do sagrado entre marinheiros 

e viajantes na diáspora portuguesa. Grandes artistas trataram esta narrativa fabulosa, como é o 

caso do famoso pintor António de Oliveira Bernardes (1662-1732) nos azulejos da Capela do 

Sítio, cerca de 1700, ou ainda em Cascais, na Capela de Nossa Senhora da Nazaré (cerca de 1715), 

onde o programa iconográfico acrescenta outros milagres atribuídos à Senhora e descritos no 

livro de Brito Alão (1637). 

Mas o primeiro caso de representação policénica foi, ainda no século XVII, o pintor 

Luís de Almeida, um discreto discípulo de Josefa de Óbidos (1630-1684), ao pintar uma série 

de telas que se encomendaram para o arcaz da sacristia do Santuário da Nazaré e tem máximo 

valor por ser o único que narra toda a lenda da velha imagem, aliás explicitamente representada 

nas diversas telas com detalhes de especial realismo (Serrão, 2000). Não é caso único – importa 

referir também a bela imagem barroca da Senhora da Nazaré com o Milagre de D. Fuas, da 

primeira metade do século XVIII, que se guarda no Tesouro do Santuário (Penteado, 1998) e, 

em zonas rurais, como em Trás-os-Montes, a devoção está presente8 – mas é por certo o caso 

mais significativo (Figura 7). 

 

 
8 Ver, por exemplo, um fresco do tecto da capela de Santa Clara na aldeia do Sabugueiro (Arraiolos), da primeira 
metade do século XVII, ou um painel nos caixotões do tecto da igreja matriz de Lamalonga (Macedo de 
Cavaleiros), ca. 1770, onde o “milagre do Sítio” é representado. O número de registos gravados é enorme: como 
mero exemplo, por ser do acervo do Museu Dr. Joaquim Manso na Nazaré (invº 267 Grav.), a estampa colorida a 
buril com o Milagre da Senhora da Nazaré. Também na igreja do Santuário existe uma tela seiscentista que, a 
crer nos relatos de Brito Alão (1637) de milagres ocorridos in situ por intercessão da Virgem, se deve a um 
modesto pintor local chamado Francisco Nogueira, que, num dia de ventania, tendo perdido o chapéu junto às 
escarpas do Sítio, só se salvou de cair no abismo por intercessão da Senhora.  



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263061 
81 

 

Figura 7 – Milagre de D. Fuas Roupinho, num dos painéis dos caixotões do tecto da igreja matriz de 
Lamalonga (Macedo de Cavaleiros), ca 1770, e numa pintura a fresco da igreja de Santa Susana, no Redondo 

(Évora), fim do século XVII 

  

Fonte: arquivo do autor. 

Facto até há pouco desconhecido decorre ainda de sabermos hoje que André Reinoso – 

o melhor pintor português da primeira metade do século XVII (Serrão, 2006) – pintou, na série 

de vinte telas dedicadas ao Beato Francisco Xavier, em 1619, na sacristia da igreja de São Roque 

(antecedendo a sua santificação em 1622), um quadro com um milagre da Senhora da Nazaré. 

Ao historiador de arte João Miguel Simões se deve o reconhecimento do facto de a segunda tela 

dessa série representar São Francisco Xavier assistindo um ferido de morte no santuário de 

Nossa Senhora da Nazaré e não São Francisco Xavier curando um enfermo em Goa, como se 

dizia. É tradição nas gentes da Nazaré que São Francisco Xavier, antes de partir para a Índia, 

veio ao Sítio prestar homenagem à Senhora (Simões, 2020). Um texto de Francisco de Sousa 

(1710), de início do século XVIII, explica a cena: enquanto esperava o embarque para a Índia, 

o santo fez uma peregrinação à Senhora da Nazaré e, enquanto meditava, veio ter com ele um 

fidalgo ferido num duelo pedindo auxílio, mas, porque recusava perdoar o outro interveniente, 

o santo perguntou-lhe se aceitaria, no caso de se salvar, perdoar o inimigo, ao que o moribundo 

acedeu, curando-se.  

Segundo João Simões (2020), a identificação com o santuário da Nazaré é feita pela 

imagem mariana representada no retábulo que está em fundo, com o Menino Jesus ao colo, 

com um manto triangular preso por cordões de ouro… Ao fundo, vemos a representação do 

altar da igreja de Nossa Senhora da Nazaré, ainda maneirista, que terá antecedido o actual 

exemplar em “barroco nacional” com uma estrutura arquitetónica com dois registos… Em 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263061 
82 

 

cima, junto ao tecto, vários ex-votos: corações, pernas, rabos de peixe, armadilhas de 

pescadores. São testemunhos das graças concedidas à comunidade na saúde e na pesca. A cena 

não se passa em Goa, na igreja de Nossa Senhora de Guadalupe, como se interpretou, 

equívoco que nasceu do facto de se associar a imagem representada com aquela devoção 

mariana da Estremadura Espanhola. Porém, a Nossa Senhora de Guadalupe de Espanha 

ostenta um cetro, ausente no quadro da sacristia de São Roque, e a devoção existente em Goa 

era evocativa da outra importante imagem mexicana, que iconograficamente é uma Imaculada 

Conceição, logo não tinha um Menino Jesus ao colo (Lopes, 2006). O belíssimo painel de 

André Reinoso em São Roque mostra como as imagens artísticas agiam nos alvores do século 

XVII como estímulo e manifesto pedagógico para os jovens missionários (da Companhia de 

Jesus e não só) que eram colocados na primazia da assistência ao próximo nos momentos 

maiores da sua aflição. 

É neste tempo, o início do século XVII e ainda em plena Monarquia Dual, que Frei 

Bernardo de Brito e Manuel de Brito Alão tenderam a ligar fortemente o culto à protecção 

régia, com intuitos parenéticos de sinal anti-castelhano. Tal não foi pacífico, porém, surgindo 

rivalidades entre o Dom Abade de Alcobaça e a Confraria, concorrendo nas memórias da 

lenda para a reivindicação da posse e dos direitos sobre a irmandade da Nazaré. Quando, em 

1626, no âmbito das estratégias de controlo territorial e político sobre o Sítio hierofânico da 

Nazaré, a primitiva igreja medieval foi ampliada com traça mais condigna, foi necessário 

reforçar a legitimação do culto. À medida que a igreja avançara ao longo do século XVII, o 

espaço foi decorado com recheios, como a talha dourada barroca dos altares e o trono da 

Senhora da Nazaré, este lavrado em 1683 pelo escultor Manuel Garcia, antes de receber, já 

no início de Setecentos, a primorosa azulejaria de António de Oliveira Bernardes e do 

holandês Willem van Kloet. Por essa via, também se reformulou a iconografia da Senhora e 

o historial relacionado com a imagem, de molde a servir um culto que se popularizara imenso, 

e cedo iria extravasar para os espaços ultramarinos do Império português. Foi nesse sentido 

que se chamou o pintor lisboeta Luís de Almeida para executar uma série de telas com os 

passos da iconografia da Senhora da Nazaré e a lenda de D. Fuas Roupinho, com intuito de 

reforçar o sentido da lenda e de creditar o culto multissecular num santuário onde a fama 

de milagres se multiplicava. 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263061 
83 

 

Por razões político-cultuais e também de reforço da unidade imperial, este culto vai 

receber um grande incremento nos anos da União Ibérica (1580-1640), com o forte sentido 

patriótico de mais ou menos oculta resistência ao domínio de Castela e por um esforço 

parenético de legitimação do Reino português, à margem da Monarquia Dual, “reescrevem” a 

lenda miraculosa do culto da imagem na Nazaré. É este o contexto do ciclo de telas 

encomendadas a Luís de Almeida. A sua encomenda pela Confraria da Senhora da Nazaré, 

cerca de 1675, visou fixar os vários passos lendários e as peripécias tanto do achado da imagem 

como da fixação do culto. 

Figura 8a – António de Oliveira Bernardes 
(1662-1732): D. Fuas Roupinho e a 
intercessão da Senhora da Nazaré, 

azulejo de c. 1715 na Ermida da 
Memória, no Sítio da Nazaré (Portugal). 

Figura 8b – Senhora da Nazaré como Caridade Romana, 
pormenor do tecto da igreja de Nossa Senhora da Nazaré em 
Cachoeira do Campo, Brasil, pintor desconhecido do fim do 

século XVIII ou início do século XIX 

 

Fonte: arquivo do autor. Fonte: arquivo Jael Bitran Trindade (Iphan). 

Luís de Almeida, pintor de óleo e têmpera, secundário pintor do fim do século XVII, 

activo em 1660-1690 e formado na chamada “escola de Óbidos” junto à própria Josefa de Ayala 

e Cabrera (Sevilha, 1630-Óbidos, 1684), uma das mais importantes mulheres-artistas do 

Barroco seiscentista peninsular9, veio então pintar a série de telas alusivas aos episódios 

nazarenianos. O único quadro conhecido até à identificação do ciclo da Nazaré, um pequeno 

Casamento místico de Santa Catarina assinado (colecção particular), mostra em tom menor as 

 
9 Sobre Luís de Almeida, ver Serrão (1991).  



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263061 
84 

 

suas evidentes derivações dos modelos da sua célebre mestra Josefa. Sabemos que o pintor era 

também dourador e policromador de imagens e que morava em Lisboa, pois, em 1677, nos 

aparece a realizar pintura de estofo e douramento de certas imagens existentes na igreja de Santo 

Estêvão em Alfama, um trabalho discreto e mal remunerado10. Luís de Almeida não deixou 

mais rasto de si nem consta que as suas telas se impusessem para além do seu substrato 

iconográfico... 

As telas que Almeida pinta e assina na Nazaré representam a lenda com múltiplos 

detalhes, muito interessantes, desde a saída da imagem da Senhora da Nazaré da própria 

Palestina, até à sua estada no mosteiro de Cauliniana (Mérida), à batalha de Guadalete e à fuga 

de Ramiro e frei Rodrigo, até ao milagre de D. Fuas Roupinho no Sítio, alegadamente em 1184. 

Tudo é contado com dose de pormenores nessas pinturas proto-barrocas que ornam o arcaz da 

sacristia do Santuário. Pintadas no tempo de regência de D. Pedro II, fixaram-se de maneira 

definitiva tanto o substrato iconográfico da Senhora da Nazaré como o historial lendário deste 

culto. Também o “milagre” do Alcaide de Porto de Mós, no Sítio da Pederneira, passa a 

constituir prova da ancianidade do culto, pela primeira vez, remontando pela tradição ao século 

XII e assim interpretado nestas telas seiscentistas…  

Apesar de se tratar de artista de segunda plana, a escolha dos mesários da confraria 

parece ter sido adequada, pois as pinturas traduzem com clareza os objetivos essenciais da 

encomenda: sentido de narratividade e poder de ilustração. E a imagem lá está, a sua presença, 

a sua iconografia de Senhora do Leite, as suas exactas cores (hoje reabilitadas pelo restauro!). 

As telas mostram-no artista eficaz sob esse prisma: de facto, a série cumpre bem o papel de 

legitimação de uma lenda destinada a ser contada de viva voz por gerações de peregrinos e servir 

como espécie de atestado verídico do milagre. O interesse da série, de ordem histórica e 

iconográfica, é significativo, pois constituem o primeiro testemunho imagético conhecido sobre 

a lenda que envolve a descoberta e os sucessivos achamentos da imagem da Senhora, nas suas 

variadas fases e peripécias, segundo o espírito nacionalista e pró-restauracionista que se seguiu 

a 1640. A Confraria de Nossa Senhora da Nazaré encomendou essa série de doze quadros com 

 
10 Fruto do aprendizado de Almeida lição nos círculos de Josefa de Óbidos, o pintor irá copiar-lhe os modelos, 
caso de uma réplica do Casamento Místico de Santa Catarina, que assinou num assomo de talvez pouco 
justificada liberalidade. Esta pequena tábua, cerca de 1660-1670, é absolutamente similar ao cobre de Josefa de 
Óbidos assinado e datado de 1647, que se expõe no Museu Nacional de Arte Antiga. As debilidades pictóricas de 
Luís de Almeida atestam-se também na série de telas com a Lenda de Nossa Senhora da Nazaré no arcaz da 
sacristia do Santuário, mas a verdade é que também as assinou.  



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263061 
85 

 

o objetivo de fixar uma espécie de narração oficial para a lenda e legitimar a tese da antiguidade 

do Santuário português. 

Entre as histórias representadas, vê-se a imagem a ser trazida, aquando da perseguição 

aos cristãos no século III, desde a Palestina até ao Mosteiro de Cauliniana (Mérida) pelo monge 

grego Ciríaco, e a chegada deste ao Mosteiro de Cauliniana (Mérida) com a imagem de Nossa 

Senhora da Nazaré nos braços. Num outro, o rei visigodo Rodrigo, fugitivo da batalha de 

Guadalete em 714, aquando da invasão árabe, segura a imagem depois de, face à iminente 

derrota, se despojar dos seus trajes áulicos e mudar de vestimenta com um mendigo, a fim de 

empreender a fuga. Devido ao avanço islâmico, Rodrigo tomou o caminho do extremo ocidental 

da Península Ibérica, levando consigo a pequena imagem da Senhora, tema também tratado nas 

telas. Segue-se a representação das peripécias de Frei Romano, que, com Rodrigo, conduziu a 

imagem da Senhora até ao litoral da península, guardando-a numa lapa junto ao Sítio da Nazaré. 

Chegados em 22 de novembro de 714, diz a lenda, ao Monte de São Bartolomeu, junto à antiga 

Vila da Pederneira (Nazaré), aí viveram como eremitas, entre lapas, comunicando-se por sinais 

de fogo. Quando o monge Romano morreu, D. Rodrigo enterrou-o e, cheio de tristeza, partiu 

para Viseu, tendo a imagem ficado escondida numa fraga no Promontório do Sítio. Num outro 

quadro, a imagem é, quatro séculos volvidos, descoberta por Pescadores que passam a venerá-la. 

Enfim, representa-se o milagre do alcaide-mor de Porto de Mós, D. Fuas Roupinho, salvo pela 

Virgem, em 1182, de cair no precipício, o que teria levado o cavaleiro a mandar então construir 

nesse lugar a Ermida da Memória (Serrão, 2022).  

A análise compositiva destas telas deixa-nos concluír, em relação com o estudo 

integrado da escultura trecentista, quatro coisas significativas.  

Em primeiro lugar, é quase certo que elas não defraudaram os propósitos da confraria 

dado o acerto narrativo com que as “histórias” foram pintadas (cumprindo os desígnios de um 

programador designado pela irmandade e que era conhecedor das lendas em causa, mas cujo 

nome ainda não foi desvendado).  

Em segundo lugar, atestam-se os limites inventivos do pintor, que se mantém fiel à 

narratividade policénica imposta na encomenda e ao rigor das várias histórias em sequência, 

mas que se mostra visivelmente impreparado para assumir um projecto pictórico que fizesse a 

diferença: o desenho é débil, o sentido de composição rudimentar, a cor pobre, os escorços de 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263061 
86 

 

figura deficientes, as paisagens reduzidas ao essencial, os acessórios compostos sem acerto “ao 

natural”, tudo convergindo para uma bitola de mediocridade que à evidência se percebe.  

Em terceiro lugar, porém, o seu valor iconográfico é de tal maneira relevante (dada a 

raridade de programas congéneres com este extenso historial), que Luís de Almeida não pode 

deixar de ocupar um lugar destacado na iconografia mariana portuguesa do século XVII.  

Em quarto lugar, enfim, o ciclo tem um interesse que não pode ser menorizado para o 

historial da escultura gótica agora intervencionada, já que a representa em vários momentos e, 

sempre, com fidedignidade nas suas formas, nas suas poses e até nas cores! 

Figura 9 – Um dos painéis de José de Almada Negreiros na Gare Marítima de Alcântara, em Lisboa (século XX) 

 

Fonte: arquivo do autor. 
 

CONCLUSÕES 

O culto da Senhora da Nazaré tem de ser forçosamente visto como o maior testemunho 

continuado de hierofania mariológica activo no mundo lusófono e no contexto mundial da 

Cristandade. É urgente, pois, que historiadores (da arte, da cultura, da espiritualidade, da religião), 

junto a antropólogos, a arqueólogos, a conservadores-restauradores e a técnicos de outros ramos 

do saber, unam esforços para dar corpo e sucesso à candidatura em curso, estudando e 

valorizando o seu património. O fenómeno devocional assume-se, em crescendo, um dos 

primeiros processos de legitimação mariana que, a partir de Portugal, se espalhou pelo mundo 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263061 
87 

 

lusófono, do Brasil à África e à Índia. Impõe todo um programa interdisciplinar em que a 

História das Religiões, a História da Arte, a Antropologia, a Iconografia e a Iconologia assumem 

papel de relevo.  

É por isso que a análise das representações do culto é tão reveladora e que o estudo da 

imagem primeva esculpida no tempo de D. Fernando I se tornam decisivos. Recém-restaurada, 

a imagem gótica do século XIV mostrou vários aspectos relevantes: trata-se mesmo de uma 

Virgem do Leite que se retitulou de Senhora da Nazaré, data de finais de Trecentos, tem a 

primitiva policromia, foi talhada na rara madeira de oliveira, e abriu campo canónico a uma 

linhagem que prosseguiu, na escultura, na pintura, no azulejo, na gravura, na filigrana, nos 

ex-votos e nos têxteis, com numerosíssimas versões (e algumas variações). 

Disse o saudoso professor e arquitecto Flávio Nassar (1963-2022), presidente do Fórum 

Landi e responsável do tombamento do Círio de Belém como primeiro Património Imaterial 

classificado no Brasil, que “[...] o secular Círio da Senhora da Nazaré é sincrético: erudito e 

popular, com contornos de sagrado e profano ao mesmo tempo, une diferentes credos, culturas, 

dialectos, vidas, modos e visões” O culto da Senhora, nascido em tempos imemoriais na vila 

estremenha a que deu nome, deve ser considerado, sem dúvida, uma das maiores manifestações 

continuadas de hierofania activa no chamado Mundo Português, com base em sólida estrutura 

iconográfica de legitimação. O estudo da sua imagem matricial é, pois, um tema que interessa 

à História (das Religiões e da Arte) e à Antropologia e impõe todo um programa de estudos 

inter-disciplinares em que a Arte, a Iconografia e a Iconologia assumem papel relevante.  

A terminar, devemos enfatizar a noção de Programa Artístico, objectivo fundamental de 

uma História de Arte actuante, útil, operativa, dotada de compromisso social e capaz de dialogar 

com as obras depois de lhes devolver, no todo ou em parte, a sua memória oculta. Como disse 

o grande iconólogo Aby Warburg (1866-1929), a História da Arte mais não é do que a 

investigação orientada e interdisciplinar que visa o entendimento globalizante (estético, 

histórico, ideológico, contextual etc.) das obras de arte particulares à luz da compreensão dos 

seus pontos de vista intrínsecos, isto é, das condições culturais, políticas, socioeconómicas, 

laborais, de perdurações e continuidades, de ideologias, de religiosidade e de estilo – numa 

palavra, o entendimento iconológico das obras.  

O estudo da escultura gótica de Nossa Senhora da Nazaré torna-se. assim, tanto quando 

um assunto devocional, um belíssimo problema de arte. 
 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263061 
88 

 

REFERÊNCIAS 
 
AMORIM, Maria Adelina. A Capela da Nossa Senhora da Nazaré em Luanda: subsídios para um estudo. In: 
PENTEADO, Pedro (coord.). O Culto de Nossa Senhora da Nazaré: perspectiva multidisciplinar. Lisboa: 
Universidade Católica de Lisboa, 2022. 272 p. 

AMORIM, Maria Adelina (coord.). Comemorações do 4º centenário da fundação da cidade de Belém do Pará. 
Revista Camões, Lisboa, n. 25, p. 115-133, 2016.  

BELTING, Hans. Antropologia da Imagem. Tradução Artur Morão. Lisboa: KKYM, 2014. Título original: Bild-
Anthropologie: Entwürfe für eine Bildwissenschaft.  

BELTING, Hans. La Vraie Image. Croire Aux Images? Paris: Gallimard, 2007. 

BESANÇON, Alain. L’image interdite. Une histoire intellectuelle de l’iconoclasme. Paris: Arthème Fayard, 
1994.  

BRITO ALÃO, Manuel de. Antiguidade da Sagrada Imagem de Nossa Sª de Nazareth, grandesas do seu sitio, 
casa & jurisdição real, sita junto à villa da Pederneira..., Lisboa: Pedro Craesbeck, 1628.  

BRITO ALÃO, Manuel de. Prodigiosas historias e miraculosos sucessos acontecidos na Casa de Nossa Senhora 
de Nazareth. Lisboa: Lourenço Craesbeeck, 1637.  

CHRISTIN, Olivier. Une révolution symbolique. L’iconoclasme hugenot et la reconstruction catholique. Paris: 
Les Editions de Minuit, 1991. (Collection Le sens commun). 

DANTO, Arthur C. The Madonna of the future: Essays in a Pluralistic Art World. California: University of 
California Press, 2000. 

DUPREUX, Cécile; JEZLER, Peter; WIRTH, Jean (coord.). Catálogo da Exposição Iconoclasme. Vie et mort de 
l’image mediévale. Paris: Musée d’Histoire de Berne e Musée de l’Oeuvre Notre-Dame de Strasbourg, 2001.  

ESPÍRITO SANTO, Moisés. Cinco mil anos de cultura a oeste. Etno-História da Religião Popular numa região 
da Estremadura. Lisboa: Assírio & Alvim, 2004. 

FIGUEIREDO, Aldrin Moura de. Sobre o círio de 1835 e este primeiro círio sem procissão. FAU ITEC UFPA. 
Laboratório virtual. Disponivel em: https://fauufpa.org/2020/10/01/sobre-o-cirio-de-1835-e-este-primeiro-cirio-
sem-procissao-por-aldrin-moura-de-figueiredo/. Acesso em: 20 set. 2025. 

GONÇALVES, Flávio. Breve ensaio sobre a Iconografia da Arte Religiosa em Portugal. Lisboa: Belas-Artes, 
1972. 

HENRIQUE, Márcio Couto; LIMA, Maria Dorotéa de; MAUÉS, Raymundo. Dossiê IPHAN-I: Círio da Nazaré. 
Rio de Janeiro: IPHAN, 2006. p. 11-82.  

LOPES, Aurélio; SERRÃO, Vítor. Os Dialectos das Imagens. Discursos do Sagrado e do Profano. Prefácio de 
Frei Bento Domingues. Lisboa: Caleidoscópio, 2022. Capº 3. 

LOPES, Mário. Em Viagem da Nazaré para Santarém. Domingos Soares Rebelo: “S. Francisco Xavier esteve em 
Turquel. Tinta Fresca. Jornal de Arte, Cultura & Cidadania, Aljubarrota, nº 17, 2006. 

MARCOCCI, Giuseppe; PAIVA, José Pedro. História da Inquisição Portuguesa 1536-1821. Lisboa: Esfera dos 
Livros, 2013. 

MARQUES, Luís. O paraíso no 'fim do mundo'. O culto de Nossa Senhora do Cabo. Lisboa: Porto, 2008.  

NICOLI, Ottavia. Vedere com gli occhi del cuore: alle origine del potere delle immagini. Roma, Bari: Laterza, 
2011. 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263061 
89 

 

PENTEADO, Pedro. Introdução e notas. In: BRITO ALÃO, Manuel de. Antiguidade da Sagrada Imagem de 
Nossa Senhora da Nazaré. Lisboa: Edições Colibri; Confraria de Nossa Senhora da Nazaré, 2001. 

PENTEADO, Pedro (coord.). O culto de Nossa Senhora da Nazaré: perspectiva multidisciplinar. Lisboa: UCP, 
2022, 272 p. 

PENTEADO, Pedro. Peregrinos da memória. O Santuário de Nossa Senhora da Nazaré. Lisboa: Universidade 
Católica Portuguesa, 1998. 

SERRÃO, Vítor. A leitura micro-artística e a eficácia teórico-metodológica da nossa disciplina: ‘estudos de 
caso’ na Idade Moderna portuguesa. In: CONGRESSO INTERNACIONAL DE HISTÓRIA DA ARTE - Pensar 
História da Arte. Estudos de Homenagem a José-Augusto França, 4., 2016, Lisboa. Actas [...], Lisboa: Esfera do 
Caos, 2016a. p. 59-80. 

SERRÃO, Vítor. A Lenda de S. Francisco Xavier pelo pintor André Reinoso. 2. ed. rev. Lisboa: Museu de S. 
Roque e Quetzal, 2006.  

SERRÃO, Vítor. Iconografia da Senhora da Nazaré na arte luso-brasileira: o ciclo seiscentista do pintor Luís de 
Almeida no Santuário de Nossa Senhora da Nazaré. Revista Camões, Lisboa, n. 25, p. 77-87, 2016b. 
(Comemorativo do 4º centenário da fundação da cidade de Belém do Pará). 

SERRÃO, Vítor. Impactos do Concílio de Trento na arte portuguesa entre o Maneirismo e o Barroco (1563-
1750). In: GOUVEIA, António Camões; BARBOSA, David Sampaio; PAIVA José Pedro (coord.). O Concílio 
de Trento em Portugal e nas suas conquistas: olhares novos. (Actas do Seminário no âmbito das comemorações 
dos 450 anos sobre a clausura do Concílio de Trento, 1563-2013). Lisboa: Centro de Estudos de História 
Religiosa da Universidade Católica Portuguesa, 2014. p. 103-132. 

SERRÃO, Vitor (coord.). Josefa de Óbidos e o tempo barroco. Lisboa: Palácio Nacional da Ajuda, 1991. 
Catálogo de Exposição. 

SERRÃO, Vítor. Mundividências, imaginários e práticas. História de Arte em torno ao culto à Virgem da 
Nazaré. In: PENTEADO, Pedro (coord.). O Culto de Nossa Senhora da Nazaré: perspectiva multidisciplinar. 
Lisboa: Universidade Católica de Lisboa, 2022. p. 91-112. 

SERRÃO, Vítor. Pintura maneirista e proto-barroca na região dos antigos Coutos de Alcobaça, 1538-1750. In: 
CONGRESSO ARTE E ARQUITECTURA DAS ABADIAS CISTERCIENSES NOS SÉCULOS XVI, XVII e 
XVIII, 1994, Mosteiro de Alcobaça. Actas [...], Lisboa: IPPAR, 2000. p. 121-144.  

SILVA ALVES, Isidoro Maria da. O carnaval devoto: um estudo sobre a Festa de Nazaré em Belém. Petrópoles, 
RJ: Vozes, 1980. v. 13. (Coleção Antropologia).  

SIMÕES, João Miguel. O ciclo pictórico dedicado a São Francisco Xavier na sacristia da Igreja de São Roque de 
Lisboa: Iconologia, Ideologia Imagética e Política no contexto da União Ibérica (1580-1640). In: MORNA, 
Teresa Freitas; TRIGUEIROS, António Júlio; COUTINHO, Maria João Pereira. Missão, espiritualidade e arte 
em São Francisco Xavier. Textos do encontro científico pela ocasião dos 400 anos da beatificação. Lisboa: Santa 
Casa da Misericórdia de Lisboa; Museu de São Roque, 2020. p. 92-133.  

SOUSA, Francisco de. Oriente conquistado a Jesu Christo pelos Padres da Companhia de Jesus da província de 
Goa. Primeira parte. Lisboa: Oficina de Valentim da Costa Deslandes, 1710.  

VIANNA, Arthur. Festas populares do Pará; i – A Festa de Nazareth. Annaes da Bibliotheca e Archivo Público 
do Pará, Belém, Tomo III, p. 235, 1968. 

 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263202 

90 

 

A IMAGEM DE NOSSA SENHORA DA ESTRELA DE INHOMIRIM, MUNICÍPIO 
DE MAGÉ (RJ) 

 

THE IMAGE OF OUR LADY OF THE STAR OF INHOMIRIM, MUNICIPALITY OF 
MAGÉ (RJ) 

 

LA IMAGEN DE NUESTRA SEÑORA DE LA ESTRELLA DE INHOMIRIM, MUNICIPIO 
DE MAGÉ (RJ) 

 

Antônio Seixas1
 

antonioseixasadv@gmail.com 

 

 

RESUMO 

Com o presente artigo, objetivamos contextualizar o processo histórico-cultural associado à 
devoção a Nossa Senhora da Estrela, no Município de Magé (RJ). Para a pesquisa, a metodologia 
teve caráter exploratório, com base no levantamento de referências bibliográficas. Entre as 
fontes consultadas, os escritos de Frei Agostinho de Santa Maria (1723) e de Monsenhor Pizarro 
(1794). A imagem devocional analisada é uma herança da religiosidade popular colonial que 
mantém, no século XXI, a sua função religiosa original, ressaltando o valor histórico, artístico 
e cultural que lhe foi sendo agregado ao longo do tempo.   
Palavras-chave: Imaginária Devocional; Nossa Senhora da Estrela; Magé (RJ). 
 

ABSTRACT 

With this article, we aim to contextualize the historical-cultural process associated with 
devotion to Our Lady of the Star, in the city of Magé (RJ). For the research, the methodology 
was exploratory, based on the survey of bibliographical references. Among the sources 
consulted were the writings of Frei Agostinho de Santa Maria (1723) and Monsignor Pizarro 
(1794). The devotional image analyzed is a legacy of popular colonial religiosity that maintains, 
in the 21st century, its original religious function, highlighting the historical, artistic and cultural 
value that has been added to it over time. 
Keywords: Devotional Imagery; Our Lady of the Star; Magé (RJ). 
 

RESUMEN 

Con este artículo pretendemos contextualizar el proceso histórico-cultural asociado a la 
devoción a Nuestra Señora de la Estrella, en el Municipio de Magé (RJ). Para la 
investigación la metodología fue de carácter exploratorio, basada en el levantamiento de 
referencias bibliográficas. Entre las fuentes consultadas se encuentran los escritos de Frei 
Agostinho de Santa María (1723) y Monseñor Pizarro (1794). La imagen devocional 
analizada es un legado de la religiosidad popular colonial que mantiene, en el siglo XXI, su 

 
1 Advogado. Doutor em História pela Universidade Salgado de Oliveira (Universo). Mestre em História pela 
Universidade Salgado de Oliveira (Universo). Especialista em História da Arte Sacra pela Faculdade de São 
Bento do Rio de Janeiro (FSBRJ). Especialista em História do Rio de Janeiro pela Universidade Federal 
Fluminense (UFF). Membro do Centro de Estudos da Imaginária Brasileira (CEIB), do Instituto dos Advogados 
Brasileiros (IAB) e do Conselho Estadual de Tombamento do Rio de Janeiro (CET). 
Lattes: http://lattes.cnpq.br/9759646104059074. Orcid: https://orcid.org/0000-0002-9347-2394. 

https://orcid.org/0000-0002-9347-2394


IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263202 

91 

 

función religiosa original, resaltando el valor histórico, artístico y cultural que se le ha ido 
añadiendo a través del tiempo. 
Palabras-clave: Imágenes devocionales; Nuestra Señora de la Estrella; Magé (RJ). 
 

 

INTRODUÇÃO 

A difusão do culto à Virgem Maria na América portuguesa foi promovida mais pela 

construção de ermidas e capelinhas por devotos populares do que pela criação de paróquias e 

bispados. A maior parte das capelas construídas nos séculos XVI a XVIII tem origem na 

religiosidade popular. São testemunhos da fé ou ex-votos, não sendo possível sequer datar com 

precisão a sua construção ou comprovar a propriedade atribuída à Igreja Católica.   

A colonização portuguesa do recôncavo da Baía de Guanabara, a partir de 1565, seguiu 

o curso dos rios Iguaçu, Meriti, Inhomirim, Suruí, Iriri, Magé, Guapimirim, Macacu e 

Guaxindiba, transformados no principal caminho para os primeiros sesmeiros, que investiram 

na produção de açúcar e na extração de madeira para abastecer a Cidade do Rio de Janeiro 

(Lamego, 1964). 

As várias igrejas e capelas, no Município de Magé, tombadas pelo governo 

fluminense nos anos de 1980, a exemplo da Igreja Matriz de Nossa Senhora da Guia de 

Pacobaíba (séc. XVII/XVIII), são testemunhos do processo de ocupação do recôncavo. Em sua 

maioria, são construções voltadas para a Guanabara ou em outeiros próximos aos rios que nela 

deságuam (Rio de Janeiro, 2012). 

Em 9 de junho de 1789, o povoado de Magé obteve a sua emancipação. Para formar o 

território municipal, foram desmembrados da Cidade do Rio de Janeiro as freguesias de Nossa 

Senhora da Piedade de Magé (sede municipal), de São Nicolau de Suruí, de Nossa Senhora da 

Guia de Pacobaíba e de Nossa Senhora da Piedade de Inhomirim (sede do distrito miliciano) e 

da Vila de Santo Antônio de Sá, a de Nossa Senhora da Ajuda de Guapimirim. A Vila de Magé 

foi elevada à categoria de cidade em 2 de outubro de 1857 (Santos, 1957). 

As seis freguesias formadoras do termo da Vila de Magé colonial apontam para a 

preponderância das devoções marianas na região, não só pelas padroeiras Nossa Senhora da 

Piedade, Nossa Senhora da Ajuda e Nossa Senhora da Guia, mas também pelas representações 

das várias invocações nas capelas rurais, sendo Nossa Senhora da Conceição a mais recorrente 

(em Guapimirim, Inhomirim e Suruí). Outras estão mais relacionadas à devoção familiar dos 

construtores, a exemplo das capelas de Nossa Senhora do Amor de Deus e de Nossa Senhora 

de Copacabana (Araújo, 2009). 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263202 

92 

 

Ao longo do curso do Rio Inhomirim foram construídas duas capelas, no século 

XVIII, uma dedicada à Nossa Senhora da Piedade e outra à Nossa Senhora da Estrela. 

A primeira passou à condição de capela curada em 1696 e foi elevada a sede paroquial em 

1755, tendo a outra por capela filial. Em 1861, o pároco de Inhomirim resolveu transferir 

provisoriamente a sede da Freguesia de Nossa Senhora da Piedade de Inhomirim para a 

Capela de Nossa Senhora da Estrela, de onde foi mudada pelos franciscanos, em 1897, para 

Raiz da Serra (Kroker, 1946). 

Uma descrição da Freguesia de Nossa Senhora da Piedade de Inhomirim foi feita, em 

1778, pelo Mestre-de-Campo Bartolomeu José Vahia, do Regimento de Milícias do Distrito de 

Inhomirim: a freguesia produzia açúcar, aguardente, farinha de mandioca, milho, arroz e feijão, 

mas contava apenas com um porto para escoar a sua produção, o Porto da Estrela, onde 

atracavam 17 barcos. À época, achavam-se sem cultivar as 400 braças de terras que pertenciam 

à Capela de São Tiago (Vahia, 1915). 

Monsenhor Pizarro nos informa que a Capela de São Tiago, datada de 1729, em tal 

estado de decadência se encontrava, em 1794, por abandono pelo proprietário da fazenda, que 

deu ordens para demolirem as suas ruínas, recolhendo-se as imagens sacras à Matriz de Nossa 

Senhora da Piedade de Inhomirim (Araújo, 2009). 

No começo do século XIX, o arraial de Estrela (Figura 1) foi assim descrito: “[...] 

embora não possua muitas casas, algumas delas são insolitamente boas. A igreja fica sobre 

uma colina escarpada e redonda, a cerca de duzentos pés acima do nível da água” (Luccock, 

1975, p. 226). Outro viajante, na mesma época, o descreve como uma “[...] pequena 

povoação pertencente a paróquia de Inhomirim e [que] não possui mais do que uma capela 

construída sobre uma elevação e dedicada a Nossa Senhora” (Saint-Hilaire, 1937, p. 12). 

Apesar da simplicidade do lugar, houve quem recomendasse aos estrangeiros, principalmente 

pintores, que o visitassem por ser onde se encontrava “[...] gente de todas as condições 

sociais e podem-se observar suas vestimentas originais e sua atividade barulhenta” 

(Rugendas, 1940, p. 25). 
 

 

 

 

 

 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263202 

93 

 

Figura 1 – Porto da Estrela 

 

Fonte: Biblioteca Nacional, Porto da Estrela [Iconográfico], c. 1820. 

Estrela nunca passou de um pequeno arraial, com algumas casas, o porto e a Capela de 

Nossa Senhora da Estrela, frequentado por viajantes e tropeiros que iam e vinham de Minas 

Gerais pelo Atalho do Caminho Novo (a Variante do Proença), entrando em decadência no final 

do século XIX. Os seus vestígios materiais foram tombados, em 2005, pelo governo fluminense: 

as ruínas da capela, da chamada “casa das três portas” e do porto (Rio de Janeiro, 2012). 

As ruínas evidenciam que era uma capela de pequenas proporções, composta de nave, 

capela-mor e sacristia, reproduzindo o programa e proporções de outras capelas da região. 

A sua torre sineira, isolada do corpo da capela, tem seu acesso por uma escada externa. As paredes 

remanescentes, em alvenaria de pedra e tratamento em cantaria em todas as envasaduras, 

comprovam o apuro construtivo que se verifica também em relação às suas proporções (Rio de 

Janeiro, 1984). 

Além de umas poucas ruínas, na margem do Rio Inhomirim, chegou aos nossos dias a 

escultura devocional de Nossa Senhora da Estrela, objeto do presente estudo, citada por Frei 

Agostinho de Santa Maria (1723) no tomo décimo de seu Santuário Mariano, volume no qual 

relacionou todas as igrejas e capelas dedicadas à Virgem Maria no Bispado do Rio de Janeiro, 

com base em informações enviadas a Lisboa, em 1713, pelo Frei Miguel de São Francisco, do 

Convento de Santo Antônio do Rio de Janeiro. 

Quando falamos em imaginária devocional, estamos nos referindo às esculturas 

religiosas confeccionadas, principalmente, para o nicho de altares de igrejas e capelas, 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263202 

94 

 

esculpidas em madeira ou modeladas no barro. Quanto à iconografia cristã, podem ser 

cristológicas (Cristo), mariológicas (Nossa Senhora) ou hagiológicas (Santos). 

A temática mariológica reflete as várias representações introduzidas no país pela 

religiosidade popular e pelas ordens religiosas. Expressam diferentes momentos da vida da 

Virgem Maria, desde sua representação menina, acompanhada de sua mãe, Sant’Anna, 

passando pelo dogma da Imaculada Conceição, até a sua morte e assumpção aos céus.  

Para a pesquisa, a metodologia teve caráter exploratório, com base no levantamento de 

referências bibliográficas. Entre as fontes consultadas, os escritos de Frei Agostinho de Santa 

Maria e o relatório da visita pastoral de Monsenhor Pizarro (1794), publicado pelo Instituto 

Estadual do Patrimônio Cultural (INEPAC). (Araújo, 2009).  

A consulta ao Santuário Mariano revelou a existência, no começo do século XVIII, de 

onze representações iconográficas de Nossa Senhora da Estrela no mundo luso-brasileiro, em 

Belém (Santa Maria, 1707), Marvão e Monte Minhoto (Santa Maria, 1711), Covilhã, Redinha, 

Coimbra e São Paulo (Santa Maria, 1712), Vale do Souto (Santa Maria, 1716), Lisboa e 

Abrantes (Santa Maria, 1718) e Inhomirim (Santa Maria, 1723). 

No texto bíblico, Maria é descrita como santa, virgem, mãe do Salvador, presente em 

todos os momentos importantes na história da salvação, não somente no princípio e no fim da 

vida de Cristo (Lc 1 e Jo 19,27), mas no começo de Seu ministério (Jo 2) e no nascimento da própria 

Igreja (At 1, 14). Em Portugal, o culto à Virgem Maria ganhou força no século XIV, tendo início 

na festa em honra à Nossa Senhora da Conceição, ocorrida em Coimbra, a 8 de dezembro de 

1320 (Azevedo, 2001). 

Na simbologia cristã, a Estrela é sinal e portadora da luz. O texto bíblico está repleto de 

referências às estrelas: a vida eterna dos justos é descrita sob a imagem das estrelas (Dn 12,3); 

sem esquecer da promessa da “estrela de Judá” (Nm, 24,17), do aparecimento da “estrela de 

Belém” (Mt 2, 1-12) e da “coroa de doze estrelas” que a mulher revestida de sol tem na cabeça 

(Ap 12, 1). 

Apesar da proibição da confecção de imagens (Dt 4, 9-24), encontramos, no texto 

bíblico, referências à possibilidade de confecção de esculturas (Rs, 6, 17-22). O II Concílio 

de Nicéia, convocado em 787, reconheceu a legitimidade da veneração das imagens, baseada na 

tradição apostólica, pelo seu valor pedagógico, por permitir rememorar fatos históricos, 

estimular a imitação dos representados e permitir a sua veneração. No contexto da 

Contrarreforma, ao reafirmar a tradição do culto das imagens, a Igreja impulsionou a sua 

produção ao longo dos séculos XVII e XVIII (Oliveira, 2000), período em que se insere a 

histórica imagem de Nossa Senhora da Estrela.   



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263202 

95 

 

ORIGEM DA DEVOÇÃO 

No Mosteiro de Nossa Senhora de Belém, mais conhecido como Mosteiro dos 

Jerônimos, em Lisboa, havia um quadro retratando Nossa Senhora de Belém, um ex-voto da 

família real portuguesa, datado de 1553, de autoria de Francisco da Holanda (1494-1497), e 

uma escultura de terracota, quase de tamanho natural, representando a Virgem das Estrelas, 

produzida pela oficina de Andrea Della Robbia (1435-1525), ambos recolhidos ao Museu 

Nacional de Arte Antiga (Franco, 1992). 

Nossa Senhora de Belém e Nossa Senhora das Estrelas seriam, assim, as mais antigas 

devoções na região do Restelo, hoje freguesia de Belém, antiga aldeia medieval, que servia de 

ancoradouro e estaleiro, onde haveria uma ermida dedicada a Nossa Senhora das Estrelas, 

protetora dos navegadores. A própria palavra Restelo seria uma corruptela de Estrela. Teria sido 

esta ermida que Dom Henrique teria mandado ampliar, mudando a invocação para Nossa 

Senhora de Belém ou Nossa Senhora dos Reis, referência aos Reis Magos, também eles guiados 

por uma estrela. Neste local, foi então construído o Mosteiro dos Jerônimos, cuja pedra 

fundamental data de 1501 ou 1502 (Pereira, 2007). 

Colocando-se sob a proteção de Nossa Senhora de Belém e de Nossa Senhora das 

Estrelas, esperavam os portugueses que Nossa Senhora os auxiliassem a encontrar novos 

caminhos até a Índia, o que se evidencia pelo lançamento da pedra fundamental ter ocorrido no 

dia 6 de janeiro, celebração do Dia de Reis, alusão os reis do oriente que ofereceram ao Menino 

Jesus as riquezas de suas terras (Mt 2, 1-12).  

Frei Agostinho situa a origem da devoção à Nossa Senhora da Estrela ao tempo da 

construção do Santuário de Nossa Senhora da Estrela de Marvão, pelos franciscanos, no século 

XV, ficando a imagem em alguma capela de tábuas ou na lapa onde foi encontrada, enquanto 

se erguia a igreja e o convento, que teria entrado em uso por volta de 1457 (Santa Maria, 1711). 

A Igreja e o Convento de Nossa Senhora da Estrela de Marvão, construídos fora dos 

muros da cidade, revelam que ali não havia mais o ambiente de guerras que caracterizaram o 

período da Reconquista (718-1492), com suas “igrejas-fortalezas”. A devoção está associada 

à origem da própria freguesia e vila de Santa Maria de Marvão. Quando os muçulmanos 

ocuparam a região, depois da vitória na Batalha de Guadalete (711), os habitantes de Marvão 

procuraram a proteção das Astúrias, esvaziando a cidade. As imagens sacras que não 

conseguiram levar consigo foram escondidas para evitar profanação. Um pastor de ovelhas, por 

volta de 1110, foi surpreendido pelo brilho incomum de uma estrela, fenômeno que se repetiu 

durante várias noites. Ao subirem no cume do monte, descobriram a imagem da Virgem Maria 

oculta em uma pequena gruta. Por volta de 1258, no mesmo local, já havia além de uma pequena 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263202 

96 

 

capela, uma casa franciscana (lembrando que a Ordem dos Franciscanos chegou em Portugal 

entre 1213 e 1217), mas a fundação do convento de Nossa Senhora da Estrela só foi autorizada 

pelo Papa Nicolau V, a 7 de julho de 1448 (Balesteros, 1991). 

A história se repete, por exemplo, para a origem do Santuário de Nossa Senhora da 

Estrela de Monte Minhoto, na Vila de Sertã, onde outra imagem teria sido encontrada por 

pastores que seguiram a luz de uma estrela, depois da expulsão dos muçulmanos. No local, 

foi construída uma capela, com três altares, no altar-mor sendo colocada a imagem da 

padroeira e em laterais, as de Sant’Anna e Santo André (Santa Maria, 1711). 

Nossa Senhora da Estrela está associada, assim, às invocações que se referem a 

aparições da Virgem Maria ou de suas imagens, a exemplo de Nossa Senhora do Rosário, cujo 

culto decorre de uma aparição a São Domingos. Nessa classificação se inserem também os 

títulos de Nossa Senhora do Pilar, de origem espanhola, e de Nossa Senhora do Perpétuo 

Socorro, surgido na Itália. No mundo luso-brasileiro, assim como na Europa medieval, são 

recorrentes as notícias do aparecimento inesperado de imagens sacras, podendo ser citadas as 

de Nossa Senhora da Conceição Aparecida, em 1717, encontrada no Rio Paraíba do Sul, em 

São Paulo, e de Nossa Senhora Aparecida de Cabo Frio, em 1721, encontrada entre rochedos 

no atual Município de Arraial do Cabo.  Fenômeno típico da religiosidade popular, a aparição 

era considerada sinal de bênçãos (Azevedo, 2001).  

A devoção à Virgem Maria no Brasil está relacionada notadamente ao processo de 

colonização do país, onde Nossa Senhora da Conceição parecer ser o título mais comum. Alguns 

títulos estão ligados a uma proteção especial, a exemplo de Nossa Senhora da Natividade e de 

Nossa Senhora do Bom Parto para as parturientes. Nesse contexto, as ordens religiosas foram 

importantes na difusão de suas devoções de preferência: Nossa Senhora dos Anjos 

(franciscanos) e Nossa Senhora do Carmo (carmelitas). Com o título de Nossa Senhora da 

Estrela, em Inhomirim, não foi diferente, remontando sua origem à passagem do século XVII 

para o século XVIII. 

 

ICONOGRAFIA 

Para compreendermos a intenção do santeiro e sabermos o que a imagem representa, 

a iconografia é importante. Podemos reconhecê-la pelo seu tipo, traje, atitude ou atributos. 

O número de invocações à Virgem Maria, no Brasil, é muito grande, e apresenta características 

bem típicas, a exemplo da posição das mãos, nos casos de Nossa Senhora das Dores, Nossa 

Senhora da Assunção e Nossa Senhora das Mercês. Em sua maioria, as identificamos pelo 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263202 

97 

 

atributo, bastando-nos citar Nossa Senhora do Rosário segurando o rosário na mão direita 

(Herstal, 1956). 

A imagem mais antiga encontrada na Igreja e Convento de Nossa Senhora da Estrela de 

Marvão é em pedra, com 70 cm de altura e cerca de 50 kg, datada do século XVI, sendo, 

provavelmente, a citada na lenda. A igreja possui também um painel de azulejos, datado de fins 

do século XVII e inícios do século XVIII, marcando o local onde a imagem foi descoberta 

(Balesteros, 1991). 

Frei Agostinho de Santa Maria (1711), no tomo terceiro de seu Santuário Mariano, 

descreve duas imagens de Nossa Senhora da Estrela, a de Marvão e de Monte Minhoto, ambas 

na freguesia de Cernache do Bonjardim, onde nasceu São Nuno de Santa Maria (1360-1431). 

A Nossa Senhora da Estrela de Marvão teria dois palmos, esculpida em pedra, tendo nos 

braços o Menino Deus, ainda muito pequeno, se comparado com a proporção da Virgem Maria. 

Já a Nossa Senhora da Estrela de Monte Minhoto teria pouco mais de dois palmos, também 

esculpida em pedra, tendo em seus braços o Menino Jesus, que pega com uma das mãos o bico 

do peito da Virgem Maria (Santa Maria, 1711). 

As descrições de Frei Agostinho permitem-nos associar a escultura de Nossa Senhora 

da Estrela à tipologia das imagens de “Nossa Senhora com Menino”, nas quais a Virgem Maria 

segura o Menino Jesus no braço esquerdo e sustenta o atributo na mão direita, a mais comum 

na Vila de Magé colonial.  

 

NOSSA SENHORA DA ESTRELA DE INHOMIRIM 

Nossa Senhora da Estrela ou Nossa Senhora da Estrela dos Mares? É recorrente a 

confusão quanto ao título mariano, já que alguns autores referem-se à segunda forma, sem, 

contudo, observar a sua historicidade. Os textos de Frei Agostinho e de Monsenhor Pizarro 

mostram-nos que o correto é Nossa Senhora da Estrela. 

Frei Agostinho de Santa Maria (1723), no tomo décimo de seu Santuário Mariano, a 

denomina Nossa Senhora da Estrela de Inhomirim, informando que o acesso ao santuário 

dava-se pelas águas do Rio Inhomirim. O construtor da capela, Simão Botelho, irmão de 

Baltazar Botelho, natural da Bahia, teria ainda doado terras para gerar a renda necessária para 

a manutenção do culto. Ele descreve a imagem da padroeira, colocada no altar-mor, como de 

madeira estofada e que mostra muita majestade, tendo sobre o braço esquerdo o Menino Jesus 

(Santa Maria, 1723). 

Também Monsenhor Pizarro, no relatório de sua visita pastoral à Freguesia de Nossa 

Senhora da Piedade de Inhomirim, em 1794, chama-a de Nossa Senhora da Estrela. O visitador 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263202 

98 

 

atribui a Clara de Oliveira a fundação da capela e a doação das terras circunvizinhas que 

constituem o seu patrimônio, com base em escrituras de compra e venda que lhe foram 

apresentadas, ressaltando não ter tido acesso às provisões que autorizaram a sua construção e a 

celebração de missas. Registra ainda que a fazenda foi vendida algumas vezes, ao longo do século 

XVIII, ficando cada novo proprietário responsável pela administração da capela, reedificada 

depois de 1784. Erguida em pedra e cal, teria apenas um altar, no qual estava colocada a imagem 

da padroeira (Araújo, 2009). 

Já em suas “Memórias Históricas do Rio de Janeiro”, obra publicada originalmente nos 

anos 1820, Monsenhor Pizarro confirma o título mariano de Nossa Senhora da Estrela, mas 

informa que a capela teria sido fundada há mais de 150 anos, em sítio sobranceiro ao rio e porto 

de Inhomirim, por Simão Botelho, irmão de Baltazar Botelho (Araújo, 1945). 

Há quem defenda o título de Nossa Senhora da Estrela dos Mares, afirmando remontar 

ao tempo das grandes navegações, no século XVI, recordando os títulos de Nossa Senhora da 

Ajuda e de Nossa Senhora do Amparo, invocados pelos navegadores (Alonso, 2000). 

Portugueses e espanhóis que se aventuraram cruzando oceanos nas caravelas recorreram, de 

fato, à proteção da Virgem Maria sob diferentes invocações – Nossa Senhora dos Mares, Nossa 

Senhora da Boa Viagem, Nossa Senhora dos Navegantes etc. –, mas as fontes apontam em outra 

direção, no caso de Inhomirim.   

Os relatos de Frei Agostinho e de Monsenhor Pizarro sinalizam para a antiguidade 

do culto à Nossa Senhora da Estrela, em Inhomirim, entre o final do século XVII e o início do 

século XVIII, bem como para o fato da construção da capela ter se dado por iniciativa de um 

devoto popular. 

Frei Aniceto Kroker, OFM, que foi pároco em Inhomirim, entre 1945 e 1946, 

menciona que, em 1897, a paróquia foi entregue aos religiosos do Convento Franciscano de 

Petrópolis, que transferiram as imagens sacras da capela do porto da Estrela para Raiz da 

Serra, abrigando-as no oratório da Fábrica de Pólvora da Estrela. É que a capela já estava em 

processo de arruinamento, depois que o arraial começou a ser abandonado pela população no 

final do século XIX (Kroker, 1946). 

A decadência e o arruinamento do arraial de Estrela estariam associados a uma 

conjugação de fatores: o avanço da Estrada de Ferro Dom Pedro II para o interior da província, 

escoando a produção diretamente para o Rio de Janeiro; a mudança da rota comercial para o 

Porto de Mauá, onde passageiros e mercadorias embarcavam nos trens da Estrada de Ferro 

Mauá em direção a Petrópolis; o desinteresse das autoridades em continuar custeando o 

desassoreamento do Rio Inhomirim; a abolição do trabalho cativo, em 1888, que teria 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263202 

99 

 

impactado toda a região do recôncavo da Baía de Guanabara; e as mortes provocadas pela 

malária (Pondé, 1972). 

Em 1970, o General Azevedo Pondé, membro do Instituto Histórico e Geográfico 

Brasileiro, esteve na Igreja Matriz de Nossa Senhora da Conceição de Raiz da Serra, onde, no 

lado esquerdo do arco-cruzeiro, a histórica imagem de Nossa Senhora da Estrela (Figura 2) 

estava exposta em uma peanha (Pondé, 1972). 
Figura 2 – Altar-mor da Igreja de Raiz da Serra, vendo-se Nossa Senhora da Estrela no lado esquerdo do 

arco-cruzeiro 

 

Fonte: Pondé, 1972. 

A Capela de Nossa Senhora da Conceição de Raiz da Serra teve sua pedra fundamental 

lançada em 1906, em terras que foram da Fábrica da Estrela, quando passou a servir 

provisoriamente como Matriz de Inhomirim. Em 1965, a sede paroquial foi transferida para a 

Capela de Nossa Senhora Aparecida de Piabetá e o território paroquial reduzido com a criação 

da Paróquia de Raiz da Serra. Finalmente, em 2001, a Paróquia de Nossa Senhora da Piedade de 

Inhomirim teve sua denominação alterada para Nossa Senhora Aparecida de Piabetá, por 

decreto de Dom José Carlos de Lima Vaz, Bispo de Petrópolis (Leal, 2006).  

O pesquisador Luís de Oliveira fotografou a histórica imagem de Nossa Senhora da 

Estrela, na Igreja Matriz de Nossa Senhora da Conceição de Raiz da Serra, em 1º de maio 

de 1974 (Figura 3). A fotografia faz parte da Coleção José Kopke Fróes, adquirida, em 1991, 

pelo Museu Imperial. 

 

 

 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263202 

100 

 

Figura 3 – Nossa Senhora da Estrela 

 

Fonte: Museu Imperial, Petrópolis, Coleção José Kopke Fróes. 

Ladrões entraram na Igreja Matriz de Nossa Senhora da Conceição de Raiz da Serra, em 

1980, e furtaram o cetro de prata com uma estrela na ponta, que ficava na mão direita da imagem 

de Nossa Senhora da Estrela, o Menino Jesus que ficava no braço esquerdo e ainda arrancaram 

a cabeça de um dos querubins (Leal, 2006). 

A histórica imagem de Nossa Senhora da Estrela (Figura 4), mesmo danificada, 

participou da exposição “Devoção e Esquecimento”, realizada na Casa França-Brasil, no Rio 

de Janeiro, em novembro de 2001, que reuniu exemplares da imaginária devocional das 

paróquias de Duque de Caxias, Magé e Nova Iguaçu, representativas dos séculos XVII a XIX.  
 

 

 

 

 

 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263202 

101 

 

Figura 4 – Nossa Senhora da Estrela 

 

Fonte: Lazaroni, 2001. 

A imagem de Nossa Senhora da Estrela de Inhomirim, datada do século XVIII, em 

madeira entalhada, policromada e dourada, medindo 130 cm x 51 cm x 40 cm, sem autoria 

conhecida, apresenta uma iconografia recorrente na tipologia das imagens de “Nossa Senhora 

com Menino”. 

A posição de Nossa Senhora é ereta e veste uma túnica; o véu lhe cobre a cabeça e cai 

até os pés, parcialmente visíveis. Apresenta estofamento (imitação dos tecidos) dando-nos a 

noção de tecidos nobres. A Virgem Maria olha para baixo, na direção do fiel, o que nos indica 

ser uma imagem retabular, de cunho devocional, já que era para ser exposta no altar-mor. A sua 

expressão fisionômica remete-nos à serenidade. A peça religiosa tem uma base dupla, uma 

peanha na cor preta e um ambiente celestial, avermelhado, com a presença de duas cabeças 

angélicas (a terceira foi furtada em 1980). 

A imagem de Nossa Senhora da Estrela pode ser classificada como erudita, pois suas 

características revelam a busca por um ideal estético, procurando representar a Virgem Maria da 

melhor forma, o que se verifica pelo seu movimento, atitude e panejamento. 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263202 

102 

 

Há vários indícios que nos permitem datá-la como do começo do século XVIII: o uso 

da madeira, o número de cabeças de anjos na base, a expressão de calma e serenidade, o 

movimento das dobras do tecido, a qualidade do estofamento, o eixo central que passa da cabeça 

por entre os pés.   

 

CONCLUSÃO 

O culto à Nossa Senhora da Estrela, iniciado em Portugal, por volta do século XV, 

atravessou o Atlântico e chegou a Magé no começo do século XVIII, pela iniciativa de um 

devoto, que construiu a capela em um outeiro próximo ao Rio Inhomirim. 

A imagem de Nossa Senhora da Estrela, salva pelos franciscanos, no final do século 

XIX, é uma das poucas imagens das capelas rurais de Magé, do período colonial, que não se 

perdeu e permaneceu intacta até o final do século XX, quando foi vítima de vandalismo pelos 

ladrões que entraram na Igreja Matriz de Nossa Senhora da Conceição de Raiz da Serra. 

As características técnicas e formais da escultura estão relacionadas não só à adequação 

iconográfica, mas também ao seu uso retabular, no altar-mor da Capela de Nossa Senhora da 

Estrela, podendo ser associada ao estilo “nacional português”. 

A imagem de Nossa Senhora da Estrela de Inhomirim é uma herança da religiosidade 

popular colonial que mantém, no século XXI, a sua função religiosa original, devendo ser 

ressaltado o valor histórico, artístico e cultural que lhe foi sendo agregado ao longo do tempo. 

  

REFERÊNCIAS 

ALONSO, José Inaldo. Notas para a História de Magé. Niterói: J. I. Alonso, 2000. 

ARAÚJO, José de Souza Azevedo Pizarro e. Memórias históricas do Rio de Janeiro. Rio de Janeiro: Imprensa 
Nacional, 1945. v. 3. 

ARAÚJO, José de Souza Azevedo Pizarro e. O Rio de Janeiro nas visitas pastorais de Monsenhor Pizarro: 
inventário da Arte Sacra Fluminense. Rio de Janeiro: INEPAC, 2009. v. 2. 

AZEVEDO, Manuel Quitério de. O culto a Maria no Brasil: História e Teologia. Aparecida, SP: Santuário, 2001. 

BALESTEROS, Carmen. Apontamentos para a história do Convento de Nossa Senhora da Estrela de Marvão. Ibn 
Maruán, Marvão, n. 1, p. 27-58, 1991.  

FRANCO, Anísio (coord.). Jerônimos, 4 séculos de pintura. Lisboa, PT: Secretaria de Estado de Cultura, 1992. v. 2. 

HERSTAL, Stanislaw. Imagens religiosas do Brasil. São Paulo: Edição do Autor, 1956. 

KROKER, Aniceto. Inhomirim, 250 anos de Paróquia. Petrópolis: Vozes, 1946. 

LAMEGO, Alberto Ribeiro. O Homem e a Guanabara. 2. ed. Rio de Janeiro: IBGE, 1964. 

LAZARONI, Dalva (coord.). Devoção e Esquecimento: presença do Barroco na Baixada Fluminense. Rio de 
Janeiro: Casa França-Brasil, 2001. (Catálogo). 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263202 

103 

 

LEAL, Maria Beatriz. “- Recordo-me de ti, terra bendita!”: centenário da Matriz de Raiz da Serra (1906-2006). 
Rio de Janeiro: Vide, 2006.  

LUCCOCK, John. Notas sobre o Rio de Janeiro e partes meridionais do Brasil. Belo Horizonte: Itatiaia; São 
Paulo: EDUSP, 1975. 

OLIVEIRA, Myriam Andrade Ribeiro de. A imagem religiosa no Brasil. In: MOSTRA do Redescobrimento: Arte 
Barroca (Catálogo). São Paulo: Fundação Bienal de São Paulo; Associação Brasil 500 anos Artes Visuais, 2000. 

PEREIRA, Paulo. Mosteiro dos Jerónimos. Lisboa: Scala, 2007.  

PONDÉ, Francisco de Paula e Azevedo. O Porto da Estrela. Rio de Janeiro: IHGB, 1972. 

RIO DE JANEIRO (Estado). Fundação para o Desenvolvimento da Região Metropolitana. Inventário dos Bens 
Culturais do Município de Magé. Rio de Janeiro: Fundação Roberto Marinho, 1984. 

RIO DE JANEIRO (Estado). Instituto Estadual do Patrimônio Cultural. Guia dos bens tombados pelo Estado do 
Rio de Janeiro. 2 ed. Rio de Janeiro: INEPAC, 2012. 

RUGENDAS, João Maurício. Viagem pitoresca através do Brasil. São Paulo: Martins, 1940. 

SAINT-HILAIRE, Auguste de. Viagem às nascentes do Rio S. Francisco e pela Província de Goiás. São Paulo: 
Companhia Editora Nacional, 1937. 

SANTA MARIA, Agostinho. Santuário Mariano e história das imagens milagrosas de Nossa Senhora: tomo 
primeiro. Lisboa: Oficina de Antônio Pedrozo Galram, 1707. 

SANTA MARIA, Agostinho. Santuário Mariano e história das imagens milagrosas de Nossa Senhora: tomo 
terceiro. Lisboa: Oficina de Antônio Pedrozo Galram, 1711. 

SANTA MARIA, Agostinho. Santuário Mariano e história das imagens milagrosas de Nossa Senhora: tomo 
quarto. Lisboa: Oficina de Antônio Pedrozo Galram, 1712. 

SANTA MARIA, Agostinho. Santuário Mariano e história das imagens milagrosas de Nossa Senhora: tomo 
quinto. Lisboa: Oficina de Antônio Pedrozo Galram, 1716. 

SANTA MARIA, Agostinho. Santuário Mariano e história das imagens milagrosas de Nossa Senhora : tomo 
sexto. Lisboa: Oficina de Antônio Pedrozo Galram, 1718. 

SANTA MARIA, Agostinho. Santuário Mariano e história das imagens milagrosas de Nossa Senhora: tomo 
décimo e último. Lisboa: Oficina de Antônio Pedrozo Galram, 1723. 

SANTOS, Renato Peixoto dos. Magé, terra do Dedo de Deus. Rio de Janeiro: IBGE, 1957. 

VAHIA, Bartolomeu José. Relação das declarações que se fizeram no Distrito de Inhomirim, do Terço de que é 
Mestre de Campo Bartolomeu José Vahia, na conformidade das ordens do Ilm.º e Ex. º Sr. Marquês Vice-Rei. 
Revista do Instituto Histórico e Geográfico Brasileiro, Rio de Janeiro, n. 76, tomo I, 1915. 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263264 

104 

 

INVENTÁRIO DA ESCULTURA DEVOCIONAL BRASILEIRA NA OBRA 
SANTUÁRIO MARIANO DE FREI AGOSTINHO DE SANTA MARIA 

 
INVENTORY OF BRAZILIAN DEVOTIONAL SCULPTURE IN THE WORK OF THE 

MARIAN SANCTUARY OF FRIAR AGOSTINHO DE SANTA MARIA 
 

INVENTARIO DE LA ESCULTURA DEVOCIONAL BRASILEÑA EN EL SANTUARIO 
MARIANO DE FRAY AGOSTINHO DE SANTA MARIA 

 
Célio Macedo Alves1 

celio.macedo@ufop.edu.br 

Rebeca de Oliveira da Silva2 
rebeca.os@aluno.ufop.edu.br 

 
 

RESUMO 

Este artigo visa apresentar os resultados parciais do projeto de iniciação científica 
denominado Inventário da Escultura Devocional Barroca Brasileira na Obra Santuário 
Mariano de Frei Agostinho de Santa Maria, desenvolvido no curso de Museologia da 
Universidade Federal de Ouro Preto. A primeira etapa da pesquisa envolveu a realização de um 
levantamento da imaginária/escultura devocional relacionada ao Santuário Mariano, obra 
publicada em Lisboa entre 1707 e 1723, consistindo de dez tomos. Para o Brasil, os tomos 
9 e 10 são fundamentais, pois tratam da imaginária presente nas principais regiões do país no 
período colonial. O procedimento básico adotado para se obter acesso às informações desejadas 
foi o inventário, no qual foram coletados dados significativos sobre a produção das imagens em 
termos de aspectos técnicos, estilísticos, formais e históricos.  

Palavras-chave: Inventário; Arte Sacra; Imaginária Barroca; Religiosidade. 

 
ABSTRACT  

This article aims to present the partial results of a scientific initiation project entitled “Inventory 
of Brazilian Baroque Devotional Sculpture in the Marian Shrine of Frei Agostinho de Santa 
Maria,” developed in the Museology course at the Federal University of Ouro Preto. The first 
stage of the research involved conducting a survey of devotional images/sculptures related to 
the Marian Shrine, a work published in Lisbon between 1707 and 1723, consisting of ten 
volumes. For Brazil, volumes 9 and 10 are fundamental, as they deal with the images present 

 
1 Doutor em História pela Universidade de São Paulo (USP). Professor Adjunto da Universidade Federal de 
Ouro Preto (UFOP). Há mais de 30 anos vem dedicando-se à pesquisa sobre a Arte Colonial Mineira, nos seus 
aspectos iconográficos, histórico-sociais e de atribuição, com publicação de artigos, capítulos de livros sobre o 
assunto, entre eles Barroco e Rococó nas Igrejas de Sabará e Caeté, em coautoria com a Professora Myriam 
Ribeiro de Oliveira, pelo Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional (IPHAN), em 2018, e mais 
recentemente, Nossa Senhora do Ó de Sabará. História, Devoção e Arte, 2025.  
Lattes: http://lattes.cnpq.br/7657666454072621. Orcid: https://orcid.org/0000-0002-9657-8020. 
 
2 Graduanda em Museologia na Universidade Federal de Ouro Preto (UFOP) e egressa do curso de Artes 
Visuais pela Universidade Paulista (UNIP). Integrante do projeto de Iniciação Científica intitulado Inventário 
da Escultura Devocional Barroca Brasileira na Obra Santuário Mariano de Frei Agostinho de Santa Maria, 
desenvolvido no curso de Museologia da UFOP, que resultou no atual artigo. Possui certificações em 
Mediação Cultural e Expografia pelo Museu de Arte Moderna de São Paulo (MAM-SP). Seus interesses 
incluem comunicação, projetos culturais e preservação do patrimônio.  
Lattes: http://lattes.cnpq.br/2600570187697037. Orcid: https://orcid.org/0009-0007-9953-3630. 

mailto:celio.macedo@ufop.edu.br
http://lattes.cnpq.br/7657666454072621
https://orcid.org/0000-0002-9657-8020
http://lattes.cnpq.br/2600570187697037
https://orcid.org/0009-0007-9953-3630


IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263264 

105 

 

in the main regions of the country during the colonial period. The basic procedure adopted to 
obtain access to the desired information was an inventory, through which significant data on 
the production of the images in technical, stylistic, formal, and historical terms were collected.  

Keywords: Inventory; Sacred Art; Baroque Imagery; Religiosity. 

 
RESUMEN 

Este artículo tiene como objetivo presentar los resultados parciales del proyecto de iniciación 
científica denominado Inventario de la escultura devocional barroca brasileña en la obra 
Santuario Mariano de Frei Agostinho de Santa Maria, desarrollado en el curso de Museología 
de la Universidad Federal de Ouro Preto. La primera etapa de la investigación consistió en 
realizar un estudio de la imaginería/escultura devocional relacionada con el Santuario Mariano, 
obra publicada en Lisboa entre 1707 y 1723, que consta de diez tomos. Para Brasil, los tomos 
9 y 10 son fundamentales, ya que tratan de la imaginería presente en las principales regiones 
del país durante el período colonial. El procedimiento básico adoptado para obtener acceso 
a la información deseada fue el inventario, en el que se recopilaron datos significativos 
sobre la producción de las imágenes en términos técnicos, estilísticos, formales e históricos.  

Palabras clave: Inventario; Arte Sacro; Imaginería Barroca; Religiosidad. 
 

 

INTRODUÇÃO 

Nos anos recentes, observou-se um interesse substancial pelo estudo da escultura sacra 

ou devocional no Brasil. Tal constatação é evidenciada pelo aumento da publicação de artigos 

em periódicos especializados, bem como pela realização de apresentações em congressos 

dedicados ao tema e pela defesa de trabalhos de graduação e pós-graduação em cursos de 

Museologia, História, Restauração e Conservação. Na mesma crescente, tem-se verificado a 

realização de inventários dessa imaginária, especialmente aqueles direcionados a ações de 

identificação e proteção. Esse processo tem sido observado, por exemplo, no âmbito de órgãos 

do patrimônio cultural e mesmo em instituições eclesiásticas. Neste aspecto, observa-se que os 

estudos e inventários envolvendo a imaginária sacra vêm recebendo, de certa forma, um 

reconhecimento comparável ao que anteriormente era dedicado somente aos edifícios religiosos 

barrocos, construídos precisamente para abrigar essas esculturas e aos retábulos entalhados que 

lhes servem de suporte.  

Esse interesse tem demonstrado que as referidas esculturas sacras, acomodadas em 

templos, não devem ser consideradas meramente como objetos artísticos ou de culto. Através 

delas, busca-se entender o funcionamento artístico das oficinas e dos artistas que as produziram, 

os estilos e materiais utilizados, e, no caso do culto, inventariar as práticas e os costumes 

religiosos, como as festas e romarias realizadas em honra dos santos e santas representados. 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263264 

106 

 

Os estudos e inventários da imaginária sacra brasileira evidenciam a intensidade da 

produção de esculturas devocionais durante todo o período colonial, especialmente a partir 

do século XVII, com o desenvolvimento de oficinas locais para atender à crescente demanda da 

população. Em tal conjuntura, as oficinas subordinadas aos conventos das ordens religiosas que 

se estabeleceram nos principais centros urbanos a partir do final do século XVI, tais como 

Salvador, Olinda, Rio de Janeiro, Vitória e São Paulo, desempenharam um papel significativo. 

Destacam-se neste cenário, as ordens dos beneditinos, dos franciscanos e dos jesuítas, que, 

inclusive, nos legaram três dos mais importantes produtores de esculturas sacras do período, 

como os freis Agostinho da Piedade, Agostinho de Jesus e Domingos da Conceição da Silva. 

Com o avanço da fronteira territorial do país para o interior no século XVIII, 

impulsionado pelas descobertas de metais e pedras preciosas, a produção de imagens sacras 

alcançará o seu maior esplendor. Tal desenvolvimento é parcialmente viabilizado pelo 

incremento da riqueza econômica decorrente da exploração aurífera e do comércio, além do 

fortalecimento da produção artística, estimulada por uma acentuada concorrência, abrangendo 

a criação e a produção de obras sacras. Nesse momento, as irmandades gerenciadas por leigos 

representativas de todas as classes sociais presentes na sociedade assumem um papel destacado. 

Nesse novo cenário, destaca-se o surgimento de escolas regionais de imaginária em Minas Gerais 

e Goiás, que se somam às existentes na Bahia, em Pernambuco, no Rio de Janeiro e no Maranhão. 

Cada obra apresenta características escultóricas particulares, tanto em aspectos formais, técnicos 

quanto estilísticos. Além da contribuição dos escultores e santeiros portugueses e brasileiros que 

atuaram nesses centros, alguns dos quais já reconhecidos e devidamente estudados, há que se 

considerar também o legado dos artistas locais, ainda pouco conhecidos. 

Até o presente momento, os estudos e inventários abordados referem-se às imagens 

esculpidas que persistem até os dias atuais, confeccionadas em madeira, pedra e barro, e 

alojadas em altares e outros cômodos de igrejas, capelas e conventos, bem como presentes nas 

coleções de museus e particulares. No entanto, o escopo do inventário em questão concentra-se 

em imagens cuja existência é atestada exclusivamente por meio de uma narrativa escrita no 

início do século XVIII. A existência dessas imagens, em sua maioria, é incerta, e sua localização 

física permanece desconhecida. Portanto, tais memórias correspondem a imagens “reais” que 

existiam no período mencionado pelo frei Santa Maria em sua obra. Embora algumas das 

imagens descritas neste estudo possam existir, este projeto não teve como objetivo averiguar 

tal possibilidade. Trata-se, portanto, de um tema a ser investigado em pesquisas futuras. 

A narrativa em apreço corresponde à obra setecentista Santuário Mariano e História 

das Imagens Milagrosas de Nossa Senhora, do frei agostiniano português Agostinho de 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263264 

107 

 

Santa Maria. Esta obra apresenta-se como um “relevante inventário”, ao disponibilizar 

dados acerca do papel e da utilização das imagens devocionais marianas na época moderna 

(Fernandes, 2018). 

A monumental obra foi publicada em Lisboa entre os anos de 1707 e 1723, consistindo 

em dez tomos: os sete primeiros referentes ao território português peninsular; o oitavo às 

conquistas ultramarinas na Índia, Ásia e África. No tocante ao Brasil, os tomos 9 e 10 são 

pertinentes. O nono tomo está dividido em dois livros: o primeiro, aborda as imagens milagrosas 

do Arcebispado da Bahia; e o segundo, inclui as imagens dos Bispados de Pernambuco, 

Maranhão e Grão-Pará. O décimo tomo, por sua vez, é composto por quatro livros. Os três 

primeiros, referentes ao abrangente bispado do Rio de Janeiro, elencam as imagens/títulos das 

Capitanias do Rio, de São Paulo, Minas Gerais e Espírito Santo. O quarto livro, por sua vez, 

faz referência às imagens encontradas nas conquistas oceânicas portuguesas, como as ilhas da 

Madeira e Açores (Quadro 1). 

Quadro 1 – Estrutura dos Tomos 9 e 10 do Santuário Mariano 

 Livro Instituição Estado Títulos 
Tomo 9 I Arcebispado da Bahia  BA I ao CXXXII 

II Bispados de Pernambuco, 
Maranhão e Grão-Pará 

AL, CE, MA, PA, PB, PE 
e RN 

I ao LXIV 

Total Títulos 196 
Tomo 10* I Bispado do Rio de Janeiro RJ e SP I ao XXXV 

II PR, RJ, SC e SP I ao XXV 
III MG, RJ, RS e SP I ao LXXXX 

 Total Títulos 150 
Total Geral 346 

*O tomo 10 tem 4 livros, sendo o último, o IV, dedicado às Ilhas Oceânicas (Açores, Madeira e Porto Santo). 

Fonte: autor com base em Santa Maria, 1722 tomo nove, 1723 tomo dez. 

Frei Agostinho de Santa Maria nasceu Manoel Gomes Freire, na cidade de Estremoz, 

no Alentejo, em Portugal, em 28 de agosto de 1642. Adotou o hábito dos Agostinianos 

Descalços no ano de 1665, ocupando, posteriormente, os cargos de Definidor e Vigário-Geral 

na Congregação. O autor em questão foi um escritor prolífico, com muitas obras publicadas, 

entre produções autorais e traduções, versando sobre temas de cunho sacro, englobando 

crônicas referentes à Ordem Agostiniana, tratados religiosos e meditações. Além disso, é claro, 

a sua obra de maior fôlego: O Santuário Mariano (Machado, 1741; Santa Maria, 1722 tomo 

nove, 1723 tomo dez; Vela, 1925). 

É curioso o fato de que Frei Santa Maria nunca tenha se aventurado ao além-mar, 

portanto nunca esteve no Brasil ou mesmo em outras regiões do vasto Império português, 

descritas em sua obra. Talvez tenha se ausentado muito pouco do convento no qual viria a passar 

boa parte da sua vida, o Convento de Nossa Senhora da Graça, em Évora. Por conta disso, para 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263264 

108 

 

enriquecer a sua obra com os casos ali narrados, requisitava suas informações sobre as imagens 

milagrosas de Nossa Senhora em obras manuscritas e impressas ou por meio de 

correspondências trocadas com conhecidos que viviam no Brasil ou que aqui tinham estado. 

Conforme argumentado por ele no prólogo do primeiro tomo: 

Advirto de caminho aos que lerem estes Santuários, que a mim me não foi possível 
visita-los todos e assim poderá suceder que pelas informações, que se me 
remeteram, poderei encarecer algumas coisas, como nos ornatos, grandeza, riqueza, 
e asseio, ou outras coisas semelhantes; e também nas distancias poderei acrescentar 
ou diminuir as léguas; porque a minha tenção foi dizer a verdade do que havia e 
faltando a ela, será por falta, ou aumento das informações daqueles que me as 
fizeram (Santa Maria, 1707).  

Nos tomos inventariados do Santuário Mariano, Frei Agostinho revela o nome de 

algumas dessas fontes de informação, entre as quais pode-se relacionar as obras Crônica 

do Brasil e Vida do Padre José de Anchieta do Padre Jesuíta Simão de Vasconcelos (1663, 

1672); o livro Agiologio Lusitano, de Jorge Cardoso (1652-1744); a obra História do Estado 

do Brasil, de frei Vicente do Salvador (1889);3 e o Castrioto Lusitano, do frei Rafael de Jesus. 

No que se refere ao tomo dez, referente ao Bispado do Rio de Janeiro, a fonte mais utilizada é 

uma relação elaborada pelo Provincial da Ordem Franciscana no Brasil, o frei Miguel de São 

Francisco,4 mencionado 129 vezes. Exceção feita para o caso das imagens tidas por milagrosas 

em igrejas de Minas Gerais, num total de 14 títulos, para as quais não há nenhuma indicação de 

fonte. Ademais, outra espécie de fonte utilizada são informações passadas pelos vigários locais, 

como ocorre frequentemente no Livro I do tomo nove, concernente ao Arcebispado da Bahia, 

cujos nomes são declarados no referido tomo (Santa Maria, 1722 tomo nove). 

Ademais, diante da ausência de fontes que fornecessem informações acerca das imagens 

tratadas, o frei recorria à sua imaginação para preencher as lacunas existentes nessas narrativas, 

com o propósito de lhes atribuir maior veracidade.  

A dispersão das imagens em locais remotos e inóspitos do vasto território brasileiro, 

além da consideração pelo Império português, levando-se em conta que as obras anteriores 

abordam a imagem mariana fora do continente brasileiro, configuram uma empreitada 

monumental e extensa do frei descalço em relatar todos os eventos associados a essa imaginária 

milagrosa. Tal empreitada abarca os aspectos formais e técnicos, o culto, os milagres, as 

celebrações e as peregrinações. Um aspecto relevante a ser considerado é que, considerando 

 
3 Escrita pelo Frei Vicente do Salvador, em 1627, teve primeira edição impressa no Brasil somente em 1889.  
4 Frei Miguel, natural do Rio de Janeiro e falecido em 1734, foi compelido a escrever sua relação em duas 
ocasiões distintas, visto que o manuscrito original foi destruído durante a invasão dos franceses no Rio de 
Janeiro, entre 1710 e 1711, como admite Frei Agostinho no Tomo 10 (Santa Maria, 1723 tomo dez). 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263264 

109 

 

todo o reino de Portugal, o frei listou aproximadamente 1.655 títulos/imagens referentes a 

Nossa Senhora em suas mais diversas invocações nos dez tomos de sua obra. 

Conforme frei Agostinho (1707), a motivação para elaborar a obra é compilar 

informações a respeito dos princípios e origens de “algumas miraculosas imagens” da Virgem 

Maria. Algumas dessas imagens já eram celebradas por escritos de sua época ou de épocas 

anteriores, enquanto outras não haviam sido tratadas, notadamente no Reino de Portugal. Em 

seu tempo, escritos dessa natureza tornaram-se bastante recorrentes. Denominados de 

Topografia Sagrada, tais registros propunham enumerar e descrever os locais de peregrinação 

e as imagens reputadas por atributos milagrosos. A impressão e difusão de compêndios de 

imagens milagrosas da Virgem, ricamente ilustrados, tornaram-se bastante populares na Europa 

no início do século XVII. 

Um exemplo disso, como apontado por Freedberg (1992), é o Atlas Marianus, do jesuíta 

alemão Wilhem von Gumppenberg, de 1659, com várias reedições, adaptações e traduções. Em 

contraste com muitas publicações contemporâneas que se concentravam na descrição de 

imagens em contextos geográficos mais limitados, como regiões, cidades ou países, o Atlas 

oferece uma visão global, apresentando imagens marianas milagrosas de diversas regiões do 

mundo. Para tanto, é apresentado um excelente índice, no qual são indicadas as variedades 

de imagens desse tipo, os locais e as épocas da descoberta (Inventio), os autores, o material 

utilizado e os milagres, é claro. 

Frei Agostinho, indubitavelmente, estava familiarizado com a obra do jesuíta alemão, a 

qual é referenciada em múltiplas ocasiões no tomo oito de seu Santuário, na qual descreve as 

devoções marianas encontradas nas conquistas portuguesas da África, Índia e Ásia (Santa 

Maria, 1720, tomo oito).5  

Nos tomos referentes ao Brasil, o jesuíta Gumppenberg é mencionado uma única vez, 

especificamente no nono tomo, que trata do Arcebispado da Bahia. Nessa passagem, o frei narra 

a história de Nossa Senhora dita “azevediana”, que teria pertencido ao padre jesuíta Inácio de 

Azevedo – daí a origem da devoção. O padre e mais 39 religiosos da Companhia foram mortos 

afogados por piratas franceses enquanto se dirigiam ao Brasil (Gumppenberg, 1672, livro 3).  

Diante do exposto, infere-se que a possibilidade de frei Agostinho ter se aproximado do 

modelo proposto pelo Atlas Marianus ao estabelecer uma topografia do sagrado para o território 

brasileiro não é descabida. Tal modelo é perceptível por meio de ermidas, capelas, igrejas 

paroquiais e conventuais assinaladas, com seus caminhos e distâncias demarcadas. Os locais 

 
5 Ainda referido uma única vez, no tomo 10, sobre uma Nossa Senhora da Candelária da Ilha de Tenerife.  



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263264 

110 

 

que abrigavam em seu interior as imagens veneradas, revelando sua origem (invenção), 

materiais, forma, festas, romarias e milagres. Em especial, os milagres, que constituem a 

essência da obra e da veneração dos fiéis, conforme indicado em seu subtítulo: História das 

Imagens Milagrosas de Nossa Senhora (Santa Maria, 1722 tomo nove). 

Os relatos do frei apresentam uma série de ocorrências milagrosas, que permeiam quase 

todas as narrativas históricas. Dentre os relatos, destacam-se casos simples e espetaculares, 

como o de uma índia chamada Maria, que, segundo os registros, ressuscitou após seu corpo ser 

depositado diante de um altar dedicado a Nossa Senhora do Rosário em uma igreja localizada 

no atual município de Jaguaripe, na Bahia. Em determinadas passagens, Agostinho não associa 

as imagens a milagres ou maravilhas, contudo as menciona por serem capazes de proporcionar 

uma “devoção fervorosa” nos fiéis (Santa Maria, 1722 tomo 9). 

Freedberg (1992) analisa alguns elementos que determinam o poder das imagens em 

função dos milagres, tais como as peregrinações, romarias, crença e aparência estética. Esses 

elementos estão presentes em toda a obra de Frei Agostinho, desde os primeiros tomos, 

referentes às imagens marianas veneradas no mundo português. 

É importante ressaltar que frei Santa Maria centra o seu critério de seleção dessas 

imagens marianas exclusivamente na fama que alcançavam à época como “imagens 

milagrosas”, que movimentavam fiéis em várias partes das antigas capitanias brasileiras em 

concorridas romarias, notadamente na data em que eram festivamente celebradas, como 

argumenta:  

Neste livro havemos de recolher a notícia de todas as imagens de Maria Santíssima, 
de que tivemos noticia, por milagrosas, e de grande veneração as suas imagens, que 
raro será o cristão, que com fé, e verdadeira devoção venerar alguma imagem sua, 
que a não ache logo propícia e toda solícita no seu bem e remédio (Santa Maria, 
1722, p. 260-261, tomo nove). 

Neste sentido, peregrinação e milagres são termos correlatos, já que a peregrinação tem 

sua origem em uma imagem que opera milagres ou que recebe manifestações de gratidão por 

alguma ação aparentemente milagrosa (Freedberg, 1992). 

Outro elemento-chave em toda a peregrinação é a esperança, cujo centro são os 

santuários e seu interior. Nesse aspecto, a imagem surge como um elemento central e eficaz, 

operando um complexo processo de manifestações de fé, esperança e como remédio para os 

males (Freedberg, 1992). 

Ao relatar essas imagens milagrosas, dispostas nos santuários em locais privilegiados, 

como os altares centrais (Tabela 1), frei Agostinho também procura reforçar a concorrência dos 

fiéis romeiros com base no aspecto externo das esculturas sacras. Assim, as “nossas senhoras” 

são descritas como formosas e belíssimas, aspecto ainda mais potencializado pelos ornamentos 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263264 

111 

 

que usam, como vestidos e mantos de seda, além de acessórios de ouro e prata, como coroas, 

resplendores e cetros. Tudo isso com o intuito de fazê-las mais atrativas e esplendorosas, 

assegurando, em termos estéticos e visuais, características próprias, que as distinguem de outras 

imagens presentes no templo ou mesmo na região. Nesse sentido, explica-se a necessidade de 

uma imagem especial e exclusiva (Freedberg, 1992). 

Tabela 1 – Localização no templo – tomos 9 e 10 
N=346 

Localização % 
No altar-mor 45 
Em altar lateral 20 
Não indicado 35 

Fonte: autor com base em Santa Maria, 1722 tomo nove, 1723 tomo dez. 

 

ASPECTOS RELATIVOS À ESCULTURA MARIANA INDICADOS PELO 

INVENTÁRIO 

Os inventários vêm se tornando instrumentos bastante importantes – e mesmo 

imprescindíveis – para aqueles que atuam em museus e na área do patrimônio cultural, seja ele 

sacro ou civil. São necessários porque, inicialmente, servem como uma ferramenta de 

identificação, levantando dados básicos sobre o objeto. Depois, agem como uma ferramenta 

de proteção, reunindo dados necessários para a tomada de decisões sobre a proteção dos objetos 

ou bens. Por fim, tornam-se um instrumental científico, levantando e produzindo conhecimento 

profundo para a valorização e compreensão do objeto inventariado (Mota; Rezende, [202-?]). 

Obviamente, no caso do projeto, foi proposto um inventário que se concentrasse apenas na 

primeira fase, que é a de identificação, na qual buscou-se extrair dados básicos sobre as imagens 

marianas descritas por Frei Santa Maria para o caso brasileiro. 

O levantamento foi realizado mediante preenchimento de uma ficha de trabalho, 

organizada no Excel, especialmente desenvolvida para a pesquisa, e que propõe contemplar os 

seguintes campos: título da devoção; localidade (estado, cidade, vila, povoado ou distrito); 

monumento religioso (convento, igreja, capela ou oratório); localização da imagem no 

monumento (altar-mor, altar lateral, nicho, outros); origem da imagem (história); descrição 

(aparência, material e técnica); dimensão (quando mencionada); festa e romaria; referência a 

irmandade, confraria ou ordem religiosa; referência na obra (tomo, título, página); observação 

(algum dado importante a ser destacado). 

Os dados apresentados pelo inventário permitiram, em um primeiro momento, a 

elaboração de gráficos e quadros completos, quantitativos e qualitativos, sobre a quantidade de 

imagens e de devoções, as técnicas e os materiais utilizados, sua tipologia (imagem de altar, 

roca, processional, oratório etc.), sua autoria (quando mencionada) e sua distribuição pelas 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263264 

112 

 

localidades, cidades e regiões do Brasil. Além disso, eles fornecem subsídios para o estudo da 

produção de esculturas sacras no período colonial e informações sobre o culto, as festas e as 

romarias em torno das devoções marianas descritas na obra, temas que deverão ser abordados 

em estudos posteriores. A seguir, apontaremos algumas informações levantadas em alguns 

dos campos acima indicados. 

 

Campo Devoção 

O levantamento revelou a presença, no Brasil, de 59 devoções relacionadas a Nossa 

Senhora. A Tabela 2 demonstra as 12 devoções mais populares, na qual verifica-se que 

Nossa Senhora da Conceição e Nossa Senhora do Rosário destacam-se, seguidas por Nossa 

Senhora do Desterro e da Piedade. 

Tabela 2 – Quantidade de imagens por devoção 
(Somente as 12 mais frequentes, num total de 59) 

Número Devoção Quantidade 
1 Nossa Senhora da Conceição 50 
2 Nossa Senhora do Rosário 46 
3 Nossa Senhora do Desterro 20 
4 Nossa Senhora da Piedade 14 
5 Nossa Senhora do Carmo 12 
6 Nossa Senhora do Pilar 12 
7 Nossa Senhora da Ajuda 10 
8 Nossa Senhora da Penha 10 
9 Nossa Senhora de Nazaré 9 
10 Nossa Senhora do Amparo 8 
11 Nossa Senhora de Montserrat 8 
12 Nossa Senhora das Neves 7 

Fonte: autor com base em Santa Maria, 1720 tomo 8, 1722 tomo 9, 1723 tomo 10. 

A devoção a Nossa Senhora da Conceição é uma das mais antigas em Portugal, sendo, 

em 1646, declarada oficialmente pelo rei dom João VI como padroeira do país e de suas terras 

além-mar (Matos, 2001). Segundo a tradição, uma primeira imagem teria aportado no Brasil 

em uma das naus de Pedro Álvares Cabral, em 1500. Os grandes propagadores da devoção 

foram os frades franciscanos, que a espalharam por todo o país, de norte a sul, com a dedicação 

de ermidas e capelas, muitas das quais tornaram-se paróquias e catedrais, como se vê na 

indicação de Frei Agostinho. Pela Tabela 3, verifica-se que a maior presença dessa devoção 

está no Rio de Janeiro, com 20 imagens inventariadas. 

Nossa Senhora do Rosário, apresentada também na Tabela 3, tem sua maior difusão no 

Nordeste brasileiro, notadamente na Bahia, onde se contabilizam 27 imagens dessa devoção. 

No Brasil, a devoção do Rosário difundiu-se entre os negros escravizados, que ergueram 

capelas, produziram imagens e associaram-se em confrarias e irmandades para venerá-la e 

festejar sua festa. No século XVII, a região Nordeste do país era marcada pela forte presença 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263264 

113 

 

de engenhos de açúcar, que demandavam uma grande quantidade de mão de obra escrava. 

A popularidade da Senhora do Rosário na região era atribuída à presença maciça de cativos, 

que contribuíam para a atividade açucareira. A própria narrativa estabelecida pelo frei para tais 

imagens remete ao século XVII e está sempre associada à fundação de ermidas e capelas nos 

engenhos do litoral brasileiro (Santa Maria, 1722 tomo nove). Faz-se necessário destacar que, 

no momento em que o frei finalizou o décimo e último tomo, em 1723, o processo de descoberta 

e exploração do ouro em Minas Gerais encontrava-se em suas fases iniciais. Durante o século 

XVIII, tal processo econômico acarretou o deslocamento da economia colonial para o eixo sul, 

inclusive no que diz respeito ao plantel de escravos. 

Tabela 3 – Distribuição das imagens de Nossa Senhora da Conceição e de Nossa Senhora do Rosário por estados 
Tomo 9  Tomo 10 

Estado 
N. Sa. Conceição 

n 
N. Sa. Rosário 

n 
 

Estado 
N. Sa. Conceição 

n 
N. Sa. Rosário 

n 
Bahia 13 27  Rio de Janeiro 20 9 
Pernambuco 2 1  São Paulo 8 1 
Paraíba 1 2  Minas Gerais 2 3 

Ceará - 1  Paraná - 1 
Maranhão 1 -     
Pará 3 1     
Total 20 32  Total 30 14 

Fonte: autor com base em Santa Maria, 1722 tomo nove, 1723 tomo dez. 

Nota: Sinal convencional utilizado:  
          - Dado numérico igual a zero não resultante de arredondamento. 

 

Campo Localidade 

Neste campo, encontram-se indicados os estados em que se localizam os templos que 

abrigam as imagens tidas por milagrosas pelo frei. A Tabela 4, referente ao tomo 9, englobando 

o Arcebispado da Bahia e os bispados de Pernambuco, Maranhão e Grão-Pará, demonstra que a 

Bahia concentra mais da metade das esculturas descritas: 66% delas, ou 128 imagens. Desse 

total, 54 estão na cidade de Salvador. Em seguida, vem o bispado de Pernambuco, com 17% 

(33 imagens), concentradas principalmente em igrejas de Olinda (sede do bispado) e Recife. Por 

fim, estão os bispados do Maranhão e Grão-Pará, com um total de 10% (19 imagens), localizadas 

notadamente em igrejas de São Luís e Belém. 

Já a Tabela 5, referente ao tomo 10 e ao bispado do Rio de Janeiro, demonstra que 

praticamente a metade delas, 56%, ou 84 esculturas, concentra-se no Rio de Janeiro; seguido 

de São Paulo, com 29% delas, ou 44 imagens; Minas Gerais ocupa o terceiro lugar, com 9%, 

ou 13 esculturas, localizadas na antiga Vila Rica (atual Ouro Preto), com 11, e na Vila do 

Ribeirão do Carmo (atual Mariana), com 2. As restantes estão distribuídas pelo Espírito Santo 

(3%) e pelo Paraná, Santa Catarina e Rio Grande do Sul (1% cada). 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263264 

114 

 

Tabela 4 – Distribuição das imagens por estado 
N=196 

 Tabela 5 – Distribuição das imagens por estado  
N=150 

Estado %  Estado % 
Bahia 66  Rio de Janeiro 56 
Pernambuco 17  São Paulo 29 
Pará 6  Minas Gerais 9 
Paraíba 5  Espírito Santo 3 
Maranhão 4  Paraná 1 
Ceará 1  Santa Catarina 1 
Rio Grande do Norte 1  Rio Grande do Sul 1 
Alagoas 1    

Fonte: autor com base em Santa Maria, 1722 tomo 9.  Fonte: autor com base em Santa Maria, 1723 tomo 10. 
 

Campo Origem 

Neste campo, buscou-se levantar dados presentes no Santuário Mariano que pudessem 

indicar a origem das imagens. Buscou-se compreender aquilo que se refere ao seu inventio, 

mencionado anteriormente, que envolve aspectos relativos ao seu descobrimento, local onde se 

deu, procedências, autorias e encomendas, conforme demonstrado nas Tabelas 6 e 7. 

Tabela 6 – Origem das imagens  
N=196 

 Tabela 7 – Origem das imagens  
N=150 

Local %  Local % 
Portugal 15  Portugal 3 
Sem indicação alguma 34  Espanha 1 
Histórico do monumento 26  Peru 1 
A mando de alguém 25  Sem indicação alguma 24 
   Histórico do monumento 55 

  A mando de alguém 13 
  Com autoria 3 
Fonte: autor com base em Santa Maria, 1722 tomo 9.  Fonte: autor com base em Santa Maria, 1723 tomo 10. 

Conforme o inventário, foi constatado que uma parcela delas, indicadas pelo percentual 

de 34% no tomo 9 e 24% no tomo 10, não apresenta qualquer indicação de origem. Em 

contrapartida, outra parcela significativa, 26% no tomo 9 e 55% no tomo 10, apresenta uma 

correlação entre sua origem e a história do monumento religioso para o qual foi produzida, sendo 

este um elemento presente na descrição, independentemente de tratar-se de uma ermida, capela ou 

convento. Muitas dessas construções possuem uma história que remonta, majoritariamente, ao 

século XVII, o que poderia implicar na origem seiscentista de muitas imagens inventariadas. 

Ademais, para determinadas imagens, Frei Agostinho chega a estabelecer, no século em 

questão, a data de entronização no templo. No entanto, no tocante a esse aspecto, a origem da 

imagem é ainda imprecisa, visto que não é possível determinar com certeza se a escultura foi 

produzida no Brasil ou se foi trazida do exterior. 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263264 

115 

 

No tocante às imagens importadas, o levantamento indica que a maioria delas é oriunda 

de Portugal, sendo 15% na Tabela 6. O Nordeste brasileiro (tomo 9) é a região na qual se 

concentra o maior número de imagens identificadas por Frei Agostinho. 

Frei Agostinho chega a proferir um juízo favorável a respeito de imagens produzidas 

em Portugal. Segundo o religioso, a imagem de Nossa Senhora da Ajuda de Jaguaripe, 

localizada na Bahia, teria sido faturada em Lisboa porque “[...] pela sua perfeição e pelo 

precioso do obrado, assim na escultura, como na pintura, e riquíssima encarnação, se obraria 

em Lisboa, onde se costuma fazer tudo com grande perfeição” (Santa Maria, 1722, p. 138-139, 

tomo 9).  

Grande parte dessas imagens foi originalmente entronizada em oragos de engenhos 

situados ao longo do litoral brasileiro, mais precisamente nas regiões Sudeste e Nordeste. Com 

o avançar dos séculos, esses engenhos transformaram-se em povoados, que evoluíram para vilas 

e, posteriormente, cidades. Muitos desses oragos primitivos foram elevados à condição de 

igrejas paroquiais em momento posterior. Atualmente, muitas dessas estruturas ainda 

permanecem em funcionamento, embora, evidentemente, tenham experimentado modificações 

em sua arquitetura ou sido reconstruídas. 

Outro elemento de destaque no “Campo Origem” é o termo “a mando de alguém”, o qual, 

na maioria dos casos, indica que o fundador ou primeiro construtor do templo foi o responsável 

por encomendar a imagem e posicioná-la no trono. Em determinadas situações, a imagem era 

encomendada em outras localidades, possivelmente em regiões distintas ou até mesmo em 

outros países. Nas narrativas apresentadas pelo Frei, o espectro de “mandantes” é 

consideravelmente extenso, abrangendo desde proprietários de engenho ou fazenda, parentes 

próximos (esposas ou filhos), religiosos fundadores de conventos, militares, funcionários da 

administração régia, integrantes de irmandades de brancos, pretos ou pardos, até escravos e 

indígenas. Esse aspecto está relacionado também à situação da imagem, isto é, se ela foi 

produzida exclusivamente para aquele lugar, se encontrada por alguém na praia, em um rio 

ou no mato. 

Conforme demonstrado na Tabela 6, no caso do tomo 9, 25% das esculturas, num 

universo de 196, foram “mandadas por alguém”, ou seja, 49 esculturas. Já para o tomo 10, 

Tabela 7, 13% das esculturas, num montante de 150, ou 19 delas, também foram esculpidas a 

mando de alguém. 

Em última análise, no tocante à autoria, constatou-se que Frei Agostinho chega a 

revelar a autoria de duas esculturas, com a indicação dos nomes dos escultores/santeiros. 

Ademais, em relação às outras duas, ele sugere a autoria, embora não indique nomes.  



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263264 

116 

 

Ressalte-se que todas essas indicações de autoria referem-se à região pertencente ao Bispado 

do Rio de Janeiro (tomo 10). 

A primeira imagem refere-se a Nossa Senhora da Glória, da igreja homônima no Rio de 

Janeiro, que teria sido esculpida por Antônio de Caminha. Este também foi o responsável pela 

construção da capela primitiva em 1701 e, à época do registro, era o zelador do local. Conforme 

descrito pelo Frei, a escultura em questão apresenta uma “rara formosura”. Ao mesmo santeiro 

é atribuída a fatura de uma cópia dessa imagem para a cidade de Lagos, em Portugal (Santa 

Maria, 1723 tomo 10). 

Outro escultor indicado é Sebastião Toscano, natural do Rio de Janeiro (Rabelo, 2009; 

Seixas, 2022). Esses autores chegam a atribuir ao artista outras imagens que apresentam 

características escultóricas semelhantes às imagens indicadas no Santuário Mariano. O escultor 

é responsável pela execução de duas imagens sacras: a de Nossa Senhora da Piedade, esculpida 

para a igreja homônima situada na atual Magé (Santa Maria, 1723 tomo dez), e a de Nossa 

Senhora da Guia da Marinha, produzida para a Igreja Paroquial da mesma invocação, localizada 

na cidade do Rio de Janeiro. Ambas as imagens foram esculpidas em barro (Santa Maria, 1723 

tomo dez).  

A imagem de Nossa Senhora do Rosário, pertencente à Igreja Matriz da cidade de São 

Vicente, no litoral do estado de São Paulo, atual Itanhaém, é descrita no texto como “[...] obra 

de um insigne escultor que a fez de grande perfeição e de muito grande formosura [...] Este 

mesmo escultor também fez a imagem de Nossa Senhora da Conceição (de barro) da vila de 

Itanhaé” (Santa Maria, 1723, p. 120-122, tomo dez). Ademais, foi atribuída a ele a autoria 

de uma imagem de Santo Antônio destinada à mesma igreja. Sobre o escultor, que seria 

morador de São Vicente, Frei Agostinho relata que foi preso injustamente por um assassinato 

que não cometeu e foi livrado por meio de um “milagre” atribuído à imagem da Nossa Senhora 

do Rosário que fez para a Matriz de São Vicente. Contudo, no momento da entrega das imagens 

finalizadas, os residentes de Itanhaém, ao chegarem antes, transportaram a imagem do Rosário 

para a sua matriz, onde a identificaram como Nossa Senhora da Conceição. Os habitantes do 

município de São Vicente transportaram a imagem de Nossa Senhora da Conceição e sua 

designação na matriz ficou sendo Nossa Senhora da Assunção (Santa Maria, 1723 tomo dez).  

 

CAMPO DIMENSÕES 

A Tabela 8 exibe as dimensões das imagens coletadas no tomo 9 (Santa Maria, 1723), 

disponíveis no Arcebispado da Bahia e nos bispados de Pernambuco, Maranhão e Grão-Pará. 

É importante ressaltar que a dimensão fornecida pelo Frei é relativa somente à altura da imagem 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263264 

117 

 

e está expressa em palmos. Dentre as 196 imagens/títulos analisados, foi verificado que 79% 

apresentam sua dimensão expressa em números, o que equivale a aproximadamente 155 

imagens. Já 14% delas, próximo de 28, aparecem sem indicação alguma de tamanho. Por fim, 

as 7% restantes, cerca de 13 imagens, têm suas dimensões indicadas por expressões como 

“grandes proporções”, “avultado corpo”, “bastante proporção”, “de grande estatura”, 

“proporção natural”, “estatura mediana” ou ainda “muito pequena”.  

Ao analisar o tomo dez, referente ao Bispado do Rio de Janeiro, constatamos que as 

dimensões (Tabela 9) apresentam uma inversão em relação ao exposto no tomo anterior. A 

maior parte das imagens, cerca de 105 ou 70%, num total de 150 inventariadas, não apresenta 

nenhuma indicação de altura. Apenas 21% delas, ou 32 imagens, apresentam altura indicada. 

Outras 9%, cerca de 13 delas, têm a dimensão mencionada apenas por meio das expressões 

referenciadas anteriormente. 

Tabela 8 – Dimensões  
N=196 

 Tabela 9 – Dimensões  
N=150 

Dimensões %  Dimensões % 
Indicada 79  Indicada 21 
Não indicada 14  Não indicada 70 
Através de expressões 7  Através de expressões 9 
Fonte: autor com base em Santa Maria, 1722 tomo 9.  Fonte: autor com base em Santa Maria, 1723 tomo 10. 

Ainda no que se refere ao tomo nove, e considerando as dimensões apresentadas na 

Tabela 10, foi observado que um conjunto mais extenso de imagens, correspondendo a 35% do 

total, cerca de 54 imagens, apresenta variações de altura entre 80 e 100 centímetros (4 a 4,5 

palmos). Em contrapartida, um conjunto reduzido de imagens apresenta altura entre 60 e 70 

centímetros (3 a 3,5 palmos). Já as imagens inferiores a 60 centímetros e as superiores a 100 

centímetros apresentam um percentual semelhante, de 23%.   

Já no caso das dimensões indicadas na Tabela 11, foi observado um certo equilíbrio 

entre as imagens com altura entre 80 e 100 centímetros (4 a 4,5 palmos, num total de 

aproximadamente 12) e aquelas com altura acima de 100 centímetros (4,5 palmos), com cerca 

de 10 imagens.  

Tabela 10 – Dimensões indicadas  
N=155 

 Tabela 11 – Dimensões indicadas  
N=32 

Dimensões %  Dimensões % 
Até 60 cm 23  Até 50 cm 16 
De 60 a 70 cm 19  De 60 a 70 cm 16 
De 80 a 100 cm 35  De 80 a 100 cm 37 
Acima de 100 cm 23  Acima de 100 cm 31 
Fonte: autor com base em Santa Maria, 1722 tomo 9.  Fonte: autor com base em Santa Maria, 1723 tomo 10. 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263264 

118 

 

CAMPO DESCRIÇÃO  

Este campo constitui um aspecto primordial, visto que permite a avaliação de 

elementos intrínsecos às esculturas, tais como técnica, tipologias, material, autoria e 

apresentação visual. 

No tocante à técnica, Frei Agostinho demonstra, em suas descrições, familiaridade 

com termos técnicos da época, como “esculpida em madeira”, “madeira estofada”, “estofada 

em ouro”, “estofada em ouro com folhas de prata”, “ouro brunido”, “marmorizado” e 

“imitando pedra”. 

Nas Tabelas 12 e 13, são apresentadas as técnicas e os materiais empregados na 

produção das imagens marianas. Constata-se, portanto, que a escultura em madeira predomina 

em grande parte do território brasileiro. De acordo com os dados apresentados na Tabela 12, 

referente à região Nordeste e Norte, observamos que 75% das imagens, dentre um total de 196, 

são esculpidas em madeira, o que equivale a 147 imagens. Já no Tomo 10, na Tabela 13, esse 

percentual cai para 87 imagens, correspondente a 58% do total. A escultura em barro ou 

terracota é um tipo de arte pouco representativo na região do bispado do Rio de Janeiro, com 

apenas cinco esculturas catalogadas. No Nordeste e Norte do Brasil, o número de esculturas em 

barro ou terracota chega a 14, embora a representatividade deste tipo de arte seja baixa. Outras, 

contudo, não apresentam indicações sobre sua técnica/material, como é o caso de 51 imagens 

no Bispado do Rio de Janeiro e 31 no Nordeste/Norte brasileiro. 

Tabela 12 – Técnicas indicadas  
N=196 

 Tabela 13 – Técnicas indicadas 
N=150 

Técnicas indicadas %  Técnicas indicadas % 
Esculpida em madeira 75  Esculpida em madeira 58 
Esculpida em barro 7  Esculpida em barro 3 
Não indicada 16  Não indicada 34 
Através de expressões 1  Através de expressões 5 
Esculpida em pedra 1    
Fonte: autor com base em Santa Maria, 1722 tomo 9.  Fonte: autor com base em Santa Maria, 1723 tomo 10.  

No tocante às imagens esculpidas em madeira, é imperativo incluir neste âmbito as 

imagens que Frei Agostinho indica como sendo de roca ou de vestir. No nono tomo, há 14 

dessas imagens, dentre um total de 147, sendo que 11 delas estão entronizadas em igrejas 

situadas em Pernambuco, Maranhão e Pará. Quanto ao tomo 10, referente ao Bispado do Rio 

de Janeiro, foram levantadas 14 imagens de roca, num universo de 87 esculpidas em madeira. 

As imagens descritas como de roca apresentam alguns elementos notáveis, conforme 

descrito por Frei Agostinho, a respeito desta tipologia de escultura. De acordo com os registros 

existentes, as vestimentas eram feitas em “tela” ou “vestidos na forma em que antigamente se 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263264 

119 

 

costumavam vestir as imagens, toalha de alemos e mangas com antigas sayas de ponta”. 

Ademais, algumas dessas vestimentas eram complementadas com “toucado a antiga” (Santa 

Maria, 1723 tomo 10). 

Frei Agostinho demonstra preferência por imagens de roca com toucado “a antiga”, 

visto que, em sua perspectiva, tais representações destacam-se por sua estética mais refinada, 

distanciando-se do “estilo das cabeleiras”, que, em sua visão, reflete uma vaidade que contraria 

o decoro esperado para o santo e o Divino (Santa Maria, 1723 tomo 10). A declaração em questão 

remete a determinadas diretrizes estabelecidas nas Constituições Primeiras do Arcebispado da 

Bahia, datadas de 1707, as quais foram instituídas durante o governo do arcebispo D. Sebastião 

Monteiro da Vide – religioso referido em algumas ocasiões por Frei Agostinho – que estabelece 

o seguinte em relação às imagens: 

E as antigas que se costumão vestir, ordenamos seja de tal modo, que não se possa 
notar indecencia nos rostos, vestidos, ou toucados; o que com muito mais cuidado se 
guardará nas Imagens da Virgem Nossa Senhora; porque assim como depois de Deos 
não tem igual em santidade, e honestidade, assim convêm que sua imagem sobre todas 
seja mais santamente vestida, e ornada (Vide, 2011, p. 256). 

O campo “Descrição” abarca também o inventário das imagens desprovidas de 

referências de material e técnica, cuja percepção dá-se por meio de expressões utilizadas pelo 

frei, revelando os cuidados estéticos empregados nas imagens, tais como “formosíssima”, 

“formosura” e “formosa”. Foram encontrados os seguintes adjetivos para descrever as 

esculturas do Santuário Mariano: “formosura no rosto”, “rosto muito lindo”, “majestade”, 

“muito linda” e “rosto risonho”. Também foram encontrados os adjetivos “não muito 

primorosa”, “primorosamente detalhada” e “imagem fabricada pelos anjos”. O total de 

esculturas assim analisadas foi de 12, considerando os tomos 9 e 10. 

Neste campo, ocasionalmente, Frei Agostinho utiliza os termos “imagem moderna” ou 

“talha moderna” para indicar a possível data da escultura. Há uma forte possibilidade de que o 

autor esteja fazendo referência à escultura de caráter barroco, a qual passou a se destacar em 

Portugal a partir do final do século XVII. A fixação desse novo gosto, verificada no fim do 

século XVII, na arte retabulística da talha, certamente influenciou a produção de imagens, 

notadamente aquelas destinadas a ocupar essa nova tipologia de altares (Serrão, 2003). Imagens 

que incorporam uma nova retórica eclesiástica (Checa Cremades; Morán Turina, 1985). Essa 

observação é corroborada pelas citações de Frei Agostinho, que atribui a datação de algumas 

imagens consideradas “modernas” ao final do século XVII e início do século XVIII. 

No nono tomo, por exemplo, são citadas as imagens de Nossa Senhora da Boa Morte e de 

Nossa Senhora do Pilar, as quais foram colocadas no Convento dos Carmelitas em Salvador, nos 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263264 

120 

 

ano de 1686 e 1690, respectivamente; outra de Nossa Senhora da Paz, da Igreja do Colégio 

dos Jesuítas em Salvador, foi confeccionada em Lisboa e entronizada no ano de 1672; a imagem 

de Nossa Senhora de Nazaré, da igreja de Nossa Senhora de Nazaré, em Candeias (BA), faturada 

em Lisboa e entronizada por volta de 1700; ou ainda, uma imagem de Nossa Senhora do Rosário, 

localizada na Ermida de Santo Estevão, em Camaçari (BA), sendo “muito moderna”, da qual o 

Frei Agostinho teve notícias somente em 1714 (Santa Maria, 1722 tomo 9). 

Outro aspecto concernente ao campo material diz respeito aos acessórios das 

esculturas, descritos pelo Frei (Santa Maria, 1722 tomo 9). Neste trabalho, os acessórios são 

compreendidos como todos os elementos empregados pelas imagens, seja como um sinal de 

dignidade e majestade, seja como um objeto significativo de sua invocação. No primeiro caso, 

encontram-se coroas, resplendores e cetros, confeccionados em prata e ouro, além de adereços, 

tais como brincos em pedras preciosas. No segundo caso, destacam-se círios, navetas, 

escapulários, cruzes e rosários. 

No nono tomo, apenas 57 imagens são descritas com algum desses acessórios, sendo a 

maioria coroas, incluindo também os meninos, o que corresponde a 29,08% do total de 196 

esculturas. Já o tomo 10 apresenta 37 imagens com acessórios, o que equivale a 24,66% de um 

total de 150 esculturas levantadas (Santa Maria, 1722 tomo 9, 1723 tomo 10). 

No tocante ao aspecto da apresentação visual, este mostra-se igualmente relevante na 

retórica do frei Santo Agostinho, na medida em que permite vislumbrar, sob uma perspectiva 

mais contemporânea, o significado iconográfico e gestual da escultura. Ademais, tal retórica 

é característica do barroco, cujo propósito seria suscitar uma excitação da devoção, captando a 

atenção do fiel ou apurando sua sensibilidade diante da representação corporal das imagens 

sacras. Dessa forma, as esculturas adquirem um valor autônomo, expresso por meio da 

importância dos gestos. 

O modelo iconográfico mais difundido nas descrições do frei agostiniano é o da Virgem 

carregando o Menino Jesus nos braços, frequentemente sustentado no membro esquerdo. De 

acordo com os dados obtidos, tal posicionamento manifesta-se no tomo 9, onde 93 das 196 

imagens registradas (48%) encontram-se representadas nesta tipologia. As devoções que mais 

enquadram-se nesse gesto são Nossa Senhora do Rosário, Nossa Senhora do Carmo, Nossa 

Senhora da Ajuda e Nossa Senhora da Penha, dentre as 12 devoções mais representativas 

(Tabela 2). (Santa Maria, 1722 tomo nove). 

O décimo tomo, por sua vez, contém 53 imagens, das 150 levantadas, o que corresponde 

a 35% dentro desta tipologia (Santa Maria, 1723 tomo dez). 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263264 

121 

 

Dentro do modelo iconográfico no qual a Virgem está acompanhada do Menino Jesus, 

já em uma fase posterior de sua infância, “em idade de sete anos”, é imprescindível aludir às 

representações iconográficas de Nossa Senhora do Desterro, comumente vinculada ao período 

da permanência da Sagrada Família em estado de fuga no Egito (Santa Maria, 1723 tomo dez). 

Nas descrições do Santuário, Nossa Senhora é retratada conduzindo o menino pela mão, 

acompanhada de São José. O inventário dos dois tomos indicou 20 imagens referentes a essa 

devoção, embora somente 9 delas tenham sido descritas. Ademais, destaca-se a imagem de Nossa 

Senhora da Piedade, representando o corpo adulto e falecido de Jesus no seu colo. O inventário 

realizado identificou a presença de 14 esculturas, considerando-se os dois volumes (Santa 

Maria, 1722 tomo nove, 1723 tomo dez). 

Ao adentrar o campo do gestual, constatou-se a existência de 24 esculturas que têm os 

dois braços erguidos para o alto. Tais gestos, que ocorrem frequentemente nas devoções de 

Nossa Senhora da Conceição, Nossa Senhora do Amparo, Nossa Senhora da Assunção e Nossa 

Senhora das Mercês, entre outras levantadas em menor quantidade, são indicativos da 

relevância do tema. Ademais, há as imagens descritas com as mãos sobre o peito, totalizando 5, 

todas evocadas no Nordeste brasileiro (Santa Maria, 1722 tomo nove, 1723 tomo dez). 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Conforme assinalado, o presente artigo teve como propósito a apresentação e 

discussão de componentes parciais de um projeto de iniciação científica que se encontra em 

curso. O objetivo, como se constatou, foi abordar alguns elementos levantados no inventário, 

em campos determinados, tais como devoção, localidade, origem, descrição e dimensões. No 

entanto, a obra “Santuário Mariano”, do frei Agostinho de Santa Maria, constitui um repertório 

exaustivo de informações mais abrangentes sobre o período colonial brasileiro, especialmente 

no que respeita à religiosidade popular, revelada a aspetos relacionados com as devoções, 

festividades, romarias e associações religiosas, conforme narrado pelo religioso agostiniano. 

Deve ainda ser considerado que as narrativas apresentadas na obra fornecem informações 

fundamentais para a compreensão de processos sociais e económicos mais amplos, relacionados 

com a construção de edifícios religiosos, o surgimento e desenvolvimento de vilas e cidades 

brasileiras em diversas regiões do país, bem como o papel das comunidades nesses processos. 

A magnitude da obra produzida por Frei Agostinho, ao longo de 16 anos e abrangendo 

todo o império português da época, justifica a proliferação de estudos sobre ela, abordando uma 

diversidade de temáticas e emergindo em vários países, sobretudo naqueles que outrora 

integraram o referido império.  



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263264 

122 

 

REFERÊNCIAS 

CHECA CREMADES, Fernando; MORÁN TURINA, José Miguel. El Barroco. Madrid: Istmo, 1985.  

FERNANDES, Maria de Lurdes Correia. Imagens e devoções marianas na época moderna. O testemunho do 
Santuário Mariano (1707-1723) de Fr. Agostinho de Santa Maria, OSA. In: MARQUES, Maria Alegria; 
OSSWALD, Helena (coord.). Devoções e Sensibilidades Marianas: da memória de Cister ao Portugal de hoje – 
Livro do XIII Encontro Cultural de São Cristóvão de Lafões. São Cristóvão de Lafões, 2018. p. 47-72. 
Disponível em: https://www.researchgate.net/publication/325300432_ 
Imagens_e_Devocoes_Marianas_na_Epoca_Moderna_O_testemunho_do_Santuario_Mariano_1707-
1723_de_Fr_Agostinho_de_Sta_Maria. Acesso em: 7 jun. 2025.  

FREEDBERG, David. El poder de las imágenes. Madrid: Cátedra, 1992. 

GUMPPENBERG, Wilhelm. Atlas marianus quo sanctae Dei genitricis Mariae imaginum miraculosarum 
origines duodecim historiarum centuriis explicantur. Monachil: Typographi Electoralis & Bibliopolae, 1672. 
Livro 3. Disponível em: https://books.google.com.br/books?id=JoQTgHR98ZoC&redir_esc=y. Acesso em: 
5 maio 2025. 

MACHADO, Diogo Barbosa. Bibliotheca Lusitana, Histórica, Critica e Cronologica. Lisboa: Officina de 
Ignacio Rodrigues, 1741. Tomo I. Disponível em: https://archive.org/details/bibliothecalusit01barbuoft/ 
page/n7/mode/2up. Acesso em: 14 nov. 2023 

MATOS, Henrique Cristiano José. Nossa História. 500 anos de presença da Igreja Católica no Brasil. São Paulo: 
Paulinas, 2001. Tomo I. Período Colonial. 

MOTA, Lia; REZENDE, Maria Beatriz. Inventário. Dicionário do Patrimônio Cultural/IPHAN. Brasília: 
IPHAN, [202-?]. Disponível em: portal.iphan.gov.br/dicionariopatrimoniocultural. Acesso em: 13 maio 2024. 

RABELO, Nancy Regina Mathias. Santuário Mariano: resgate de antigas imagens do Rio de Janeiro. Imagem 
Brasileira, Belo Horizonte, n. 4, p. 51-56, 2009.  

SANTA MARIA, Frei Agostinho de. Santuário Mariano, e história das imagens milagrosas de Nossa 
Senhora. E das milagrosamente apparecidas, em a India Oriental, & mais Conquistas de Portugal, Asia 
Insular, Africa & Ilhas Felippinas. Lisboa: Officina de Antonio Pedrozo Galram, 1720. Prólogo. Tomo oito.  
Disponível em: https://digital.bbm.usp.br/handle/bbm/7640. Acesso em: 29 mar. 2023. 
   
SANTA MARIA, Frei Agostinho de. Santuário Mariano, e História das Imagens Milagrosas de Nossa Senhora. 
Lisboa: Officina de Antonio Pedrozo Galram, 1722. Tomo 9. Disponível em: 
https://archive.org/details/santuariomariano09sant/page/n17/mode/2up. Acesso em: 18 ago. 2020.  

SANTA MARIA, Frei Agostinho de. Santuário Mariano, e História das Imagens Milagrosas de Nossa Senhora. 
Lisboa: Officina de Antonio Pedrozo Galram, 1723. Tomo 10. Disponível em: 
https://archive.org/details/santuariomariano10sant/page/n13/mode/2up. Acesso em: 18 ago. 2020. 

SANTA MARIA, Frei Agostinho de. Santuário Mariano, e história das imagens milagrosas de Nossa 
Senhora. E das milagrosamente apparecidas, em graça dos Prègadores, & dos devotos da mesma Senhora. 
Lisboa: Officina de Antonio Pedrozo Galraõ, 1707. Prólogo. Tomo Primeiro. Disponível em: 
https://archive.org/details/santuariomariano01sant_0/page/n13/mode/2up. Acesso: 16 jun. 2024.  

SEIXAS, Antônio. Imaginária mariana na freguesia de Magé a partir dos escritos de frei Agostinho de Santa 
Maria em 1723. Imagem Brasileira, Belo Horizonte, n. 12, p. 123-131, 2022. 

SERRÃO, Vítor. História da Arte em Portugal – o Barroco. Barcarena: Editorial Presença, 2003.  

VELA, Pe. Gregório de Santiago. Ensayo de una Biblioteca Ibero-Americana de la Orden de San Agustin. 
Escorial: Imprenta del Real Monasterio, 1925. v. VII, S-T, p. 305-315. Acesso em: 14 nov. 2023. 

VIDE, Sebastião Monteiro da. Constituições primeiras do Arcebispado da Bahia. Brasília: Senado Federal, 2011. 

https://books.google.com.br/books?id=JoQTgHR98ZoC&redir_esc=y
https://archive.org/details/santuariomariano01sant_0/page/n13/mode/2up


IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263336 

 
123 

AS POUCO CONHECIDAS E NÃO UTILIZADAS IMAGENS DE SANTOS 
ESCULPIDAS EM GRANITO PARA A SÉ DE SÃO PAULO 

 
THE LITTLE-KNOWN AND UNUSED IMAGES OF SAINTS SCULPTED IN GRANITE 

FOR SÉ DE SÃO PAULO 
 

LAS IMÁGENES POCO CONOCIDAS Y NO UTILIZADAS DE SANTOS ESCULPIDAS 
EN GRANITO PARA LA SÉ DE SÃO PAULO 

 
Mozart Alberto Bonazzi da Costa1 

macbonazzi@gmail.com 
 

 
RESUMO 

A Sé de São Paulo é um monumento de grande interesse para os estudiosos e para os 
interessados em arquitetura e arte. Para que fosse erguida, na primeira metade do século XX, 
editou-se modelos construtivos de grande tradição, alguns em desuso, como a cantaria manual 
em pedra, aplicada a uma construção daquele porte, por meio da qual foram produzidos os 
blocos para o revestimento das paredes e, para os vãos, os pilares fasciculados nervurados. 
Para obter-se uma ornamentação à altura daquela grande obra, contratou-se um excelente 
escultor-canteiro, natural e formado na Suécia, que permaneceu em São Paulo, naturalizando-se 
brasileiro, o escultor August Ferdinand Frick, que, além dos conjuntos de esculturas que 
compõem a fachada da catedral, é o autor da rica ornamentação interna, que se distribui em várias 
partes do templo. Dele, são as quatro peças excedentes que se analisa neste trabalho. 

Palavras-chave: Imaginária Religiosa; Escultura em Granito; Mestres Canteiros; Sé de São Paulo. 

 
ABSTRACT 

The Cathedral of São Paulo is a monument of great interest to scholars and those interested in 
architecture and art. In order to build it in the first half of the 20th century, traditional 
construction models were used, some of which were no longer used, such as the manual stone 
masonry used in a building of that size, which was used to produce the blocks for the cladding 
of its walls and the ribbed pillars for the spans. In order to achieve an ornamentation worthy of 
such a great work, an excellent sculptor-stonemason was hired. He was born and trained in 
Sweden and remained in São Paulo, becoming a Brazilian citizen. He was the sculptor August 
Ferdinand Frick, who, in addition to the sets of sculptures that make up the façade of the 
cathedral, is also the author of the rich ornamentation that is distributed throughout various 
parts of the temple. The four remaining pieces are analyzed in this work. 

Keywords: Religious Imagery; Granite Sculpture; Master Stonemasons; São Paulo Cathedral. 

 
1 Doutor em Arquitetura e Urbanismo pela Faculdade de Arquitetura e Urbanismo da Universidade de São Paulo 
(FAUUSP), Mestre em Artes pelo Instituto de Artes da Universidade Estadual Paulista (UNESP), graduado em 
Educação Artística e Artes Plásticas pela Fundação Armando Álvares Penteado (FAAP). É docente da Faculdade 
de Filosofia, Comunicação, Letras e Artes da Pontifícia Universidade Católica de São Paulo (PUC-SP). 
Integrante do grupo de pesquisa Forma e Método de Projeto na Arquitetura Moderna e Contemporânea 
(FAUUSP/CNPq). Pesquisador de processos escultóricos tradicionais e contemporâneos, vem se dedicando ao 
estudo e à divulgação da talha ornamental barroca e rococó no Brasil, com textos publicados em importantes 
veículos no Brasil e no Exterior. Desenvolve cursos e projetos educativos e curatoriais dirigidos a espaços 
museológicos e culturais.  
Lattes: http://lattes.cnpq.br/2098499791907824. Orcid: https://orcid.org/0009-0006-3144-8826.  

mailto:macbonazzi@gmail.com
https://na01.safelinks.protection.outlook.com/?url=https%3A%2F%2Forcid.org%2F0009-0006-3144-8826&data=05%7C02%7C%7C47adbcc34db24948276808dde7008e20%7C84df9e7fe9f640afb435aaaaaaaaaaaa%7C1%7C0%7C638920711746742576%7CUnknown%7CTWFpbGZsb3d8eyJFbXB0eU1hcGkiOnRydWUsIlYiOiIwLjAuMDAwMCIsIlAiOiJXaW4zMiIsIkFOIjoiTWFpbCIsIldUIjoyfQ%3D%3D%7C0%7C%7C%7C&sdata=FWKQmQBZvsoAilN8Pf%2Bn470PXoqoMsNR2U3QFvbFqZY%3D&reserved=0


IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263336 

 
124 

 
RESUMEN 

La Catedral de São Paulo es un monumento de gran interés para académicos y aficionados a la 
arquitectura y el arte. Para su construcción, en la primera mitad del siglo XX, se emplearon 
modelos de construcción tradicionales, algunos de los cuales ya no se utilizaban, como la 
mampostería manual de piedra empleada en un edificio de ese tamaño, que produjo los bloques 
para el revestimiento de sus muros y los pilares nervados para los vanos. Para lograr una 
ornamentación digna de tan gran obra, se contrató a un excelente escultor-cantero, nacido y 
formado en Suecia, que permaneció en São Paulo y se nacionalizó brasileño. Además de los 
conjuntos escultóricos que conforman la fachada de la catedral, también es autor de la rica 
ornamentación que se distribuye por diversas partes del templo. Las cuatro piezas sobrantes 
analizadas en este trabajo son suyas. 

Palabras clave: Imaginería Religiosa; Escultura de Granito; Maestros Canteros; Catedral de 
São Paulo. 
 

 

INTRODUÇÃO 

A segunda metade do século XIX teve, para São Paulo, um significado especial, por 

envolver a riqueza ocasionada pelo cultivo e exportação do café e o crescente processo de 

industrialização que modificaram a capital do estado. As demandas por objetos de luxo de produção 

local seriam atendidas por meio da fundação, em 1873, da Sociedade Propagadora de 

Instrução Popular, com o objetivo de formar artesãos, canteiros, serralheiros, marceneiros e 

carpinteiros, cada vez mais necessários em meio a um contexto no qual exigia-se, cada vez 

mais, qualidade na construção e ornamentação de luxuosos edifícios comerciais e residenciais 

(Gordinho, 2000).  

Em 1882, a Propagadora seria ampliada, passando a chamar-se Liceu de Artes e Ofícios 

de São Paulo, com a missão de oferecer ensino gratuito em artes e ofícios àqueles que atuariam 

no comércio, na lavoura e na indústria. Muitas entre as significativas realizações dos formandos 

do Liceu ainda podem ser encontradas em edifícios da capital, hoje tombados pelo seu valor 

histórico e cultural (Gordinho, 2000).  

Mesmo com o numeroso contingente profissional formado por aquela instituição, 

algumas especialidades constituiriam opções menos frequentes entre as escolhas profissionais 

dos jovens em treinamento. É o caso de um vasto conjunto de conhecimentos escultóricos muito 

mais ligado às atividades dos oficiais mecânicos durante a Idade Média (Wittkower,1989), do 

que aos profissionais atuantes em um contexto industrializado, quando se acentuava a 

mecanização em terras paulistas.  

A partir da idealização e iniciativa do Arcebispo Metropolitano Dom Duarte Leopoldo 

e Silva e do projeto de Maximilian Emil Hehl, sucedido por Jorge Krug e depois, por Alexandre 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263336 

 
125 

Albuquerque e, por fim, Luís Inácio de Anhaia Melo, entre 1913 e 1954, se construiria a nova 

Catedral da Sé de São Paulo (Relatório n. 1). Para a execução desse projeto, constatamos terem 

sido produzidos elementos estruturais, blocos para a composição de paredes, componentes 

fasciculados de pilares nervurados para os vãos e conjuntos de imagens religiosas executados à 

mão em granito, em diversas oficinas prestadoras de serviços. Também se estabeleceu junto ao 

Convento das Carmelitas, no bairro das Perdizes, hoje sede da Pontifícia Universidade Católica 

de São Paulo (PUC-SP), um canteiro de obras de características quase medievais (informação 

verbal recebida do Sr. José da Cruz Lourenço ao autor em julho de 2015).  

Devido ao alto custo oferecido pelas empresas que exploravam o material em território 

nacional, o projeto inicial previu a aquisição das pedras, a serem utilizadas na obra, de uma 

firma europeia. O primeiro lote entregue foi utilizado nos alicerces da construção, mas, devido 

à deflagração da Primeira Grande Guerra e a perda do segundo carregamento de pedras com o 

naufrágio, na costa portuguesa, do vapor “Bogor” que o transportava, passou-se a utilizar 

material local (Relatório n. 2, 1915). Para a extração do Granito Cinza Mauá, utilizado na obra, 

adquiriu-se uma pedreira em Ribeirão Pires, distando quatro quilômetros da Estação 

Ferroviária, para onde as pedras seguiam em carroças puxadas por animais de carga. Em São 

Paulo, os carregamentos de pedras seguiam, da Estação da Luz até a obra, em veículos de carga 

especialmente constituídos para este fim (Relatório n. 4, 1918). O material seria lavrado, além 

de outros colaboradores, por um grupo de oficiais provenientes principalmente de Portugal e da 

Espanha, especializado em cantaria e na escultura em pedra (informação verbal recebida do Sr. 

José da Cruz Lourenço ao autor em julho de 2015).  

No presente trabalho, é apresentado e analisado um conjunto excedente de esculturas 

em granito, realizado pelo escultor-canteiro sueco, naturalizado brasileiro, August Ferdinand 

Frick, para a Catedral da Sé e nunca utilizado, permanecendo até hoje em posse da Pontifícia 

Universidade Católica de São Paulo (PUC-SP). A realização da Catedral da Sé, na primeira 

metade do século XX, em São Paulo, utilizando técnicas escultóricas tradicionais sobre granito, 

constitui um caso excepcional e de interesse para o estudo dos processos escultóricos e da 

produção de bens integrados à arquitetura aqui editados. Destacamos a imaginária em granito, 

como um raro exemplo, em terras brasileiras, de produção escultórica embasada na 

reinterpretação de cânones clássicos. Aqui, entretanto, apresentou configurações marcadas 

por um olhar mais atualizado e modernizante, executada por um oficial mecânico de alto 

nível, formado e treinado na Suécia e aplicada a uma construção revivalista, inaugurada em 

1954, já na segunda metade do século XX, na capital do estado de São Paulo, Brasil, durante 

as comemorações do IV Centenário de São Paulo. Portanto, mais de um século depois da 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263336 

 
126 

ocorrência do Revivalismo europeu, que, em derivações anacrônicas, se estenderia até os 

séculos XX e XXI, em diversos locais do mundo.  

Também apresentamos algumas informações extraídas de documentos originais, 

inéditos, guardados por longo tempo e a nós gentilmente cedidos pelo filho do contratante de 

alguns canteiros portugueses e espanhóis que atuaram naquela histórica construção, com o 

objetivo de efetuar um registro que poderá, em muito, ser ampliado em novas pesquisas. São 

registros de nomes que atuaram na realização dos componentes em granito, esculpidos em 

técnica mista, utilizando a base oferecida por alguns maquinários modernos, mas com o 

predomínio do trabalho manual, com técnicas tradicionais, para a produção necessária à edificação, 

em granito, daquele templo monumental, nessa capital.  

  

ANTECEDENTES À CONSTRUÇÃO DA NOVA SÉ DE SÃO PAULO 

No final do século XVI, teria início a construção da primeira Igreja Matriz da então Vila 

de São Paulo, em obra que se estenderia até a inauguração, algumas décadas depois. Aquela 

capela, entretanto, não duraria muito e um novo templo seria construído no Largo da Sé, quando 

se criou o Bispado de São Paulo, em 1745. Aquele histórico templo também seria demolido em 

1913, como já o tinham sido ou ainda seriam outros tantos na cidade de São Paulo, a exemplo 

da Igreja original do Páteo do Colégio, onde nasceu Piratininga. Excetuando-se o alicerce 

original em pedra e argamassa, que subsiste até hoje e teria a função de isolar a umidade do 

solo da construção original da Igreja dos Jesuítas, em taipa de pilão, a atual construção de tijolos 

é uma réplica, pouco fiel, inaugurada em 1979. 

Nossos estudos apontam que ocorria um surto modernizador resultante de conveniências 

e interesses institucionais voltados à substituição de construções em taipa, material 

tradicionalmente utilizado em São Paulo que, no entanto, apresenta fragilidades se exposto à 

umidade, por edifícios construídos com materiais mais resistentes e duráveis, como os erguidos 

com estrutura em concreto armado, paredes de tijolos e revestimentos de pedra. Este processo 

também envolveu um desconhecimento ou desconsideração, por parte das elites locais, de 

questões como a da importância do patrimônio histórico enquanto documento básico à 

manutenção da memória de um grupo, fundamental à construção e constituição do 

pertencimento e, portanto, da cidadania. 

Na verdade, como pudemos constatar nas pesquisas, toda a cidade colonial de São 

Paulo, construída em taipa de pilão, foi demolida, em nome de um progresso que resultou de 

apogeu de tal ordem, que se buscou expressar a pujança conquistada, erguendo-se novas 

construções em tijolo e cimento. O estilo adotado, marcado por um ecletismo europeizado, foi 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263336 

 
127 

considerado, por muitos, mais adequado à riqueza e “atualização” destas terras. Envolvia o que 

então se considerava “civilizado e desenvolvido”, desvalorizando-se tudo o que dissesse 

respeito aos períodos colonial e imperial brasileiros, erguido na capital paulista.  

Para se ter uma ideia do contexto urbano que cercava a cidade de São Paulo, antes da 

maciça demolição da cidade colonial, veja-se o vídeo LABTRI FAUUSP – Largo São 

Francisco (1862-1887), no qual, por meio de animação, reconstitui-se um pouco do que pode 

ter sido o centro da cidade, com base em fotos realizadas por Militão Augusto de Azevedo, 

em 1862 (Borba, [20--]). 

Ainda se pode encontrar templos religiosos remanescentes, na área central da capital, 

como as Igrejas Primeira e Terceira Franciscanas, a Ordem Terceira do Carmo, a Igreja da Boa 

Morte, originárias do século XVIII, entre algumas poucas outras. Dos séculos XVII e XVIII, 

entretanto, não restaram outras construções originais no triângulo que delimitou o centro urbano 

da São Paulo colonial (São Francisco, São Bento e Carmo). Mesmo assim, existem, até hoje, 

oito construções históricas, remanescentes do período bandeirista, que já sofreram 

consideráveis intervenções, não se encontrando mais em estado próximo ao que deve ter sido o 

original, localizadas em diferentes regiões da cidade, que integram o conjunto de Equipamentos 

do Departamento de Patrimônio Histórico dessa capital.  

O mesmo já havia acontecido neste país, no início do século XIX, após a chegada da 

família real portuguesa ao Rio de Janeiro. Entendemos que, nesse momento, o Neoclassicismo 

ou interpretações que denotavam pouco conhecimento ou aprofundamento a respeito do que 

poderia significar aquele estilo francês, influenciado por expectativas pré-revolucionárias, 

resultou em uma tentativa de atualização estética em terras brasileiras. Essa “modernização” 

foi marcada pela edição de uma espécie de arquitetura de fachada, em boa parte dos casos em 

simulacros, por meio de adaptações que chegaram a mudar a configuração externa de inúmeras 

construções luso-brasileiras, sem que, no entanto, houvesse alterações nos espaços internos. 

Deste modo, não refletiam, em planta e funcionalidade, questões representativas de reflexões 

mais aprofundadas e avanços reais, dirigidos às mudanças em aspectos estruturais das próprias 

sociedades nas quais ocorreriam. 

Assim, construções que apresentavam as soluções surgidas do processo de adaptação da 

arquitetura lusitana à enorme diversidade natural encontrável no território brasileiro e que 

apresentavam eficiência e eficácia, receberam uma “maquiagem neoclássica”. No entanto, essas 

adaptações não corresponderam a alterações efetivas, como aquelas que, na Europa, fizeram 

modificar os espaços públicos e os residenciais urbanos, devido a questões de cunho higienista. 

Embora estas tenham sido observadas desde o Primeiro Império no Brasil, gerando orientações 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263336 

 
128 

dirigidas à observância de princípios sanitaristas, aqui só viriam a ser atendidas após a queda 

do Império, já no início da República.  

A nossa pesquisa também mostrou que, entre o final do século XIX e o início do século 

XX, a alteração ou mesmo destruição de originais arquitetônicos aconteceria em muitos lugares. 

Não apenas em São Paulo ou em outras localidades brasileiras, também ocorreram em outras 

partes do Novo Mundo, onde a consciência a respeito do papel fundamental do patrimônio 

construído para a preservação da memória e a construção da cidadania, ainda não se encontrava 

suficientemente desenvolvida, conhecida ou divulgada. 

A construção da nova Catedral da Sé na capital paulista, no nosso entendimento, constituiu 

um fenômeno tão anacrônico quanto fascinante, resultando em uma edificação monumental, que 

evoca as grandes catedrais medievais europeias que tanto influenciaram os estilos revivalistas no 

século XIX. Importa registrar que a obra, desde o início e que se estendeu principalmente por 

toda a primeira metade do século XX, teve importantes intervenções complementares ou obras de 

recuperação, realizadas até o final do mesmo século e início do seguinte. 

Devemos, no entanto, deixar aqui registrado, que nada pode justificar a demolição da 

Sé Velha de São Paulo, ou dos outros templos inestimáveis, a exemplo da Igreja do Páteo 

do Colégio, a Sé (original), a Igreja de São Pedro dos Clérigos, a Igreja de Santa Ifigênia, a 

Igreja da Misericórdia, a Igreja de Nossa Senhora dos Remédios, Igreja de Nossa Senhora do 

Rosário, Igreja do Mosteiro de São Bento, Igreja de Pinheiros, assim como de toda a cidade 

colonial. Entendemos que todo esse acervo edificado foi infelizmente perdido em nome de 

interpretações equivocadas a respeito de um “progresso” que demonstrou o despreparo para 

se lidar com questões relativas à memória local, com base na preservação de documentos, 

escritos e construídos, comprometendo, assim, o estudo e o conhecimento dos processos que 

marcaram a evolução arquitetônica e artística neste Planalto de Piratininga.  

No entanto, a monumentalidade da realização que resultou na Catedral Metropolitana 

de São Paulo leva-nos, neste artigo, a procurar concentrar a atenção nos processos que 

conduziram à concretização daquele ideal, por meio da concorrência de diversos grupos de 

profissionais especializados. Estes compuseram inúmeras frentes de trabalho, que movimentaram 

vultosos recursos, para se erguer um templo com estrutura armada em concreto, utilizando 

tijolos, revestimentos de blocos e pilares fasciculados nervurados finamente lavrados, 

executados em granito. O impressionante processo manual, que integrou obras escultóricas de 

excelente nível, merece ser estudado e conhecido por todos aqueles que se interessem pela 

memória e preservação do patrimônio artístico, histórico e cultural. 

 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263336 

 
129 

A ESCULTURA EM SÃO PAULO 

No nosso estudo, vimos que, embora sejam inúmeras as realizações escultóricas em 

Portugal, no período colonial brasileiro, a arte escultórica restringir-se-ia, principalmente, à 

produção em madeira, de retábulos de altares e relevos parietais, com objetivos ornamentais em 

interiores religiosos católicos. No que diz respeito à tridimensionalidade da figura humana, 

limitava-se à produção de imagens de culto, nos primeiros tempos feitas em barro e, a partir do 

final do século XVII até o século XIX, em madeira. Embora existam, são menos frequentes, 

entre os séculos XVII e XVIII, os exemplares de obras escultóricas desenvolvidas em pedra e 

integrados a espaços internos ou mesmo externos na arquitetura religiosa brasileira. 

Assim, a exploração das possibilidades de articulações formais aplicadas às três 

dimensões espaciais (altura, largura e profundidade), enquanto exercício criativo, envolvendo 

temas religiosos, mitológicos laicos ou profanos, ocorreria, no Brasil, após a criação da Escola 

Real de Ciências, Artes e Ofícios, por D. João VI, em 1816. Partindo dos pressupostos 

acadêmicos vigentes na França, a Missão Artística, embasaria, no Rio de Janeiro, o que viria a 

se tornar a Academia Imperial de Belas Artes, na qual passou-se a ensinar a escultura segundo 

os padrões clássicos ou acadêmicos. 

Embora, no período colonial em São Paulo, não tenha sido comum a realização de 

esculturas em mármore, granito ou bronze, vimos que, surgiu, na cidade, na segunda metade 

do século XIX, demanda principalmente voltada ao atendimento de necessidades ligadas à 

construção e ornamentação de túmulos e mausoléus. Essa procura, graças às questões de cunho 

higienista, que conduziriam à criação dos espaços cemiteriais, cemitérios extramuros ou 

cemitérios municipais, em substituição aos habituais enterramentos nos interiores dos templos 

católicos ou em cemitérios contíguos às igrejas, faria com que se desenvolvessem aqui os 

recursos necessários à edição desse verdadeiro modismo europeu, tão valorizado entre as classes 

burguesas, principalmente na segunda metade do século XIX. Como pudemos observar, a 

construção de elaborados conjuntos fúnebres, com finalidades memoriais e honoríficas, 

compostos por arquitetura e ornamentação relevada em pedra, com a integração de esculturas 

tridimensionais em pedra ou bronze, normalmente, com temáticas que evocam sentimentos 

ligados à dor da perda e à saudade, predominou nos espaços cemiteriais estudados.  

Em 2016, sob a vigência do convênio firmado entre a PUC-SP e o Serviço Funerário 

Municipal, foi desenvolvido o Projeto Memória & Vida, no qual coordenei o Grupo de Estudos 

em Arte e Arquitetura Cemiteriais (GEAAC) (Bonazzi da Costa, 2016a, 2016b, 2016c, 2016d). 

Enquanto me encontrava em trabalho de campo no Cemitério Consolação em São Paulo, fui 

procurado por um antigo profissional ligado à cantaria, o Sr. José da Cruz Lourenço, que, muito 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263336 

 
130 

gentilmente, passou às minhas mãos documentos relativos às atividades da “Marmoraria e Cantaria 

da Consolação”, empresa pela qual foi responsável e que, anteriormente, pertenceu ao seu pai. 

Seu objetivo era perpetuar informações a respeito das atividades da área e de sua família. Registro 

aqui os agradecimentos ao referido senhor, por esta importante contribuição aos estudos que 

envolvem as atividades dos canteiros na cidade de São Paulo, na primeira metade do século XX. 

Estes documentos podem ser encontrados no Arquivo Metropolitano de São Paulo Dom Duarte 

Leopoldo e Silva, administrado pela Cúria Metropolitana de São Paulo, ao qual foram doados. 

Com a crescente demanda de peças escultóricas para a ornamentação de túmulos e 

mausoléus em cemitérios brasileiros, ficou evidente que diversas marmorarias estabeleceram-se 

na capital paulista, entre o final do século XIX e a primeira metade do século XX. Muitas das 

peças então comercializadas na cidade, feitas em mármore de Carrara, provinham da Itália. 

Eram escolhidas e adquiridas aqui por meio de ilustrações ou de imagens fotográficas impressas 

em catálogos, que os interessados podiam consultar nas lojas, configurando a existência de 

modelos e cópias, que poderiam ser reproduzidos em série na Itália e enviadas para quaisquer 

partes do mundo. 

Assim, a busca por exclusividade fez com que viessem, para São Paulo, profissionais 

gabaritados, como o escultor italiano Carlo Barbieri, contratado pela Marmoraria Carrara. Na 

cidade de São Paulo, na primeira metade do século XX, outros diversos escultores de excelente 

nível desenvolveram trabalhos em pedra (mármores ou granitos) ou em bronze, dentre eles, 

Francisco Leopoldo e Silva, Luigi Brizzolara, Galileo Emendabili, Nicola Rollo, Rodolfo 

Bernardelli, Amadeo Zani e Antelo del Debbio, Celso Antônio de Menezes e Victor Brecheret 

(Bonazzi da Costa, 2016a). 

Entre fins do século XIX e primeira metade do século XX, ficou patente que a elite 

paulistana alinhou-se às tendências vigentes na Europa, desde o século XIX, envolvendo a 

construção de túmulos e mausoléus, alguns dos quais, com ornamentação profusa, tendo, 

inclusive, integradas aos conjuntos arquitetônicos, elaboradas esculturas em mármore, granito 

ou bronze. 

Para atender essas demandas, diversas marmorarias dedicaram-se à produção de 

ornamentação e esculturas para a composição de túmulos e mausoléus, principalmente em 

cemitérios, como o Consolação, o São Paulo e o Araçá. Entre uma extensa lista, estavam a 

Nicodemo Roselli & Cia., a Carrara, a Tavolaro, a Milão, a Savóia, a Paulista, a Volpe & Filhos 

(Bonazzi da Costa, 2016a).  

Também os documentos da firma Irmãos Lourenço & Rossi, pertencente aos irmãos 

portugueses, Srs. Jeronymo e Manuel Lourenço, e ao brasileiro Sr. Salvador Pedro Rossi, 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263336 

 
131 

apresentam informações a respeito do desenvolvimento dos trabalhos dirigidos à construção e 

ornamentação de túmulos e mausoléus em São Paulo, nos três primeiros quartéis do século XX. 

São exemplos, os documentos necessários à contratação de pessoal especializado e à 

documentação para a aquisição de áreas e obtenção de autorização para a construção de jazigos. 

Esse conjunto documental também expõe parte da estrutura daquele sistema de 

produção, envolvendo desde a contratação, períodos de férias e demissão de funcionários, livros 

de ponto, até documentos relativos ao atendimento de solicitações de licenças para tratamentos 

de saúde, pelo visto frequentes, a julgar pelos atestados médicos, autorizando o afastamento 

dos funcionários para esse fim, e exigências legais da municipalidade, impostos sindicais ao 

Sindicato dos Trabalhadores na Indústria de Mármores e Granitos de São Paulo, concessões 

para a construção nos espaços cemiteriais, impostos municipais, veículos para o transporte de 

matérias-primas e mercadorias. Todo esse acervo demonstra parte da desenvolvida estrutura 

formada para o atendimento das demandas daquela área específica.  

A Declaração de Empregados da firma Irmãos Lourenço & Rossi, datada de 27 de junho 

de [19--] (Figura 1), em particular, documento de grande importância para este estudo, 

apresenta os nomes e as especialidades de alguns profissionais que atuaram naquela empresa. 

Figura 1 – Declaração de Empregados da firma Irmãos Lourenço & Rossi 

 
Fonte: acervo da firma Irmãos Lourenço & Rossi hoje no Arquivo da Cúria. 

Diversos deles participaram da confecção de componentes para a construção da Catedral 

Metropolitana de São Paulo, de acordo com informação verbal do Sr. José da Cruz Lourenço 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263336 

 
132 

ao autor, em julho de 2015, sem especificações de nomes. No entanto, ficou claro que, entre 

aqueles nomes, apenas alguns teriam trabalhado no canteiro próximo à PUC-SP): 

 

Adelino Gonçalves – Canteiro (português, nascido em 1884, chegou ao Brasil em 1912, 

casou-se com uma brasileira e não teve filhos); 

Curcio Schiesaro – Canteiro (brasileiro, nascido em 1907); 

Manoel de Souza – Canteiro (português, nascido em 1886, chegou ao Brasil em 1913, 

não se casou e não teve filhos); 

Salvador Gonçalves – Canteiro (português, nascido em 1903, chegou ao Brasil em 1926, 

casou-se com uma brasileira e não teve filhos); 

Celestino Schiesaro – Canteiro (brasileiro, nasceu em 1918); 

Manuel de Souza – Canteiro (português, nascido em 1888, chegou ao Brasil em 1916, 

não se casou e não teve filhos);  

Vicente Peixoto Alencar – Canteiro/lustrador (brasileiro, nasceu em 1902); 

Roque Alencar Filho – Lustrador (brasileiro, nasceu em 1911); 

Rodrigo A. Pestana – Lustrador (brasileiro, nasceu em 1913); 

José Pereira – Marmorista (brasileiro, nasceu em 1916); 

Luiz Tenesi – Marmorista (brasileiro, nasceu em 1900); 

Benedicto Farcetta – Canteiro (brasileiro, nasceu em 1907); 

Agostinho Rosa – Canteiro (italiano, nasceu em 1906); 

José Augusto Nevada – Lustrador (português, nasceu em 1914, chegou ao Brasil em 

1936, não se casou e não teve filhos). 
 

Na referida documentação, encontram-se os seguintes nomes de profissionais ligados à 

empresa Irmãos Lourenço & Rossi: Jeronymo Lourenço, Manuel Lourenço, Salvador Pedro 

Rossi (proprietários). Funcionários: Adelino Gonçalves, Agostinho de Rosa, Benedicto Farsetti, 

Celestino Schiezaro, Curcio Schiesaro, Domingos Carvalho da Silva, Guersino (Longo?), 

Januário Selite, João Schiesaro, João Serveira Sampaio, José Augusto Nevada, José Pereira, 

Luiz Tenesi, Manuel de Souza, Rodrigo A. Pestana, Roque Alencar Filho, Salvador Gonçalves 

Garmel, Vicente Peixoto Alencar. Integrantes desse grupo atuaram na produção de elementos 

construtivos em granito2, tendo alguns trabalhado no canteiro de obra da Catedral Metropolitana 

de São Paulo provisoriamente instalado junto à PUC-SP. 

 
2 Em 2012, tive a oportunidade de solicitar à PUC-SP a transferência de dez componentes de pilares fasciculados 
nervurados em Granito Cinza Mauá, da equipe de canteiros e não utilizados por serem excedentes, do Campus 
Monte Alegre para o Campus Ipiranga, onde estão guardados.  



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263336 

 
133 

Outras diversas equipes operaram na construção da Catedral, e informações a respeito 

dos diversos profissionais que lá atuaram poderão ser encontradas ou descobertas em 

documentos como os estudados aqui. Muitos desses registros ainda se encontram nos arquivos 

mortos das empresas remanescentes e outros tantos, pertencentes às empresas que encerraram 

as atividades, podem ter se perdido. A memória da construção daquele templo monumental 

ainda poderá ser significativamente ampliada por novas pesquisas.  

O emprego de obras escultóricas integradas à arquitetura em São Paulo intensificou-se 

gradativamente a partir da primeira metade do século XX, principalmente após a Primeira Grande 

Guerra. Nessa ocasião, para cá afluíram diversos profissionais que desenvolveram relevantes 

trabalhos que, em grande parte, se conservam em bens tombados na cidade até os dias atuais.  

Embora a produção tumular tenha tido um importante papel para as atividades dos 

canteiros e escultores na capital paulista, entre fins do século XIX e início do século seguinte, 

a demanda por esculturas em pedra, principalmente a partir da primeira metade do século XX, 

também envolveria a produção de componentes em relevos ou tridimensionais escultóricos a 

serem integrados à arquitetura pública, religiosa ou doméstica, em um rico e diversificado 

contexto, envolvendo atividades, como as brevemente expostas com base na documentação 

apresentada acima, tendo um ponto culminante na construção da nova Sé que, a seguir, veremos 

como um dos mais destacados exemplos.  

 

AUGUST FERDINAND FRICK 

As nossas pesquisas apontam que o escultor sueco que, no Brasil, passou a ser conhecido 

como Ferdinando Frick, é o autor das estátuas dos santos, evangelistas e profetas, distribuídas 

pelos nichos presentes na fachada da Catedral Metropolitana de São Paulo, a Catedral da Sé, e 

também de diversos elementos ornamentais que se encontram em outras partes do templo.  

No prefácio da publicação Obras de F. Frick na Catedral da Sé, de Wilson Gelbcke (2014), 

a sua neta, Carmen Frick Reu, descreve momentos preciosos relatados por sua mãe, Vera Ingrid 

Frick Reu, filha única do escultor. Ela acompanhou seus familiares em incursões aos arredores 

da capital paulista, em busca de flores, folhas e sementes para servirem de modelo para as 

esculturas dos capitéis das colunas, arcos ogivais, nichos e pedestais, reconhecidamente 

inspirados na fauna e flora brasileiras, inclusive em atendimento às instruções recebidas do 

clero encomendante. 

Na nova edificação, as gárgulas e quimeras medievais foram substituídas por elementos 

da fauna e da flora do nosso país, produzidos em granito, envolvendo a simbologia eclesiástica, 

como “[...] o trigo e a uva (símbolos eucarísticos), o cacau, o sapo-boi, o tatu-bola, a salamandra, 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263336 

 
134 

a samambaia, o milho, o caju, o café, o maracujá, e muitas outras riquezas da biodiversidade 

brasileira” (Machado, 2015, p. 31).  

A menina que percorreu e brincou por entre andaimes e escadarias inacabadas durante 

as obras do grandioso templo, enquanto seu pai realizava as esculturas, guardou, além de 

inúmeras lembranças, inestimável documentação reunida por seu tio, Ernfrid Frick3. Esse 

material, composto por documentos, fotos e matérias de jornais publicadas no Brasil e na 

Suécia, que, contando com as traduções de textos suecos pelo amigo Carl Almém, seriam a base 

para a biografia escrita por Wilson Gelbcke, às mãos de quem chegaram, por meio da filha de 

Frick, Sra. Vera Ingrid e da neta, Dra. Carmen Frick Reu (Gelbcke, 2014). 

August Ferdinand Frick, nascido em 24 de fevereiro de 1878, em Koppaberg, condado 

de Örebro, na Suécia, estudou escultura na Escola Técnica Profissional Mista de Estocolmo 

(Tekniska Skolan), entre 1898 e 1902, aprimorando-se posteriormente em escultura com 

cópias de modelos em gesso, sob a orientação de dois renomados escultores, o professor da 

Academia de Artes de Estocolmo, John Böjerson e o reconhecido artista Christian Eriksson. 

Em 1904, seria agraciado com uma bolsa de estudos para a Academia Colarossi, em Paris, a 

partir do que, participaria de exposições em Paris e em Berlim, retornando ao seu país em 1905, 

passando a atuar como professor, na conceituada escola Konstnärsförbundet (Gelbcke, 2014). 

Ferdinand Frick, mudou-se para o Brasil em 1913 e, como primeiro trabalho em São 

Paulo, executou uma maquete da nova Catedral da Sé, em escala 1:40, a convite do Sr. Adolpho 

Augusto Pinto, secretário da Comissão Executiva das obras do novo templo. Este trabalho, 

como esperado, atraiu a atenção dos apoiadores e financiadores da obra, após ter sido fartamente 

noticiado pela imprensa local, sendo muito visitado pela população paulistana (Gelbcke, 2014; 

Relatório n. 3, 1916), chamando também a atenção para o seu autor, que se tornaria conhecido 

na cidade, onde deixaria diversas obras.  

Além das atividades como escultor, desenvolvendo trabalhos para a nova Catedral de 

São Paulo e atendendo a numerosas encomendas particulares, Ferdinand Frick, foi professor 

de escultura no Instituto Profissional Masculino de Artes e Ofícios de São Paulo, desde 1914, 

sendo efetivado no cargo após naturalizar-se brasileiro, em 1928. Em 1931, passou para a 

Escola Profissional e Industrial de São Paulo, onde se aposentou, em 1937 (Gelbcke, 2014). 

Frick dedicou-se aos trabalhos para a nova catedral entre 1913 e 1933. Realizou as 

esculturas dos profetas e dos evangelistas, além de relevos ornamentais, nas diversas sessões 

 
3 Ernfrid Frick mudou-se para o Brasil em 1923 e trabalhou com o irmão até 1926, quando se tornou professor da 
Escola Profissional Mista de Franca e, em 1934, da Escola Profissional de São Carlos. É seu o projeto da 
Catedral de São Carlos Borromeu, naquela cidade, onde faleceu em 1959 (Gelbcke, 2014).  



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263336 

 
135 

de capitéis que encimam as colunas, e nos frisos que arrematam os arcos ogivais e diversos 

pedestais presentes no templo. São suas as esculturas dos profetas Isaias, Jeremias, Ezequiel, 

Daniel e dos evangelistas São Mateus, São Marcos, São Lucas e São João, que ladeiam o 

principal portal de entrada do templo. Executou também as imagens dos Santos Anastácio, 

S. Cirilo, S. Gregório Nazianzeno, S. João Crisóstomo, Sto. Ambrósio, S. Jerônimo, Sto. 

Agostinho e S. Gregório Magno, totalizando 18 figuras aplicadas à fachada da Catedral 

Metropolitana de São Paulo (Gelbcke, 2014). 

A beleza plástica e a simbologia presentes na temática da fauna e flora brasileiras são 

apresentadas nos relevos ornamentais esculpidos no arco que encima o portal da catedral e nos 

diversos capitéis das colunas, distribuídos em sessões paralelas no interior do templo. Na 

cúpula, os capitéis apresentam efígies de figuras ilustres, como papas e arcebispos, também se 

destacando o Grupo do Calvário em alto-relevo aplicado sobre o pórtico monumental da nova 

Catedral Metropolitana (Gelbcke, 2014).  

Após a produção do grupo de imagens para a Catedral de São Paulo, Frick executaria, 

entre 1935 e 1938, diversos trabalhos para algumas igrejas da Capital e do Interior do estado, 

como a Catedral de Campinas, onde se encontra o monumento ao bispo Dom João Nery, e 

Batatais, para onde realizou uma imagem da SS. Virgem Coroada de Rosas (Gelbcke. 2014). 

Também possuem obras e relevos de Frick: a Casa Pia de São Vicente, a Igreja de Sto. 

Antônio do Pari, e imagens para o novo Convento do Carmo, em 1934, à Rua Martiniano 

de Carvalho, e para as Igrejas da Consolação, no bairro de mesmo nome, e de São José, no 

Ipiranga, em São Paulo. Também receberiam obras do escultor, a Matriz de Bragança Paulista, 

além de monumentos nos cemitérios Consolação e Araçá, também na capital paulista, e bustos 

de personalidades relevantes, como o de Luiz de Souza Queiroz, para a Escola Superior de 

Agricultura de Piracicaba, que leva o seu nome (Gelbcke, 2014). 

Após a aposentadoria, Frick continuou a esculpir e, em 1938, aos sessenta anos, recebeu 

da Suécia, uma incumbência que lhe trouxe grande entusiasmo: fundir a obra Emigrantes: 

última vista da pátria, um grupo escultórico realizado em gesso em 1915, quando se encontrava 

há apenas dois anos no Brasil. Para o autor, essa encomenda representou um canto de amor à 

sua terra natal. Infelizmente, o grande escultor não pôde realizar este último trabalho, devido 

a problemas de saúde (Gelbcke, 2014). 

August Ferdinand Frick faleceu em São Paulo, aos 61 anos de idade, no dia 6 de maio de 

1939, após realizar inúmeras obras que guardam memórias inestimáveis, entre as mais 

significativas, para diversas localidades da capital e do interior paulista (Gelbcke, 2014). A sua 

numerosa produção impressiona pela quantidade, mas, principalmente, pela excelência e qualidade.  



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263336 

 
136 

Ferdinand Frick foi um excelente escultor-canteiro, que recebeu sólida formação em seu 

país natal, a Suécia, em uma época em que os monumentos realizados com os recursos da 

técnica escultórica em pedra e em bronze eram muito apreciados e valorizados, por oferecer 

potencialidades para a perpetuação da memória de fatos históricos.  

Contar com a presença de um profissional desse nível enriqueceu o universo escultórico 

aplicado à arquitetura em São Paulo e em todo o país. A Catedral Metropolitana de São Paulo 

é um grandiloquente monumento à cristandade, também graças à sua brilhante atuação. 

 

O CASO DE QUATRO ESCULTURAS EXECUTADAS POR FRICK, EM GRANITO, 

E NÃO UTILIZADAS NA NOVA SÉ PAULIMETROPOLITANA  

Aqui trataremos de processos tradicionais da escultura, segundo a acepção clássica, por 

exemplo, segundo as regras que determinaram o uso de modelos de ferramentas que, por séculos, 

possibilitaram a expressão escultórica aos mais diversos profissionais, por meio do trabalho 

manual. Não por coincidência, o desenvolvimento das escolas de pensamento na Grécia foi 

acompanhado por descobertas como as que conferiram às ligas metálicas maior resistência, 

resultando em ferramentas que, utilizadas na escultura em pedra, possibilitaram a obtenção de 

formatos antes inatingíveis. Esculpir em pedra pode exigir, além das concepções artísticas, 

conhecimentos teóricos e técnicos.  

Como comumente ocorre no campo da expressão artística, as concepções estéticas, no 

caso aqui escultóricas, originam-se na mente do autor e podem ser transpostas para a matéria 

básica de dois modos fundamentais: o direto, quando, utilizando ferramentas, obtém-se as formas 

desejadas, atuando diretamente sobre o bloco básico; ou o modo que envolve um planejamento 

anterior, por meio da realização de desenhos, para determinar medidas, formas e os seus pontos 

correspondentes para a transferência de informações para o bloco definitivo a ser esculpido. Neste 

caso, quantifica-se o material necessário (fundamental para orçamentos...) e realiza-se 

previamente versões do trabalho em protótipos, em argila ou gesso, antes de transpor as 

informações ou registros de formas já elaborados para a escultura final no material escolhido. 

Os trabalhos aqui estudados foram executados segundo a acepção clássica, isto é, por 

meio da subtração de matéria do bloco básico o que, tradicionalmente, se associou à escultura. 

Também é mais que provável que, em fases antecedentes à realização do trabalho em pedra, os 

protótipos ou estudos das peças planejadas para a Catedral de São Paulo, assim como os dos 

bustos e monumentos, foram feitos em argila ou gesso, materiais nos quais os procedimentos 

técnicos possibilitam tanto a subtração quanto a adição de matéria durante a feitura, 

caracterizando o processo de modelagem. 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263336 

 
137 

Assim, entendemos que as ações necessárias para se alcançar as formas desejadas 

podem ser diretas sobre o bloco básico. Obtém-se os formatos de acordo com um plano 

presente, unicamente, na mente do autor, ou, por meio de um planejamento anterior. Este pode 

começar por um estudo e pelo registro das diversas vistas que comporão a obra. Lembramos 

que a escultura é tridimensional, isto é, possui múltiplas vistas, em todas as direções espaciais, 

sendo básicas a frontal e a posterior; as laterais, direita e esquerda, a superior e a inferior, assim 

como as intermediárias entre cada uma destas. 

Sabemos que o desenho sempre foi um meio para o registro de ideias e para o 

planejamento de esculturas. Além de possibilitar a representação gráfica das concepções do 

autor, permitindo que as ideias possam ser visualizadas por outras pessoas, o desenho favorece 

a realização de planos, inclusive minuciosos, descrevendo formas, medidas e dimensões 

fundamentais ao planejamento e realização das obras, costumando ser empregado desde a 

primeira etapa dos processos de realização das obras. 

Em foto (Figura 2) tirada no interior do ateliê de Frick, podemos ver, sobre uma 

prateleira, pequenos protótipos em gesso, de tamanho aproximado entre 50 e 60 cm de altura, 

com todos os registros das formas que as obras finais teriam. Essas peças são, em miniatura, 

estudos precisos das esculturas que seriam esculpidas em pedra e posicionadas na fachada da 

Catedral da Sé de São Paulo: os profetas Isaias, Jeremias, Ezequiel e Daniel, e os evangelistas 

São Mateus, São Marcos, São Lucas e São João.  

Figura 2 – Interior do ateliê de Ferdinando Frick 

 

Fonte: Gelbcke, 2014, p. 73 (imagem recriada pela Inteligência Artificial). 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263336 

 
138 

Nesta foto, pode-se visualizar, sobre um cavalete, uma pequena peça coberta por um 

tecido, provavelmente úmido, para que o estudo pudesse ser trabalhado em diferentes 

momentos, já que, de outro modo, o material poderia ressecar, chegando a trincar ou mesmo 

deformar, dificultando ou inviabilizando a atuação do profissional, sugerindo que, antes da 

realização dos protótipos em gesso, o escultor modelava os esboços ou estudos iniciais em 

argila. Executados dentro do conjunto de proporções classicizantes normalmente presentes nas 

obras do escultor, os estudos serviriam para a transposição dos registros formais para peças em 

tamanho real, ainda em gesso, que então teriam detalhes das formas aprimorados, após o que 

se transporia o conjunto final de informações, como as linhas das obras, com as diferenças entre 

as áreas protuberantes, médias ou as de incavos mais aprofundados, por meio da transferência 

de pontos correspondentes ao bloco de pedra a ser esculpido, para a retirada de matéria e a 

composição do trabalho final. Nessa mesma foto, vemos uma escultura do profeta Jeremias, em 

gesso, no tamanho real, que a escultura final teria, antecedendo a realização da obra definitiva 

em granito.  

Há também, neste rico documento visual, duas anotações posicionadas ao lado de duas 

peças em gesso, que também se encontravam naquele ambiente, contendo as seguintes 

anotações de próprio punho, dizendo respeito às escalas que serviram para a realização de cada 

um dos protótipos: na extremidade oposta da prateleira, sobre a qual se encontram os protótipos 

anteriormente citados, havia uma maquete do belo Monumento à Independência, com o qual 

Frick e o engenheiro-arquiteto Mário Ribeiro Pinto participaram, em 1917/18, do concurso para 

o monumento que seria erigido no Parque da Independência, no Ipiranga, em São Paulo, para as 

comemorações do Centenário da Independência do Brasil, ao lado da qual podemos ler: 

“Skala 1.50”. Ao lado de Frick, sobre uma base posicionada no chão, em peça de maiores 

dimensões, um minucioso estudo da cúpula do mesmo projeto, encimada pela estátua equestre 

de D. Pedro I, totalizando, o protótipo, uma altura aproximada de 1,70 m, ao lado do qual lemos 

na foto: “Skala 1.10”. O projeto escolhido foi o dos italianos Ettore Ximenes/Manfredi, ficando 

o projeto de Frick e de Mário Pinto em 5° lugar (Gelbcke, 2014). 

Encontrava-se ainda, naquele ambiente, a peça em gesso, em tamanho natural, que 

originou a estátua de monsenhor Passalacqua, realizada para o Externato Casa Pia de São 

Vicente de Paulo, na capital paulista.  



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263336 

 
139 

Esta é uma foto de grande interesse, pois, nela, Ferdinand Frick, vestindo um guarda-pó 

ou uniforme de trabalho e sentado em uma poltrona de vime, com as pernas cruzadas, segurando 

um feixe entreaberto de papéis com as mãos, provavelmente esquemas de trabalhos, que 

repousam sobre o colo, cercado por diversos protótipos de obras em seu ateliê, dirige o olhar 

para o fotógrafo.  

Esclarecemos que um reduzido, mas significativo, grupo de esculturas, em fino granito 

Itaquera, material largamente empregado em monumentos paulistas, da autoria de Ferdinand 

Frick, produzidas para compor o conjunto escultórico da Catedral da Sé de São Paulo, mas, não 

utilizadas, permanece sob a guarda da PUC-SP. 

Como não há depoimentos do escultor ou documentação que ateste o(s) motivo(s) para 

que esse conjunto de obras não tenha sido utilizado, restam as conjecturas: provavelmente, o 

motivo esteja ligado a algum problema estrutural apresentado pelos veios das peças e detectado 

quando as esculturas já se encontravam finalizadas. Esse tipo de dano pode resultar de causas 

naturais, relativas à constituição física do material, ou de atrito e compressão sofridos quando 

da retirada do meio natural onde se encontrava, ou, ainda, do próprio processo de escultura, por 

meio do desferimento de golpes atingindo veios em direções indesejadas. Esse tipo de 

ocorrência, poderia acarretar trincas ou fissuras, mesmo que pouco visíveis ou de difícil 

identificação, que passassem a oferecer riscos de desprendimento de partes, o que, no caso de 

obras feitas em pedra, para instalação em pontos elevados de uma edificação, poderia 

representar sérios riscos à saúde humana. A queda de um bloco ou mesmo de um fragmento 

poderia ferir gravemente ou até matar uma pessoa. Também existe a possibilidade de o autor 

ter encontrado soluções plásticas que se tornaram preferenciais, optando por não utilizar essas 

peças em favor de outras. 

Junto à entrada principal da histórica construção, originalmente o Convento das 

Carmelitas Descalças e, desde 1950, sede da PUC-SP, pode-se ver, à direita, duas esculturas: 

São José e São João Batista. São José (Figura 3), como tradicionalmente ocorre, está 

representado como um homem velho. Nesta escultura, ele carrega no colo o Menino Jesus, que 

toca, com a mão esquerda, o seu mais conhecido atributo, também posicionado junto ao peito, 

o Lírio, que simboliza a pureza da Virgem. O Lírio é sempre representado junto àqueles que a 

ela estão ligados. 
 

 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263336 

 
140 

Figura 3 – Escultura de São José 

 
Fonte: fotografia do autor.  

As vestes do São José, em manto pregueado, são simples e de caimento elegante. Na 

base, o seu nome encontra-se gravado em baixo-relevo. As proporções das mãos e da cabeça 

em relação ao corpo, levemente alteradas e ampliadas, sugerem cálculos anamórficos dirigidos 

à compensação ótica de possíveis distorções resultantes do posicionamento da peça em elevada 

altura. Assim, vista de baixo, a obra apresentaria as proporções “corretas”, graças às ilusões 

possibilitadas pela alteração das formas com base nesses cálculos, gerando as compensações 

resultantes. 

A segunda escultura representa São João Batista (Figura 4). Segundo a tradição, porta 

uma cruz, que segura com a mão esquerda e, na direita, sustenta um cordeiro, em referência ao 

Ecce Agnus: “Eis o Cordeiro de Deus, que tira o pecado do mundo.” Aqui também é 

representado como uma figura selvagem, coberta com uma túnica peluda. No entanto, tem as 

suas linhas suavizadas, embora severas, transmitindo firmeza e autoridade. Também apresenta 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263336 

 
141 

o nome gravado em baixo-relevo na base, e a faixa bruta longitudinal no verso, para a firmeza 

da fixação. Do mesmo modo que a estátua de São José, apresenta leve alteração de proporções 

nas mãos e na cabeça, para atender às necessidades de compensação ótica, devido às 

deformações anamórficas resultantes da altura em que a peça seria instalada. 

Essas esculturas apresentam, na parte posterior, uma faixa longitudinal, bruta, destinada 

a aderir melhor e mais firmemente, no processo de fixação utilizando elemento ligante, em 

parede ou superfície. 

Figura 4 – Escultura de São João Batista 

 
Fonte: fotografia do autor. 

No Campus Ipiranga, da PUC-SP, encontram-se outras duas esculturas de Ferdinand 

Frick, originalmente destinadas a compor o conjunto escultórico da fachada da nova Catedral 

da Sé, mas que, também, não foram utilizadas. Trata-se das imagens de São Mateus e do 

profeta Daniel. 

A escultura de São Mateus (Figura 5), apresenta como atributos o anjo, que inspiraria a 

escrita do Evangelho, aqui representado pelo livro aberto, sustentado pela mão esquerda, e a pena, 

que simboliza a escrita, elegantemente segura pela mão direita. A figura, envolta em discreto, 

mas refinado, manto aparenta ter as mesmas alterações de proporções, das mãos e da cabeça 

identificadas no São José e no São João Batista, possivelmente, caracterizando os cálculos 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263336 

 
142 

anamórficos para criar possibilidades de leitura, segundo as proporções corretas ou 

compensadas, quando se encontrando a grande altura. 

Figura 5 – Escultura de São Mateus 

 
Fonte: fotografia do autor. 

A escultura representativa de Daniel (Figura 6), apresenta um jovem belo, segurando 

um pergaminho enrolado com a mão esquerda. Este atributo pode dizer respeito ao seu livro, 

que contém visões e profecias, assim como, além de destacar a sua beleza, a representação 

evoca a sua inteligência. Como a escultura anterior, a altura apresenta alterações proporcionais, 

em provável atendimento à necessidade de cálculos anamórficos para a compensação ótica das 

deformações resultantes da altura na qual a estátua seria posicionada. Estas duas esculturas 

também possuem no verso a tira bruta longitudinal, destinada à firme fixação da peça em nicho, 

sobre uma superfície parietal. 
 

 

 

 

 

  



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263336 

 
143 

Figura 6 – Escultura de Daniel 

 
Fonte: fotografia do autor. 

As proporções clássicas, tidas como ideais, e as formas fluidas que marcam a atuação 

do escultor sobre o duro granito Itaquera, demonstram a sua familiaridade com a talha em pedra, 

por meio de absoluto domínio técnico, em atendimento a um refinado gosto estético. As 

configurações, sejam protuberantes ou fundas, côncavas ou convexas, apresentam-se bem 

acabadas e sem a presença de marcas de ferramentas utilizadas nas fases iniciais ou anteriores, 

como a pua para a conferência de pontos relativos ao aprofundamento dos cortes e os buris 

dentados para um desbaste mais rápido e preciso após a obtenção das linhas gerais com o uso 

dos ponteiros. Essa ocorrência demonstra a perícia do autor, em eliminar registros 

desnecessários e obter formas bem definidas, com aparentes leveza e movimento, assim como 

com marcadas expressões fisionômicas, por meio de cortes precisos o suficiente, para eliminar 

falhas, evitar trincas e perdas, reduzindo, assim, os elementos indesejáveis a serem eliminados 

na fase de raspagem durante o acabamento. 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

A construção da Catedral Metropolitana de São Paulo, na primeira metade do século 

XX, constitui uma obra monumental, para a qual concorreram os mais diversos tipos de 

conhecimentos, cultivados no seio das inúmeras equipes de profissionais, que para ela 

acorreram. A grandiosa obra requereu condições econômicas e técnicas que, nos dias atuais, 

seriam difíceis de reunir. Para tanto, envolveu todas as camadas da sociedade paulistana, que 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263336 

 
144 

não mediram esforços para que se pudesse erigir aquele templo, de tantos significados para os 

fiéis católicos que vivem nessa capital. 

A obra encontra-se entre dois tempos; entre dois mundos. Um, marcado por tradições 

ligadas ao trabalho eminentemente artesanal, predominante em boa parte da história e que fez 

erigir obras memoráveis. Quando foi feita, ainda se encontrava aqui um considerável número 

de profissionais treinados nos antigos ofícios mecânicos, principalmente por contar a cidade, 

com as especialidades ministradas nos primeiros tempos do famoso Liceu de Artes e Ofícios de 

São Paulo. Também afluíram para esta capital verdadeiros contingentes de escultores, canteiros 

e lustradores, treinados na Europa, entre outros profissionais das mais diversas especialidades, 

em atendimento às demandas que tornavam a cidade conhecida e famosa, inclusive em outras 

partes do mundo, como a “cidade que não pode parar”.  

O outro tempo é o do predomínio da mecanização por que passava a cidade, o que só 

vem crescendo e se atualizando até os dias atuais. Nesse contexto, as esculturas feitas à mão, 

em pedra, para compor o conjunto parietal e o escultórico da nova Catedral Metropolitana de 

São Paulo, parecem emergir diretamente de um passado remoto, como se trazidas de outra 

época e integradas a um tipo de construção que, se no tempo da obra já poderia ser considerada 

anacrônica, nos dias de hoje talvez fosse inviável, devido, entre outros diversos fatores, ao 

elevado custo da extração e do transporte do material, além da determinante dificuldade para 

se conseguir mão de obra qualificada para o trabalho escultórico manual sobre granito.  

A integração de esculturas à parte arquitetônica exigiria a mais alta qualidade no 

planejamento e fatura, o que foi plenamente atendido com a contratação de August Ferdinand 

Frick. Nascido e treinado na Suécia e naturalizado brasileiro, este excelente escultor-canteiro 

realizou, em São Paulo, uma obra excepcional, em tempos em que a arte escultórica e a arte em 

geral, passavam por profundas transformações. Estas culminariam na desmaterialização dos 

suportes e no predomínio das concepções e valorização dos processos construtivos em 

detrimento do resultado final das obras. Tal característica conferiu aos conjuntos lavrados 

manualmente, segundo as técnicas antigas ou tradicionais, naquele momento, maior grau de 

excepcionalidade e raridade. Um tipo de “canto do cisne” editado na metrópole paulistana na 

primeira metade do século XX! 

O conjunto de esculturas instalado naquela histórica construção representa o que de 

melhor se poderia obter para enriquecer aquele monumento. Essas obras, alinhadas aos 

propósitos que moveram o clero e a sociedade paulistana e paulista, por quase meio século, 

tinham o objetivo de erguer a melhor expressão do que poderia representar as aspirações de 

tantos fiéis imbuídos dos mais nobres ideais. Isto é, um templo a altura do que se considerava, 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263336 

 
145 

então, representativo do apogeu que esta capital atingia e dirigido tanto ao presente quanto ao 

futuro, como apenas as construções erguidas com as técnicas e os materiais mais duráveis 

podem almejar. 

O pequeno, mas significativo conjunto de esculturas aqui brevemente analisado, que 

compõe o acervo da PUC-SP, constitui um bem de grande valor histórico e artístico, 

documentando o que se pode atingir, quando se integra arte e arquitetura, com base em 

conhecimentos sólidos e profundos. Também são testemunho da atividade de um grande 

escultor em terras paulistas, responsável por significativa parte da beleza e pela excelência 

estética e técnica que o conjunto de obras escultóricas pelo qual foi responsável, confere 

àquela edificação. Por todos esses méritos, esse escultor e aquele templo monumental 

merecem, por meio da realização de novos estudos, ser conhecidos em detalhes cada vez mais 

ampliados e aprofundados4. 

 

REFERÊNCIAS 

BONAZZI DA COSTA, Mozart Alberto. Aspectos de conservação de arte e arquitetura tumulares no Cemitério 
Consolação em São Paulo. In: PREFEITURA MUNICIPAL DE SÃO PAULO. Projeto de pesquisa e extensão 
Memória & Vida. Cemitério Consolação. São Paulo: SFMSP / FUNDASP, 2016a. (Disponível em: 
https://www4.pucsp.br/neats/dowload/projeto-memoria-vida.pdf). Acesso em: 17 maio 2024. 

BONAZZI DA COSTA, Mozart Alberto. Conservação de bens tumulares: caderno dirigido aos concessionários. 
São Paulo: Limiar, 2016b.  

BONAZZI DA COSTA, Mozart Alberto. Potencialidades turísticas, museais e curatoriais em espaços cemiteriais 
– o caso do Cemitério Consolação em São Paulo. Arte 21, São Paulo, v. 7, n. 4, p. 86-102, 2016d. DOI: 
https://doi.org/10.62507/a21.v7i2.102. Disponível em: https://revistas.belasartes.br/arte21/article/view/102. 
Acesso em: 20 nov. 2024. 

BONAZZI DA COSTA, Mozart Alberto. Práticas de conservação de bens tumulares: publicação dirigida aos 
profissionais. São Paulo: Limiar, 2016c. 

BORBA, Ibrahim. LABTRI FAUUSP – Largo São Francisco (1862-1887). [S. l.: s. n.], [20--]. Disponível em: 
https://www.youtube.com/watch?v=hLocFleh2tU. Acesso em: 23 set. 2024. 

GELBCKE, Wilson. Obras do escultor F. Frick na Catedral da Sé. Joinville, SC: EdUniville, 2014. 

GORDINHO, Margarida Cintra (org.). Liceu de Artes e Ofícios de São Paulo: missão excelência. São Paulo: 
Marca D’Água, 2000. 

MACHADO, Diego Ferreira Ramos. Análise das rochas da Catedral Metropolitana de São Paulo por métodos 
não destrutivos e o seu potencial para a geologia eclesiástica. 2015. 134 f. Dissertação (Mestrado em Ciências - 
Geociências) – Instituto de Geociências, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2015. DOI: 
10.11606/D.44.2015.tde-27052015-090139. Disponível em: chrome-
extension://efaidnbmnnnibpcajpcglclefindmkaj/https://www.teses.usp.br/teses/disponiveis/44/44144/tde-
27052015-090139/publico/Machado2015_corrigida.pdf. Acesso em: 23 ago. 2024. 

 
4 Registro aqui os agradecimentos a Evandro Luiz Nazar; a Jair Mongelli Jr. e a Raphael Mendonça Fortin, pela 
colaboração. 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263336 

 
146 

RELATÓRIO N° 1 da Commissão Executiva da Nova Cathedral de São Paulo, 1913. São Paulo: Typ. Cardozo 
Filho & Comp., 1914. 

RELATÓRIO N° 2 da Commissão Executiva da Nova Cathedral de São Paulo, 1914. São Paulo: Typ. Cardozo 
Filho & Comp., 1915. 

RELATÓRIO N° 3 da Commissão Executiva da Nova Cathedral de São Paulo, 1915. São Paulo: Typ. Cardozo 
Filho & Comp., 1916. 

RELATÓRIO N° 4 da Commissão Executiva da Nova Cathedral de São Paulo, 1917. São Paulo: POCAI & 
Comp., 1918. 

WITTKOWER, Rudolf. Escultura. São Paulo: Martins Fontes, 1989. 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263348 

 

147 
COLEÇÃO GERALDO PARREIRAS: ORIGEM, TRAJETÓRIA E 

PROTAGONISMO DA ARTE SACRA NO MUSEU MINEIRO 
 

THE GERALDO PARREIRAS COLLECTION: ORIGINS, DEVELOPMENT AND THE 
CENTRAL ROLE OF SACRED ART AT THE MUSEU MINEIRO  

 
LA COLECCIÓN GERALDO PARREIRAS: ORIGEN, TRAYECTORIA Y PROTAGONISMO 

DEL ARTE SACRO EN EL MUSEO MINEIRO 
 

Elvira Nóbrega de Faria Tobias1 
elviratobias@gmail.com 

 
RESUMO 

O objetivo deste artigo é resgatar, ainda que de forma preliminar, a documentação existente na 
Diretoria de Museus da Secretaria de Cultura e Turismo do Estado de Minas Gerais, bem como 
fontes jornalísticas e locais, com o intuito de aprofundar a compreensão acerca da figura 
do colecionador Geraldo Parreiras e da formação de sua coleção, até sua aquisição pelo 
Estado de Minas Gerais, para integrar o acervo do Museu Mineiro. A coleção de obras de 
arte sacra de Geraldo Parreiras, formada em Minas Gerais, teve início em 1950 e foi constituída 
pelo colecionador durante 13 anos de visitas às regiões de Sabará, Caeté, Santa Bárbara e São 
João del-Rei. Já era reconhecida nacionalmente antes de ser adquirida pelo Governo do 
Estado de Minas Gerais para compor o acervo inicial do Museu Mineiro, em 1976, após a 
morte do colecionador. Esse reconhecimento pode ser comprovado pela documentação 
encontrada no Museu Mineiro, que apresenta aspectos da vida do colecionador, da formação 
e trajetória da coleção, além de destacar a movimentação de personalidades relevantes do 
cenário cultural da época em torno da coleção. Concluiu-se que a Coleção Geraldo Parreiras 
já possuía uma existência muito bem definida no campo cultural mineiro, que serviu de base 
para o tratamento museológico e divulgação que lhe foram dispensados após 1982, com a 
inauguração do Museu Mineiro. 

Palavras-chave: Coleção Geraldo Parreiras; Museu Mineiro; Arte Sacra; Minas Gerais; 
Colecionismo. 

 
ABSTRACT 

The objective of this article is to recover, albeit in a preliminary manner, the existing 
documentation held by the Directorate of Museums of the Secretariat of Culture and Tourism 
of the State of Minas Gerais, as well as journalistic and local sources, with the aim of deepening 
the understanding of the figure of the collector Geraldo Parreiras and the formation of his 
collection, up until its acquisition by the State of Minas Gerais to become part of the Museu 
Mineiro's holdings. Geraldo Parreiras's collection of sacred art, assembled in Minas Gerais, 
began in 1950 and was developed over 13 years through visits to the regions of Sabará, Caeté, 
Santa Bárbara, and São João del-Rei. It had already achieved national recognition before being 
acquired by the Government of the State of Minas Gerais in 1976, after the collector's death, to 
constitute the initial collection of the Museu Mineiro. This recognition is evidenced by 

 
1 Mestranda em Preservação do Patrimônio Cultural no Programa de Pós-Graduação em Artes (PPGArtes), 
Escola de Belas Artes (EBA), Universidade Federal de Minas Gerais (UFMG); Especialista em Conservação e 
Restauração em Bens Culturais Móveis pelo Centro de Conservação e Restauração de Bens Culturais Móveis 
(Cecor/EBA/UFMG); Coordenadora do Núcleo de Gestão de Acervos Museológicos da Diretoria de Museus da 
Secretaria de Estado de Cultura e Turismo (Secult) de Minas Gerais.  
Lattes: http://lattes.cnpq.br/9842928754250230. Orcid: https://orcid.org/0009-0007-9459-6931.  

mailto:elviratobias@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/9842928754250230
https://orcid.org/0009-0007-9459-6931


IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263348 

 

148 
documentation found in the Museu Mineiro, which sheds light on the collector's life, the 
formation and trajectory of the collection, and highlights the involvement of prominent cultural 
figures of the time who engaged with the collection. It is concluded that the Geraldo Parreiras 
Collection already held a well-established place within the cultural landscape of Minas Gerais, 
which served as a foundation for the museological treatment and public dissemination it 
received after 1982, with the inauguration of the Museu Mineiro. 

Keywords: Geraldo Parreiras Collection; Museu Mineiro; Sacred Art; Minas Gerais; 
Collecting Practices ou Collecting. 

 
RESUMEN 

El objetivo de este artículo es rescatar, aunque de manera preliminar, la documentación 
existente en la Dirección de Museos de la Secretaría de Cultura y Turismo del Estado de Minas 
Gerais, así como fuentes periodísticas y locales, con el propósito de profundizar la comprensión 
sobre la figura del coleccionista Geraldo Parreiras y la formación de su colección, hasta su 
adquisición por parte del Estado de Minas Gerais para integrar el acervo del Museo Mineiro. 
La colección de obras de arte sacro de Geraldo Parreiras, formada en Minas Gerais, tuvo inicio 
en 1950 y fue constituida por el coleccionista a lo largo de 13 años de visitas a las regiones de 
Sabará, Caeté, Santa Bárbara y São João del-Rei. Ya gozaba de reconocimiento a nivel nacional 
antes de ser adquirida por el Gobierno del Estado de Minas Gerais para conformar el acervo 
inicial del Museo Mineiro, en 1976, tras el fallecimiento del coleccionista. Este reconocimiento 
puede ser comprobado por medio de la documentación hallada en el Museo Mineiro, la cual 
presenta aspectos de la vida del coleccionista, de la formación y trayectoria de la colección, 
además de destacar la participación de personalidades relevantes del escenario cultural de la 
época en torno a dicha colección. Se concluye que la Colección Geraldo Parreiras ya poseía 
una existencia claramente definida en el ámbito cultural mineiro, lo que sirvió de base para 
el tratamiento museológico y la divulgación que le fueron otorgados a partir de 1982, con la 
inauguración del Museo Mineiro. 

Palabras-clave: Colección Geraldo Parreiras; Museo Mineiro; Arte Sacro; Minas Gerais; 
Coleccionismo. 
 

 

INTRODUÇÃO 

A Coleção Geraldo Parreiras faz parte do acervo do Museu Mineiro desde sua 

inauguração, em 1982. Apesar de ser uma coleção relevante dentro da exposição permanente 

de arte sacra do museu, ainda é pouco estudada. Grande parte da documentação sobre essa 

coleção permanece circunscrita ao museu, sendo um material importante para a melhor 

compreensão não apenas das motivações individuais do colecionador, mas também dos 

contextos sociais, políticos e econômicos que orientam a valorização e a circulação dessas obras 

ao longo do tempo.  

O colecionismo de obras de arte é um fenômeno complexo e multifacetado, que exerce 

papel central na construção da história da arte, na configuração do mercado artístico e na 

formação de instituições culturais. A análise das práticas de colecionismo possibilita 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263348 

 

149 
identificar os mecanismos que influenciaram a preservação de determinados artistas, estilos 

e períodos históricos, bem como os critérios seletivos que definiram a inserção desses acervos 

nos museus. 

O presente artigo tem como objetivo resgatar, ainda que de forma preliminar, a 

documentação existente na Diretoria de Museus da Secretaria de Cultura e Turismo do Estado 

de Minas Gerais, bem como fontes jornalísticas e locais, com o intuito de aprofundar a 

compreensão acerca da figura do colecionador Geraldo Parreiras e da formação de sua coleção, 

até sua aquisição pelo Estado de Minas Gerais, para integrar o acervo do Museu Mineiro. 

Pretende-se, assim, demonstrar a importância do papel do colecionador de obras de arte no 

contexto cultural de Minas Gerais e, sobretudo, mostrar a evolução desse acervo, sua trajetória 

e principais ações para sua salvaguarda. 

 

O COLECIONADOR GERALDO PARREIRAS 

O colecionador Geraldo Parreiras nasceu em 1908, na cidade mineira de Crucilândia. 

Formou-se em Engenharia na Escola de Minas de Ouro Preto em 1932. Em 1933, ingressou na 

Companhia Siderúrgica Belgo-Mineira, trabalhando em Sabará até 1937. Nesse mesmo ano, foi 

transferido para a cidade de João Monlevade, para ocupar a chefia do setor de altos-fornos da 

Usina Barbanson, recém-inaugurada na cidade, tornando-se depois titular da chefia de Serviço 

Social. Em 1961, retornou a Sabará, onde assumiu a Superintendência da unidade local da 

Usina. Após sua aposentadoria, em 1971, elegeu-se duas vezes para a presidência da Sociedade 

Mineira de Engenheiros (1971 e 1973). Em 1972 foi nomeado reitor da Universidade Federal 

de Ouro Preto, cargo que ocupava quando faleceu, em 1975, aos 67 anos (Julião, 2002). 

Sua época de estudante secundarista e universitário em Ouro Preto coincide com a 

propagação das ideias modernistas sobre a arte barroca produzida em Minas Gerais, que talvez 

seja sua primeira influência no campo das artes. Nas primeiras décadas do século, teve início 

um processo de valorização da estética barroca e do passado colonial, suscitando debates e 

despertando a consciência sobre a necessidade de preservação do patrimônio histórico e artístico 

nacional (Bomeny, 2001). 

O Movimento Modernista, marcado no Brasil pela Semana de Arte Moderna de 1922, 

teve duas faces distintas: “Distinguimos o projeto estético do Modernismo (renovação dos 

meios, ruptura da linguagem convencional) do seu projeto ideológico (consciência do país, 

desejo e busca de uma consciência artística nacional, caráter de classe de suas atitudes e 

produções)” (Lafetá, 2000, p. 21). 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263348 

 

150 

Seguindo o projeto ideológico do Movimento Modernista, Mario de Andrade, figura 

central do movimento, fez sua primeira visita a Minas Gerais em junho de 1919, para conhecer 

os monumentos e as igrejas das cidades mineiras do ciclo do ouro. Seu intuito era procurar os 

traços históricos e artísticos representativos que lhe permitissem elaborar o conceito de 

identidade brasileira. As considerações de Mário de Andrade inspiraram outros modernistas 

a se aventurarem em viagens na busca pelo passado colonial mineiro no ano de 1924. Partindo 

da visita a esse passado e recuperando as raízes da nacionalidade, o Movimento Modernista 

instituiria as bases de uma identidade moderna brasileira, tanto histórica quanto estética 

(Natal, 2007). 

Na viagem de 1924, o grupo de modernistas liderado por Mario de Andrade visitou as 

cidades de Juiz de Fora, Barbacena, São João del-Rei e Tiradentes, de onde se dirigiram à capital 

mineira, para conhecer localidades próximas, como Sabará, Lagoa Santa e a Serra do Cipó. 

Depois de Belo Horizonte, o grupo partiu para Ouro Preto, Mariana e Congonhas, de onde 

retornaram a São Paulo (Andrade, 1993). 

Esse contexto histórico incentivou a valorização da arte colonial pela sociedade 

brasileira, influenciando os colecionadores, que até então se identificavam com a aspiração do 

colecionismo europeu, e despertando, na elite da época, o gosto pela coleção de obras barrocas. 

Com isso, inaugura-se o autêntico colecionismo de arte brasileira (Maia, 2007). Assim, no final 

da década de 1950, diante da propagação das coleções particulares de obras de arte barroca no 

país, iniciou-se, em Minas Gerais, a Coleção Geraldo Parreiras. 

Em 1937, quando foi transferido para João Monlevade, Geraldo Parreiras trabalhava 

com o luxemburguês Joseph Hein na Usina Barbanson. Dr. Parreiras e Dr. Hein, como eram 

chamados, eram amigos e ocupavam altos cargos na empresa (Figura 1). Quando Joseph Hein 

completou 25 anos de dedicação à Belgo Mineira, Geraldo Parreiras, junto a um grupo de 

amigos, decidiu homenageá-lo, presenteando-o com uma imagem de madona. Encarregado 

de encontrar esse presente, Parreiras percorreu antiquários, fazendas antigas e pequenos 

povoados, entrando em contato com a imaginária barroca do interior de Minas. A busca por 

esse presente levou-o ao gosto pela arte barroca e ao colecionismo de objetos de arte sacra. 

Mesmo depois de encontrado o presente, ele continuou a percorrer vilarejos do interior de 

Minas, nos finais de semana, adquirindo, assim, ao longo de treze anos, os objetos de sua 

coleção (Julião, 2002). 

 

 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263348 

 

151 
Figura 1 – Geraldo Parreiras (à esquerda) e Joseph Hein durante solenidade em João Monlevade 

 
Fonte: Ferreira (2006). 

Assim, Geraldo Parreiras iniciou sua coleção, composta por 187 peças de imaginária 

barroca, prataria, oratórios e mobiliário, em fins da década de 1950. Apesar da falta de 

documentação que ateste a procedência, a coleção, possivelmente, foi constituída por obras 

das regiões de Sabará, Caeté, Santa Bárbara, São João del-Rei e núcleos das antigas comarcas 

de Sabará e Rio das Mortes (Ávila, 1986). 

 

A COLEÇÃO GERALDO PARREIRAS 

Durante os anos de 1959 e 1975, Geraldo Parreiras fez de sua residência o local de 

exposição de sua coleção, transformando salas de estar em salas expositivas, decoradas com 

mobiliário e arte sacra, como mostram as fotografias de matéria publicada na revista O Cruzeiro, 

do ano de 1972, intitulada Esta Casa é a Porta do Céu (Figura 2a). A reportagem de Fernando 

Brant (1972) apresenta fotografias do interior da residência de Geraldo Parreiras, descrevendo-a 

como seu museu particular, onde as obras e o mobiliário dos séculos XVII ao XIX compõem 

os ambientes da casa, e os arcazes, credências, oratórios e imagens de santos desse mesmo 

período decoram as salas de estar. Nas fotografias, a família habita os mesmos ambientes que 

as obras e o mobiliário (Figura 2b), demonstrando uma interação natural e habitual da família 

do colecionador com a coleção. 
  



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263348 

 

152 
Figura 2a – Página de apresentação da matéria 

sobre a coleção na revista O Cruzeiro 

 

Figura 2b – Família do colecionador com as obras da 
coleção em sua residência 

 

Fonte: Brant (1972, p. 53, 55). 

Essa abordagem de casa-museu não era novidade entre os colecionadores. Remonta aos 

chamados gabinetes de curiosidades, locais onde uma ou várias coleções de objetos eram 

expostas em conjunto, que foram progressivamente se espalhando pela Europa durante os 

séculos XVI, XVII e XVIII. Tal prática emerge no Brasil com a família real, que, instalada na 

então colônia, também apresentava a vocação colecionista europeia. Exemplo disso é a coleção 

de D. Pedro II, que hoje compõe o acervo do Museu Nacional de Belas Artes do Rio de Janeiro 

(Schwarcz; Dantas, 2008). 

A coleção do imperador D. Pedro II foi iniciada pela união de um gabinete de 

mineralogia e numismática, acrescido de um herbário, todos herdados de sua mãe, a imperatriz 

Leopoldina. Seu gabinete de curiosidades era chamado por ele mesmo de “Museu do 

Imperador”, e ocupava quatro salas do palácio de São Cristóvão, no Rio de Janeiro, com peças 

classificadas e apresentadas aos visitantes mais ilustres pelo próprio Imperador (Museu 

Nacional, 2025).  

A matéria da revista O Cruzeiro também apresenta trechos do livro de assinaturas dos 

visitantes da residência, pessoas ilustres e amigos de Geraldo Parreiras que adentraram a 

intimidade da família para conhecer a coleção e deixaram mensagens de admiração sobre as 

obras que encontraram. A cópia desse livro encontra-se nos arquivos do Museu Mineiro, e foi 

cedida ao museu pelos filhos do colecionador. Na folha de rosto (Figura 3) lê-se a mensagem: 

“Destina-se este livro a recolher autógrafos das pessôas amigas que nos honraram com suas 

visitas à nossa pequena coleção de antiguidades. Sabará, janeiro de 1961. Geraldo Parreiras” 

(Museu Mineiro, 1995). 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263348 

 

153 
Figura 3 – Folha de rosto do livro de visitantes da residência do colecionador Geraldo Parreiras 

 

Fonte: foto da autora. 

A iniciativa do livro deu-se em 1961, como demonstra o texto da página de rosto, mas é 

muito provável que o hábito de receber visitantes na residência, para mostrar a coleção, já havia 

iniciado anteriormente e foi formalmente oficializado pelo livro de autógrafos. No livro, 

encontram-se inúmeras mensagens que se referem à gentileza dos anfitriões, ao proporcionar a 

visita e discorrer sobre as obras que ali se encontravam, o que demonstra que o próprio 

colecionador acompanhava os visitantes e orgulhava-se de sua coleção. Essa é uma característica 

e peculiaridade de alguns colecionadores, como analisa Ana Luisa Janeira (2006, p. 67): 

A par de tudo isso, a vontade de mostrar. E do colecionador se mostrar, também.  
A vontade de mostrar move-se desde os ciclos de intimidade – familiares, amigos – 
aos circuitos mais alargados – visitantes, público –, e comporta alvos que desdobram 
objetivos informativos e objetivos educativos. Daí ter sempre em mira um qualquer 
público, imaginário ou real, e uma qualquer interação, imediata ou a longo prazo. 
Ou seja, a coleção é para ser (ad)mirada, do possuidor aos demais, e inscreve as 
margens de um(a) aprendiz(agem): é esperado que a coleção potencialize um ensino, 
quando ultrapassa os universos ausentes e distantes, mundos passados e outros 
mundos desconhecidos. Pela presença atualizada e, hoje, pela proximidade virtual. 

A série de assinaturas tem início em 1961 e segue até 1975, ano da morte de Geraldo 

Parreiras. As assinaturas e as mensagens no livro levam-nos a crer que o público que tinha 

interesse pela coleção era bastante variado, pois constavam desde mensagens de pessoas que 

afirmavam não conhecer a fundo a arte barroca até assinaturas de estudantes universitários, de 

faculdades de Minas Gerais, Rio de Janeiro, Pernambuco, Goiás e Bahia. Há também uma 

página inteira com assinaturas de visitantes intitulada “Clube Internacional das Senhoras de 

Belo Horizonte”, onde se encontram registros de pessoas dos Estados Unidos, Canadá, 

Inglaterra, Polônia, Porto Rico e Cuba. 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263348 

 

154 
Além de assinaturas, o livro conta com mensagens de visitantes de atuação e importância 

reconhecidas no campo cultural da época, ainda hoje relevantes, como Marcia Moura de Castro, 

Clio Ferraz e Marina Sabino, membros da Sociedade Amigas da Cultura. Priscila Freire, figura 

atuante no cenário museológico nacional, escreveu essa mensagem em junho de 1964: “Em 

matéria de imagens religiosas a sua coleção é superior ao Museu do Ouro, e tão boa quanto a 

dos outros museus do Estado de Minas. Nunca vi uma coleção de imagens tão bonitas, preciosas 

e com detalhes tão originais. Priscila Euler Freire” (Museu Mineiro, 1995). 

No total, são aproximadamente 550 registros de assinaturas no livro. Todos os visitantes 

foram unânimes em exaltar a importância da coleção. Segue a reprodução de uma das inúmeras 

mensagens, datada de 1966:  

De passagem por Belo Horizonte, como representante do Exmº. Sr. Ministro da 
Marinha, com destino a Ouro Preto onde se comemorará, amanhã, o 1º centenário 
da Posse do Visconde de Ouro Preto como Ministro da Marinha do II Império, tive a 
grande ventura de trazido a êste honrado lar pelo Gal. Diaserro, me extasiar com 
a belíssima exposição de arte sacra de que é possuidor o ilustre Dr. Parreiras que nos 
ilustrou com sua agradabilíssima conversa, verdadeira aula sôbre o assunto ou origens 
das suas interessantes e raras esculturas sacras - Belo Horizonte, (MG) - 2 de agosto 
de 1966. Contra-Almirante Dantas Torres (Museu Mineiro, 1995). 

Pela lista de assinaturas, percebe-se que a coleção despertou interesse em grupos 

distintos da elite da época, tanto do campo da política, como demonstra a visita de Israel 

Pinheiro e Coracy Uchoa Pinheiro, Governador do Estado de Minas Gerais e primeira-dama, 

e do ex-governador Milton Campos. A coleção também foi visitada por famílias tradicionais 

da sociedade mineira, como a Família Teixeira de Salles, Família Thibau, Família Carneiro de 

Mendonça, Família Souza Lima. Além dos empresários Leonardo Augusto Ferreira e Lucio 

Pentagna Guimarães e os intelectuais Antonio de Lara Resende, jurista, irmão do membro 

da Academia Brasileira de Letras Otto Lara Resende, Caio Boschi, Mari’Stella Tristão e a 

Condessa Pereira Carneiro, esposa do jornalista e proprietário do jornal Correio da Manhã, 

do Rio de Janeiro. 

A Coleção Geraldo Parreiras, entretanto, não ficaria restrita aos visitantes da residência 

em Sabará por muito tempo. Em Belo Horizonte, respectivamente em 1970 e 1971, foram 

inaugurados a Grande Galeria e o Grande Teatro do Palácio das Artes. No ano de 1972, a 

Coleção Geraldo Parreiras foi exposta na Grande Galeria do Palácio das Artes, em 

comemoração ao sesquicentenário da Independência do Brasil, em uma exposição 

determinada pelo então governador de Minas Gerais Rondon Pacheco, para homenagear o 

Presidente da República General Emilio Garrastazu Médici, em visita ao estado pela 

comemoração da data (Palácio das Artes, 1972). 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263348 

 

155 
Intitulada Arte Sacra em Minas Gerais no Século XVIII (Figura 4), a exposição foi 

inaugurada em agosto de 1972 e composta, exclusivamente, com o acervo de Geraldo Parreiras. 

Foram expostos setenta itens da coleção, entre imaginária, mobiliário e fragmentos de talha, 

com catálogo contendo fotografias das obras e textos elaborados por Jair Afonso Inácio, 

referentes à iconografia, época e estilo de cada obra.  

Figura 4 – Catálogo da exposição Arte Sacra em Minas Gerais no Século XVIII 

 
Fonte: foto da autora. 

O livro de registro dos visitantes da exposição traz, na primeira página, na data da 

inauguração, as assinaturas do Presidente da República e da primeira-dama e, em seguida, 

do Governador do Estado de Minas Gerais e da primeira-dama do Estado, o que indica que foi 

um evento de repercussão nacional, realmente importante para a divulgação, tanto das obras 

quanto do colecionador, coroando o reconhecimento de ambos.  

Os jornais de Belo Horizonte noticiaram a inauguração da exposição amplamente, 

valorizando tanto as obras quanto o teor cultural do evento, com reportagens ilustradas com as 

fotografias das obras e textos de personalidades da época, como Fernando Brant e Márcio 

Sampaio. Para além da valorização do acervo, essas matérias destacavam também a figura do 

colecionador como agente de preservação do acervo histórico e artístico, possibilitando sua 

fruição pública. Essa exaltação da figura do colecionador não é inédita:  

Outra relação comumente referida em casos similares é a relação entre saber e poder. 
Na verdade, para se colecionar são precisos dispositivos financeiros que permitam 
mecanismos de aquisição (coleta, compra, troca) e conservação, ambos requerendo 
conhecimentos que facultem as opções de escolha, os requisitos de manutenção e a 
disponibilidade de apropriação dos objetos (Janeira, 2006, p. 67). 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263348 

 

156 
Pouco tempo depois, em 1973, acontece, na mesma galeria, a exposição Arte Antiga em 

Coleções Mineiras, que, novamente, apresenta a Coleção Geraldo Parreiras. Dessa vez, porém, 

a Grande Galeria do Palácio das Artes seria palco de uma exposição coletiva dos colecionadores 

de obras de arte mineira, promovida pela Sociedade Amigas da Cultura, trazendo, na 

apresentação do catálogo da exposição, a seguinte mensagem: “Esperamos também que esta 

mostra venha sensibilizar a nossa cidade para a fundação do Museu de Arte Antiga, onde, a 

exemplo de outras capitais, estaremos preservando, para o futuro, um pouco da beleza e da arte 

do nosso passado” (Museu Mineiro, 1995). 

Desde os séculos XVII e XVIII, as coleções particulares funcionavam como uma 

extensão simbólica da figura dos colecionadores, projetando a imagem que eles desejavam 

construir de si mesmos. Assim, os colecionadores reconheciam o espaço museológico como 

um instrumento de poder, organizado para exercer e legitimar seu mecenato e sua autoridade 

intelectual e cultural (Maia, 2007). Nesses termos, percebe-se novamente a relação de poder e 

saber dos colecionadores, transmitida pela intenção dessa exposição, que não se limitava 

à fruição das obras expostas, mas incluía uma reivindicação da sociedade direcionada 

ao estado. 

A importância dos colecionadores para a Museologia torna-se ainda maior após esse 
estágio de nacionalização de coleções confiscadas, pois, com a criação dos museus 
estatais, tornou-se comum a doação voluntária de coleções para o Estado. A figura 
do doador passa a estar atrelada à própria coleção. Colecionador e coleção passam 
a ser um só, tornando a admiração pelos objetos um ato de admiração pelo 
colecionador (Maia, 2007, p. 376). 

A exposição contou com 38 obras da Coleção Geraldo Parreiras, além de acervos de 

outros dezoito colecionadores mineiros, entre eles Marcia Moura Castro, Amigas da Cultura e 

Vitorio Lanari. O catálogo contou com texto de Lúcia Machado de Almeida e a montagem da 

exposição foi de Carlos Alberto Nemer, o que demonstra a relevância da iniciativa, que reuniu 

essas personalidades da cultura e da sociedade mineira da época em torno do evento e da 

necessidade de criação de um museu de artes em Belo Horizonte. 

Anos mais tarde, em 1981, quando a Coleção Geraldo Parreiras já pertencia ao 

estado, houve nova exposição das obras, dessa vez fora do país. Por uma parceria entre o 

Estado de Minas Gerais, o Ministério das Relações Exteriores e o Consulado Geral do Brasil 

em Nova York, organizou-se uma exposição sobre o barroco mineiro na cidade de Nova 

York (Figura 5). 

  



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263348 

 

157 
Figura 5 – Catálogo da exposição The Baroque Art of Minas 

 
Fonte: foto da autora. 

Essa exposição contou com obras barrocas da Coleção Geraldo Parreiras, do Museu 

Arquidiocesano de Mariana e do Museu da Inconfidência de Ouro Preto, sob a coordenação da 

historiadora da arte Myriam Ribeiro e do crítico de arte Márcio Sampaio. 

 

A COLEÇÃO GERALDO PARREIRAS NO MUSEU MINEIRO 

A Coleção Geraldo Parreiras, juntamente com a Coleção Arquivo Público Mineiro e a 

Coleção Pinacoteca, fez parte da formação inicial do Museu Mineiro. Diferentemente das outras 

duas, a Coleção Geraldo Parreiras foi a única a ser adquirida pelo Governo do Estado por meio 

de compra. 

Alguns anos após a morte do colecionador Gerado Parreiras, em 1975, seus filhos, 

herdeiros legítimos, receberam do Estado de Minas Gerais a proposta de compra da coleção de 

arte sacra. A sugestão de compra partiu do Conselho Estadual de Cultura, como registrado no 

Trecho do Livro de Atas nº 5, página 73, da Sessão Plenária do Conselho Estadual de Cultura 

em 22/10/1975, nos documentos do Dossiê Acervo Geraldo Parreiras:  

Falando a seguir, a Senhora Presidente em exercício (Conselheira Sara Ávila de 
Oliveira) comunicou ao plenário o falecimento do engenheiro Geraldo Parreiras, 
cujas altas qualidades, como cidadão e técnico, ressaltou e, após outras 
considerações, Sua Excelência: a) requereu à casa o registro em ata de um voto 
de profundo pesar pelo seu passamento, e b) salientou a conveniência de o 
Conselho sugerir à Coordenadoria de Cultura e ao Instituto Estadual do 
Patrimônio Histórico e Artístico –IEPHA/MG- a aquisição do acervo de preciosas 
peças antigas, de propriedade do ilustre morto, caso a família se disponha a vendê-
las, evitando-se, assim, sua evasão para outros estados. Ambas [as] solicitações 
foram aprovadas (Museu Mineiro, 1995). 

Na documentação referente à criação do Museu Mineiro, arquivada pela Diretoria de 

Museus, consta que, em 1977, o então Presidente do IEPHA, Prof. José Geraldo de Faria, 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263348 

 

158 
iniciou os contatos com a família de Geraldo Parreiras, no intuito de efetuar a compra da 

coleção. A resposta veio por meio de Haroldo de Castro Parreiras, filho do colecionador, que 

manifestou o interesse dos herdeiros em vendê-la ao Estado de Minas Gerais, emitindo o desejo 

de preservar o conjunto das obras adquiridas por seu pai (Museu Mineiro, 1995). 

No mesmo ano, o Coordenador de Cultura do Estado, Paulo Campos Guimarães, e o 

Presidente do IEPHA determinaram a constituição de uma comissão encarregada de avaliar 

o acervo das obras de arte sacra da família Geraldo Parreiras. A comissão era formada pelos 

seguintes peritos, indicados pelo IEPHA: Professor Ivo Porto de Menezes, arquiteto e 

pesquisador do barroco em Minas; Sr. Maurício Meirelles, proprietário de antiquário; Professor 

Jair Afonso Inácio, conservador-restaurador e professor; Sr. Carlos Raimundo Barros de 

Mendonça, comerciante de antiguidades (Museu Mineiro, 1995). 

A decisão de constituir essa comissão justificava-se pelo fato de o colecionismo estar 

intrinsecamente ligado ao mercado de arte, influenciando a dinâmica de preços, a especulação 

financeira e a legitimação simbólica de determinados nichos de obras. Além disso, a intenção 

de ter uma coleção privada integrada a um acervo público, como o do Museu Mineiro, tornava 

fundamental investigar suas origens, lógicas de aquisição e possíveis implicações éticas 

(Cordova, 2017). 

Acerca da comissão, ressalta-se a autoridade dos escolhidos para sua composição dentro 

do cenário cultural mineiro: o Professor Ivo Porto de Menezes foi pioneiro na preservação do 

patrimônio cultural mineiro e um dos pesquisadores com maior trajetória profissional na área 

do patrimônio cultural em atividade em Minas Gerais, atuando a partir dos anos de 1950 no 

Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional (IPHAN), em Ouro Preto. Na década 

de 1970, foi um dos primeiros colaboradores do IEPHA-MG assumindo ainda a direção do 

Arquivo Público Mineiro. Era catedrático de Urbanismo, na Escola de Minas da Universidade 

Federal de Ouro Preto (UFOP), além de ser professor emérito e ter especialização em 

Urbanismo, pela Escola de Arquitetura da Universidade Federal de Minas Gerais (UFMG). 

(IEPHA, 2024). 

Jair Inácio iniciou seus trabalhos no campo da restauração pelo Serviço do 

Patrimônio Histórico e Artístico Nacional (SPHAN). Reconhecido por sua habilidade, foi 

para o Rio de Janeiro, a fim de alcançar sua formação na área. Em 1961, recebeu uma bolsa 

de estudos para a Bélgica, de onde partiu para Roma, Itália, indo, em seguida, para 

Barcelona, sempre aprofundando seus estudos. Foi um pioneiro na preservação do 

patrimônio artístico brasileiro, pois usava técnicas aprendidas na Europa e nos Estados 

Unidos, adaptando-as à realidade brasileira. Criou o curso técnico de conservação e restauração 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263348 

 

159 
na cidade de Ouro Preto, onde atuou ainda como perito e professor. Seu trabalho foi 

reconhecido nacionalmente (Nobrega, 1997). 

Maurício Meirelles, colecionador de obras de arte, foi proprietário do antiquário 

Maurício Meirelles Antiguidades e Restauração, inaugurado em 1989 e localizado no bairro 

Funcionários, em Belo Horizonte. Foi uma figura conhecida e respeitada entre os colecionadores 

e comerciantes de obras de arte em Minas Gerais. Faleceu em 2021, doando, em testamento, 

sua coleção de arte sacra e antiguidades para o Museu Mineiro, em um total de 238 itens que 

foram incorporados ao acervo do museu (Museu Mineiro, 2024).  

Sobre o comerciante de antiguidades, Sr. Carlos Raimundo Barros de Mendonça, sabe-se 

que era bastante conhecido na capital por sua atividade, mas não foram localizadas maiores 

informações, além da citação de seu nome nos documentos consultados no Museu Mineiro 

(Museu Mineiro, 1995). 

A composição da comissão, constituída por um arquiteto, um restaurador, um 

proprietário de antiquário e um negociante de arte, demonstra o cuidado do órgão do patrimônio 

em garantir a idoneidade do processo e ter o respaldo de profissionais que conhecessem a área 

cultural e o mercado das artes e pudessem confirmar a importância e o valor econômico da 

coleção. Em 1977, a iniciativa do IEPHA de contratar a comissão para embasar as negociações 

junto ao Estado rendeu-lhe a sua criação em 1971 (Museu Mineiro, 1995). 

Para formalizar a aquisição das obras, a comissão avaliou cada uma delas e analisou 

ainda o aspecto de conjunto do acervo, assim como determinou a cotação para venda das peças, 

concluindo, por opinião unânime, que a coleção deveria ser adquirida. Nos arquivos da 

Diretoria de Museus, foram encontrados a relação com a descrição sucinta e o valor individual 

atribuído a cada obra, elaborada pela comissão (Museu Mineiro, 1995). O relatório, cumprindo 

as demais etapas da listagem a ser seguida pela comissão, não foi encontrado. 

Encerrados os trabalhos da comissão, o Presidente do IEPHA, Prof. José Geraldo de Faria, 

iniciou os contatos com a família de Geraldo Parreiras, para formalizar a compra da coleção. 

O Estado encaminhou ao seu Departamento Jurídico solicitação de elaboração da minuta do 

contrato de compra e venda. A escritura pública de compra e venda da coleção foi lavrada em 

abril de 1978, com a aquisição de 187 peças, conforme orientação da comissão em seu parecer 

(Museu Mineiro, 1995). Interessante observar que as partes acordaram, no contrato de compra 

e venda, que o Estado ficaria:  

[...] obrigado a manter o nome de “Acervo Geraldo Parreiras” para a coleção que ora 
lhe é vendida, incumbindo-lhe preservar em todos os sentidos sua integridade, 
obrigação que transferirá a terceiros, na hipótese de transmissão do acervo, sendo-lhe 
facultado, todavia, dar ao Museu ou Instituição que o abrigará, a denominação que lhe 
aprouver (Museu Mineiro, 1995). 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263348 

 

160 
Após a compra, segundo recibo da Companhia de Polícia de Guardas, da Polícia Militar 

do Estado de Minas Gerais, a Coleção Geraldo Parreiras foi escoltada para o Palácio da 

Liberdade, onde ficou depositada até o ano de 1980. Nesse mesmo ano, a coleção foi 

transportada para o futuro prédio do Museu Mineiro, que então passava por adequações, 

realizadas pelo IEPHA, sendo seu policiamento ostensivo e permanente, até a abertura do 

museu. Nesse mesmo ano, o IEPHA efetuou o registro e a catalogação das coleções Arquivo 

Público Mineiro e Geraldo Parreiras como acervos do Museu Mineiro, conforme documentação 

encontrada na Diretoria de Museus (Museu Mineiro, 1995). 

A inauguração do Museu Mineiro ocorreu no dia 10 de maio do ano de 1982. Desde 

então, as obras da Coleção Geraldo Parreiras sempre estiveram na composição das exposições 

permanentes do museu, desfrutando de uma posição de destaque dentro do acervo. Atualmente, 

as obras da Coleção Geraldo Parreiras encontram-se expostas na Sala das Colunas do Museu 

Mineiro (Figuras 6a e 6b). Apenas 13 obras dessa coleção estão guardadas na reserva técnica 

do museu. 

Figura 6a – Sala das Colunas do Museu Mineiro 

Fonte: foto da autora. 

Figura 6b – Sala das Colunas do Museu Mineiro 

Fonte: foto da autora. 
 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

A pesquisa sobre a Coleção Geraldo Parreiras realizada no acervo documental do Museu 

Mineiro permitiu reconhecê-la como um conjunto de obras de arte sacra expressivo e de grande 

valor dentro do cenário cultural mineiro mesmo antes de sua aquisição pelo Estado de Minas 

Gerais e consequente exposição no Museu Mineiro. Pela relevância das mostras em que foi 

exposta, assim como pelas personalidades que reconheceram seu valor, reveladas pelo livro de 

visitas da residência do colecionador, pôde-se concluir que a Coleção Geraldo Parreiras já 

possuía uma existência muito bem definida no campo cultural mineiro, que serviu de base para 

o tratamento museológico e divulgação que lhe foram dispensados após 1982, com a 

inauguração do Museu Mineiro. 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263348 

 

161 
Destaque-se ainda a competência da figura de Geraldo Parreiras, ao desempenhar o 

papel de colecionador. Além de fazer jus à tradição dos “gabinetes de curiosidades” e dos 

“museus casa”, ele também fez gravitar em torno de sua coleção grandes nomes da cultura 

mineira, como Ivo Porto de Menezes, Jair Inácio, Priscila Freire, José Alberto Nemer, Sara 

Ávila, Mauricio Meirelles, Myriam Ribeiro e Marcio Sampaio, dentre outros.  

A comissão escolhida e encarregada de avaliar o acervo das obras de arte sacra da 

família Geraldo Parreiras, composta por um arquiteto e professor, um restaurador, um 

proprietário de antiquário e um negociante de obras de arte demonstra o cuidado do IEPHA, ao 

lidar com a aquisição da coleção, que foi a única comprada pelo estado para a composição 

inicial do acervo do Museu Mineiro. 

Além disso, o século XX foi marcado pelo fortalecimento das instituições museológicas 

e da noção de arte como patrimônio cultural, assim como foi também um período de disputas e 

reavaliações éticas no colecionismo, especialmente após as guerras mundiais, com o debate 

sobre a restituição de obras saqueadas e a transparência na procedência das coleções. Essas 

questões continuam a impactar o campo do colecionismo até hoje. 

Assim, apesar de a Coleção Geraldo Parreiras encontrar-se atualmente apresentada na 

sua quase totalidade na exposição permanente do Museu Mineiro, a pesquisa comprova que não 

foi sua inserção no acervo museológico do primeiro museu de artes da capital mineira o que 

acarretou sua visibilidade. Talvez o contrário possa ter ocorrido, já que o Museu Mineiro, 

por vezes, é reconhecido pelo público como um museu de arte sacra, o que muito se deve à 

exposição permanente que, desde 2002, se encontra na Sala das Colunas, onde predominam as 

obras da Coleção Geraldo Parreiras. 

Este estudo contribui para o reconhecimento da importância da história e da pesquisa 

acerca das coleções formadas por colecionadores particulares que compõem acervos 

museológicos, sendo uma ação essencial para a gestão, preservação e difusão desses acervos. 

 

REFERÊNCIAS  

ANDRADE, Mário de. A arte religiosa no Brasil. São Paulo: Experimento Giordano, 1993.  

ÁVILA, Cristina. Museu Mineiro – Coleção de Arte Sacra. Belo Horizonte: Secretaria de Estado da Cultura e 
Turismo de Minas Gerais, 1986. 

BOMENY, Helena. Infidelidades eletivas: intelectuais e política. In: BOMENY, Helena (org.). Constelação 
Capanema: intelectuais e política. Rio de Janeiro: Fundação Getúlio Vargas; Bragança Paulista, SP: 
Universidade de São Francisco, 2001. p. 11-35. 

BRANT, Fernando. Esta casa é a porta do céu. O Cruzeiro, Rio de Janeiro, p. 52-55, 1972. 

CORDOVA, Dayana Zdebsky de. Colecionadores, coleções particulares e o mercado brasileiro de arte 
contemporânea. Ouvirouver, Uberlandia, v. 13, n. 2, p. 468-479, 2017. 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263348 

 

162 
FERREIRA, Geraldo Eustáquio. Um engenheiro com alma de artista. Jornal Morro do Geo, [s. l.], ed. n. 99, jul. 
2006. Disponível em: https://morrodogeo.com.br/. Acesso em: 14 maio 2025.  

INSTITUTO ESTADUAL DO PATRIMÔNIO HISTÓRICO E ARTÍSTICO DE MINAS GERAIS. Notícias. 
Nota de pesar pelo falecimento de Ivo Porto de Menezes. Belo Horizonte: IEPHA, 2024. Disponível em: 
https://www.iepha.mg.gov.br/index.php/noticias-menu. Acesso em: 9 set. 2025. 

JANEIRA, Ana Luiza. Primórdios do coleccionismo moderno em espaços de produção do saber e do gosto. 
Memorandum, Belo Horizonte, v. 10, p. 65-70, 2006. Disponível em: 
https://periodicos.ufmg.br/index.php/memorandum/article/view/6732. Acesso em: 15 jan. 2025.  

JULIÃO, Letícia. Viajantes de 1924, colecionadores do passado colonial e a coleção Geraldo Parreira. In: 
SUPERINTENDÊNCIA DE MUSEUS. Secretaria de Estado da Cultura e Turismo. Colecionismo Mineiro. Belo 
Horizonte: Secretaria de Estado da Cultura, 2002. p. 41-75. 

LAFETÁ, João Luiz. 1930: a crítica e o Modernismo. São Paulo: Duas Cidades; Ed. 34, 2000. (Coleção Espírito 
Crítico). 

MAIA, Diogo Corrêa. A importância dos colecionadores de arte para a museologia: um estudo de caso: Eva 
Klabin Rapaport. Encontro de História da Arte, Campinas, SP, n. 3, p. 375-382, 2007. 

MUSEU MINEIRO. Acervo Dossiê Coleção Geraldo Parreiras. Belo Horizonte: Diretoria de Museus da 
Secretaria do Estado de Cultura e Turismo de Minas Gerais, 1995. 

MUSEU MINEIRO. Acervo Dossiê Coleção Maurício Meirelles. Belo Horizonte: Diretoria de Museus da 
Secretaria do Estado de Cultura e Turismo de Minas Gerais, 2024. 

MUSEU NACIONAL. Redescobrindo a casa do Imperador. Rio de Janeiro: Museu Nacional, 2025. Disponível 
em: Museu do Imperador - Redescobrindo a Casa do Imperador | Museu Nacional - UFRJ. Acesso em: 15 jan. 2025.  

NATAL, Caion Meneguello. Mário de Andrade em Minas Gerais: em busca das origens históricas e artísticas da 
nação. História Social, Campinas, SP, v. 11, n. 13, p. 193-207, 2007. Dossiê: História Comparada. 

NOBREGA, Isabel Cristina. Jair Afonso Inácio, um pioneiro na preservação do patrimônio artístico brasileiro. 
1997. 362 f. Dissertação (Mestrado em Artes Visuais) – Universidade Estadual Paulista, 1997.  

PALÁCIO DAS ARTES. Arte Sacra em Minas Gerais no século XVIII – Acervo Geraldo Parreiras. Catálogo da 
Exposição de Arte Sacra – Galeria de Arte AMI. Belo Horizonte: Palácio das Artes, 1972.  

SCHWARCZ, Lilia Moritz; DANTAS, Regina. O Museu do Imperador: quando colecionar é representar a 
nação. Revista do Instituto de Estudos Brasileiros, São Paulo, n. 46, p. 123-164, 2008. DOI: 10.11606/issn.2316-
901X.v0i46p123-164. Disponível em: https://revistas.usp.br/rieb/article/view/34602. Acesso em: 5 ago. 2025. 

 

https://morrodogeo.com.br/
https://www.iepha.mg.gov.br/index.php/noticias-menu
https://museunacional.ufrj.br/casadoimperador/salas/museudoimperador.html


IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263410 

 
163 

DEVOÇÃO E MUSEALIZAÇÃO: A IMAGEM DO SENHOR DOS PASSOS NO 
MUSEU DA ORDEM TERCEIRA DO CARMO EM CACHOEIRA, BAHIA 

 
DEVOTION AND MUSEALIZATION: THE IMAGE OF SENHOR DOS PASSOS IN THE MUSEU DA 

ORDEM TERCEIRA DO CARMO EN CACHOEIRA, BAHIA 
 

DEVOCIÓN Y MUSEALIZACIÓN: LA IMAGEN DEL SENHOR DOS PASSOS EN EL MUSEU DA 
ORDEM TERCEIRA DO CARMO EN CACHOEIRA, BAHIA 

 
Igor Pereira Trindade1 

igor_pereira97@hotmail.com 
 
 

RESUMO 

Este artigo discute a musealização como instrumento de preservação do patrimônio 
cultural religioso brasileiro, sem desvincular o objeto de sua função social. Tradicionalmente 
tratada como um procedimento técnico de retirada do objeto de seu contexto original, a 
musealização passou a ser ressignificada com o debate sobre seu papel social, permitindo 
que comunidades preservem seus acervos religiosos sem interromper seus usos. Algumas 
instituições permitem o uso litúrgico das peças, respeitando normas de conservação, o que 
preserva sua funcionalidade. É o caso do Museu da Capela da Venerável Ordem Terceira 
do Carmo (século XVIII), em Cachoeira, Bahia, fundado na década de 1930. A instituição 
exerce uma dupla função: como espaço religioso e museológico. Entre os objetos, destaca-se 
a imagem do Senhor dos Passos, que mantém uso ritual, ao participar anualmente das 
celebrações da Quaresma e Semana Santa, com vestimentas e adornos. Além disso, a 
imagem é exposta para visitação devocional às sextas-feiras, por católicos e por fiéis 
de religiões de matriz africana, preservando, assim, seu caráter funcional dentro e fora do 
espaço museal. 

Palavras-chave: Musealização; Devoção; Senhor dos Passos. 
 
ABSTRACT 

This article discusses musealization as a tool for preserving Brazilian religious cultural heritage 
without dissociating the object from its social function. Traditionally seen as a technical 
procedure that removes objects from their original context, musealization has been reinterpreted 
through debates about its social role, allowing communities to preserve religious collections 
without halting their use. Some institutions permit the liturgical use of objects, respecting 
conservation standards to maintain their functionality. This is the case of the Museu da Capela 
da Venerável Ordem Terceira do Carmo (séc. XVIII), in Cachoeira, Bahia, founded in the 
1930s. The institution performs a dual role as both religious and museological space. Among 
its collection, the image of the Senhor dos Passos stands out for maintaining ritual use during 
Lent and Holy Week, including its garments and adornments. Furthermore, it is displayed for 

 

1 Mestrando do Programa de Pós-Graduação em Arqueologia e Patrimônio Cultural, Universidade Federal do 
Recôncavo da Bahia (UFRB); Bacharel em Museologia pela Universidade Federal do Recôncavo da Bahia 
(UFRB); Membro do Grupo de Pesquisa Recôncavo Arqueológico, Centro de Artes Humanidades e Letras 
(CAHL) UFRB, desenvolvendo pesquisas relativas ao sagrado no museu.  
Lattes: http://lattes.cnpq.br/7100022355366240. Orcid: https://orcid.org/0009-0008-2875-2411. 

mailto:igor_pereira97@hotmail.com
http://lattes.cnpq.br/7100022355366240
https://orcid.org/0009-0008-2875-2411


IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263410 

 
164 

devotional visits every Friday by both Catholic faithful and devotees of African-based religions, 
thus preserving its functional role inside and outside the museum. 

Keywords: Musealization; Devotion; Lord of the Passion. 
 
RESUMEN 

Esta investigación científica discute el proceso de musealización cómo instrumento de 
preservación del patrimonio cultural religioso brasileño, sin desvincular acá el objeto de su 
función social. Tradicionalmente tratada como un procedimiento técnico de repliegue del objeto 
de su contexto original, la musealización pasó a ser resignificada en resultado del debate acerca 
de su papel social, permitiendo que poblaciones preserven sus acervos religiosos sin 
interromper sus usos. Determinadas instituciones permiten el uso litúrgico de las piezas, 
respetando normas de conservación, lo que preserva su funcionalidad. Se cita el caso del Museu 
da Capela da Venerável Ordem Terceira do Carmo (séc. XVIII), en Cachoeira, Bahia, fundado 
en la década de 1930. La instituición ejerce una doble función, como espacio religioso y 
museológico. Entre los objetos, se tiene destaque la imagen del Senhor dos Passos, que 
mantiene un uso ritualístico al participar anualmente de las celebraciones de la Cuaresma y 
Semana Santa, con ropas litúrgicas y adornos. Además, la imagen es expuesta para visitación 
devocional en los viernes, por católicos e por fieles de religiones de matriz africana, 
preservando de ese modo su carácter funcional dentro y fuera del espacio museístico. 

Palabras clave: Musealización; Devoción; Señor de los Pasos. 
 

 

INTRODUÇÃO 

O processo de musealização é definido como “[...] extração, física e conceitual, de uma 

coisa de seu meio natural ou cultural de origem, conferindo a ela um estatuto museal” 

(Desvallees; Mairesse, 2013, p. 56). Tradicionalmente, essa prática tem sido compreendida 

como um procedimento que anula a função original do objeto. No entanto, essa visão tem sido 

questionada por estudiosos da museologia contemporânea, que enfatizam as transformações 

que o objeto sofre ao ser musealizado. A entrada no museu não representa o fim da vida dos 

objetos, tornando-os “cristalizados ou reificados” (Brulon, 2016, p. 110); pelo contrário, a 

musealização atribui-lhes novos valores.  

Para Soares (2012), os objetos devem estar ligados ao que lhes dá sentido, o que 

significa que não há uma separação entre o objeto e sua função original. Nesse contexto, 

compreendemos que a musealização não anula a sacralidade dos acervos religiosos. Sendo um 

processo dinâmico, em determinados museus, os objetos podem exercer simultaneamente suas 

funções devocionais, utilitárias e expositivas. 

Embora a presença do sagrado no museu possa parecer estranha, a pesquisadora 

portuguesa Roque (2011a) ressalta que objetos sacros podem assumir outras funções, uma vez 

que o musealizado não é o sagrado em si, mas o objeto que o representa. Dessa forma, o 

problema, na musealização de objetos sacros, não é se ela pode ocorrer, mas de que maneira 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263410 

 
165 

é realizada. O que altera não é tanto o modo de musealizar, mas a intenção que o sustenta. Por 

exemplo, em um museu, uma imagem sagrada pode continuar transmitindo valores religiosos 

e manter sua função simbólica para a comunidade. 

É comum encontrar acervos sacros em museus ligados à Igreja, nos quais os objetos 

mantêm sua relevância cultural e espiritual porque permanecem conectados à comunidade. Se 

isolados em vitrines, esses bens poderiam perder parte de seu “poder transcendente”. Seu uso 

em momentos específicos do calendário litúrgico reforça o sentimento de pertencimento e 

reafirma o propósito para o qual foram criados. Assim, ao analisarmos objetos com forte vínculo 

comunitário, é evidente que manter seu uso preserva sua importância. Fora de seu contexto, o 

objeto, por si só, não comunica; é nas “[...] relações que configuram sua existência social” 

(Brulon, 2016, p. 111) que reside seu valor histórico, cultural e devocional. 

Nesse sentido, entendemos que o Museu da Venerável Ordem Terceira do Carmo, 

situado na cidade de Cachoeira (BA), exemplifica a continuidade da função religiosa do acervo, 

por ser um espaço que une a prática religiosa à museológica. O objeto escolhido como exemplo 

é a imagem do Senhor dos Passos, que tem grande importância para a comunidade local. Seu 

uso em celebrações, procissões e no culto realizado dentro do próprio templo/museu mostra que 

a musealização não apagou sua função religiosa. Pelo contrário, a exposição no museu e o uso 

devocional da imagem ajudam a preservar aspectos que vão além da sua materialidade. 

 

MUSEALIZAÇÃO 

O conceito de musealização foi formulado por Zbyněk Zbyslav Stránsky, museólogo 

tcheco considerado um dos fundadores da museologia científica. Trata-se de um dos pilares 

teóricos da área e, segundo Desvallees e Mairesse (2013), refere-se ao processo em que o objeto 

é retirado do seu contexto original e passa a assumir uma função documental por meio de etapas 

como seleção, pesquisa e comunicação. 

De um ponto de vista mais estritamente museológico, a musealização é a operação de 
extração, física e conceitual, de uma coisa de seu meio natural ou cultural de origem, 
conferindo a ela um estatuto museal – isto é, transformando-a em musealium ou 
musealia, em um “objeto de museu” que se integre no campo museal (Desvallees; 
Mairesse, 2013, p. 56). 
 

A museóloga brasileira Cury (1999) sustenta que o museu não coleta apenas coisas, mas 

também a “poesia” contida nelas. Compreendemos que essa afirmação amplia o entendimento 

da musealização para além da materialidade, alcançando seu caráter imaterial e sociocultural. 

Assim, confirma-se a ideia de que, a priori, qualquer objeto pode ser musealizado, desde que 

seja submetido ao processo de seleção. O objeto selecionado é retirado do seu contexto original 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263410 

 
166 

“[...] transformando-se em vetor de conhecimento e de comunicação [...] A seleção é intencional 

e sua condição museal representa uma significativa mudança na forma de inserção desse objeto 

na realidade, a realidade museal” (Cury, 1999, p. 53). 

Desvallées e Mairesse (2013) reforçam que a musealização isola o objeto de seu 

ambiente primário, para que ele represente a realidade que possuía, tornando-se testemunho de 

uma experiência passada. O filósofo polonês Pomian (1984, p. 51) aprofunda essa visão, ao 

afirmar que, no museu ou na coleção, a utilidade dos objetos é inteiramente abolida: “As 

locomotivas e os vagões reunidos num museu ferroviário não transportam nem os viajantes nem 

as mercadorias [...] Ainda que na sua vida anterior tivessem um uso determinado, as peças de 

museu ou de coleção já não o tem.” 

Sob essa ótica, entendemos que objetos desagregados de seu contexto original tornam-se 

signos de sua vida utilitária no passado. Pensar dessa maneira causa uma problematização no 

processo de musealização de certas categorias de acervo, sobretudo quando se considera a 

anulação da sua função original. Um exemplo notável é a relação entre a musealização e os objetos 

ligados ao sagrado.  

A musealização do sagrado, objectos religiosos ou devocionais, é um 
procedimento que, à partida, se afigura como um equívoco ou um paradoxo. Uma 
vez que a condição de sagrado implica a separação e a definição explícita de 
barreiras que o delimitem do vulgar e do quotidiano, parece arriscado transferir 
esta tipologia de objectos do contexto religioso original para o espaço profano do 
museu (Roque, 2011a, p. 129). 
 

Nos últimos anos, contudo, essa perspectiva clássica tem sido revisada. Estudos 

recentes colocam em debate a transformação que os objetos sofrem ao ingressar no espaço 

museológico e ampliam a reflexão para além da função estética tradicionalmente associada 

ao museu. A Museologia Social exemplifica esse deslocamento, ao priorizar, segundo Soares 

(2012), a participação dos sujeitos locais no processo de musealização e não apenas a 

contemplação do público visitante. 

Nesse campo, Brulon (2016) assume posição crítica em relação à concepção da 

musealização. Para esse antropólogo e museólogo brasileiro, “[...] os objetos musealizados 

se mostram ‘vivos demais’ para as categorias que habitam” (Brulon, 2016, p. 110). O autor 

observa ainda que a proposta de Stránský, centrada na separação do objeto do seu meio, pode 

acarretar perda de informação, já que a ligação com o contexto é enfraquecida. Em sua visão, 

o ingresso no museu não extingue a vida do objeto, mas agrega novas camadas de valor, 

permitindo-lhe continuar existindo. 

Brulon (2016) extrapola o espaço físico do museu, para que os objetos possam retornar 

ao espaço anterior no processo da musealização, opondo-se aos procedimentos da museologia 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263410 

 
167 

tradicional. Essa função, que ele chama de musealização integral, é muito comum nos 

ecomuseus, nos quais os objetos são valorizados pela comunidade de tal forma que mantêm 

as relações sociais. Há diversos casos em que a comunidade solicita o retorno de seus acervos 

ao espaço original, onde esses objetos adquirem sentido.  

Soares (2012) defende, na sua tese, a ideia de que musealizar não rompe laços, mas 

estabelece outros com o contexto do objeto. Nesse sentido, o autor ressalta a importância da 

configuração da nova museologia numa dinâmica de ação coletiva em que a comunidade é 

responsável pela estruturação e pelas ações dos museus comunitários e ecomuseus, sendo 

a primeira a desfrutar do seu patrimônio. “A grande novidade, neste sentido, é a existência de 

um museu que musealiza as coisas do real mantendo-as em suas vidas profanas, no cotidiano” 

(Soares, 2012, p. 327). 

Essa abordagem permite conceber um museu que acolhe os objetos sem separá-los da vida 

cotidiana, “[...] seja a mão de um trabalhador, ou o olhar contemplativo do grupo social que o 

produziu” (Soares, 2012, p. 327). O uso mantém vivo o objeto cultural, religioso, comunitário 

e ajuda-o a ser conservado, sobretudo na manutenção da identidade e das memórias coletivas. 

“O que os museus musealizam, em última instância, não é a coisa em si, mas todas as relações 

que ela pode encenar” (Soares, 2012, p. 354). 

Quando se trata de objetos sagrados, Soares (2012, p. 378) entende que “[...] a dimensão 

museográfica apenas não é suficiente para dissociar os objetos de seu estatuto cultual”. Silva 

(2021), historiadora da arte, reforça esse ponto, ao destacar que a musealização do patrimônio 

religioso é um campo delicado: o caráter afetivo e espiritual dos acervos sagrados permanece 

latente, de modo que a dimensão litúrgica e ritual, muitas vezes, é ofuscada pelo processo 

museológico. 

Entendemos que é importante reforçar que o debate acerca da musealização de 

acervos sacros não tem o objetivo de questionar todos os museus que detêm esses acervos 

ou delimitar que todas as peças devem ser utilizadas. Trata-se de uma revisão das práticas 

museológicas elencadas a esse universo religioso, de forma que o ato de musealizar não 

iniba a sua utilidade, mas agregue outros valores e, quando possível, que estes estejam 

interligados com a comunidade detentora. “Quando o público é a comunidade, não há mais o 

limite entre o religioso e o museu” (Soares, 2012, p. 410). 

Nessa perspectiva, é fundamental entender o processo de musealização como um processo 

dinâmico. Para Brulon (2018), ela não é fixa nem previsível, pois depende das intenções e das 

condições que orientam cada experiência. Logo, a musealização pode permitir aos objetos “[...] 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263410 

 
168 

desempenharem o papel de ‘originais’, por meio de um processo em que a informação é destilada 

e realocada, sendo manipulada para ser recriada na performance museal” (Brulon, 2018, p. 203). 

 

MUSEALIÇÃO DE OBJETOS SACROS 

Segundo o português Costa (2011), doutor em letras com especialidade em Museologia 

e Patrimônio Cultural, a arte sacra não foi concebida para fins museológicos, mas como 

instrumento de culto, destinada a elevar o indivíduo até Deus. Eliade (1992), por sua vez, define 

o sagrado como tudo aquilo que se opõe ao profano, ao banal da vida, ressaltando que ele 

pressupõe uma realidade transcendente. Batista (2007, p. 1) acrescenta que o sagrado, ao 

mesmo tempo, “[...] dá-se na intimidade mesma da fenomenalidade em que se expressa o 

mundo por meio de ‘coisas’.” Nesse sentido, refletir sobre o sagrado fora dos seus contextos 

religiosos e ritualísticos pode ser interpretado como uma forma de profanação. “Uma vez que 

a condição de sagrado implica a separação e a definição explícita de barreiras que o delimitem 

do vulgar e do quotidiano, parece arriscado transferir esta tipologia de objectos do contexto 

religioso original para o espaço profano do museu” (Roque, 2011a, p. 129).  

Afinal, o sagrado, embora absoluto e abstrato, manifesta-se por meio das coisas: os 

objetos não são o sagrado em si, mas suas expressões materiais, carregando sacralidade e 

mediando simbolicamente a relação com o divino. No catolicismo, por exemplo, alfaias, 

paramentos e imagens, quando consagrados, tornam-se receptáculos do sagrado, sem perderem 

suas funções físicas, estéticas e utilitárias. O uso impróprio desses objetos pode configurar um 

sacrilégio. Entretanto, ao serem retirados do culto, passam por um processo de dessacralização 

e podem assumir novas funções. É o que aponta Roque (2011a, p. 132): 

Dado que a sacralidade entitativa não é um atributo aplicável a elementos materiais, 
os objectos sagrados ou litúrgicos, logo que sejam danificados ou retirados do culto, 
são implicitamente execrados, podendo assumir outras funções. Se, à partida, a 
interdição do sagrado tornaria inviável a musealização de alfaias afectas ao ritual de 
intermediação com o divino, o catolicismo estabelece uma reformulação das 
circunstâncias através das quais o objecto litúrgico se pode deslocar para novos 
contextos. Assim sendo, o objecto ao serviço da liturgia católica pode tornar‑se um 
objecto de museu e é precisamente através da arte religiosa que se elabora a mais 
completa história da museologia ocidental.  
 

É impreciso quando objetos religiosos começaram a ocupar os espaços museológicos. 

Para Roque (2011a), no contexto português, a Idade Média pode ser compreendida como a 

primeira fase “paramuseológica”, marcada pela criação dos tesouros e coleções eclesiásticos. 

A autora afirma que a apresentação desses bens aos fiéis, embora tivesse caráter litúrgico, já se 

aproximava de uma prática museológica. A diferença, contudo, é que tais objetos permaneciam 

restritos ao espaço religioso/sagrado, não sendo expostos fora dele. Os chamados tesouros 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263410 

 
169 

eclesiásticos, anexos às grandes catedrais, basílicas e igrejas, guardavam as relíquias dos santos. 

Além do valor espiritual, o valor material dos relicários exigia que fossem guardados em 

espaços seguros, expostos esporadicamente e em ocasiões oportunas. 

Nessa perspectiva, o que é musealizado não é o sagrado em si, mas o objeto que o 

manifesta e o representa. A questão central, portanto, não está na possibilidade da musealização, 

mas no modo como ela é realizada, sendo apontada por Roque (2011a) como uma ferramenta 

eficaz para a preservação do acervo sacro religioso, sobretudo quando se trata de espólios ou 

acervos dissociados de sua função cultual.  

Durante séculos, os objetos de culto católico foram tratados como intocáveis, o que 

explica sua ausência em coleções particulares e gabinetes de curiosidades, com exceção da 

produção iconográfica. Roque (2022) destaca que o Renascimento trouxe uma nova 

mentalidade, estimulando o colecionismo de artefatos da Antiguidade. O colecionismo papal e 

eclesiástico “[...] estimulou o desenvolvimento de outras coleções eclesiásticas que 

funcionavam como um sinal de dignidade e prestígio, mas também como um instrumento 

privilegiado na busca de conhecimento” (Roque, 2022, p. 380-381).  

Com a laicização da sociedade e a consolidação do conceito de museu, muitos bens 

sacros portugueses foram nacionalizados, resultando em um grande espólio. Esse processo, 

segundo Roque (2022), marcou uma fase inicial nos estudos da musealização do patrimônio 

religioso, especialmente o de matriz católica. O objeto, entretanto, ao ser deslocado para o 

museu, era despojado de sua função litúrgica e reinterpretado com base em seus valores 

artísticos, patrimoniais e históricos. Ainda assim, como observa Roque (2011b), entender essa 

tipologia de acervo, atrelada ao seu uso litúrgico ou devocional, se deu de forma tardia. 

A forma como eram expostas as várias tipologias artísticas denunciava os critérios 
essencialmente decorativos e promocionais que informavam a norma museográfica 
vigente, mas que não eram de molde a evidenciar o conteúdo funcional dos objectos. 
Pode, por isso, introduzir‑se uma ressalva neste processo de musealização do sagrado: 
o objecto religioso que saía da igreja tornava‑se um objecto de arte, ao entrar no museu 
(Roque, 2011a, p. 135). 
 

Esse deslocamento gerou tanto perdas quanto ganhos. “O ambiente que o museu lhe 

recria é artificial, criando uma nova perspectiva que pode mutilar, mas também estruturar e 

complementar o conhecimento [...]” (Roque, 2011b, p. 13). Por isso, entendemos que, 

compreender os meios pelos quais os objetos sacros são musealizados e os recursos utilizados 

para assegurar sua inteligibilidade, é essencial, sobretudo diante de sua descontextualização.  

Trabalhar com acervos religiosos é um campo delicado, pois envolve mais do que a 

materialidade; estão em jogo afetos, memórias e vínculos comunitários. Uma exposição 

inadequada pode gerar desconforto, principalmente entre os fiéis. Em muitos casos, a dimensão 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263410 

 
170 

sagrada do objeto acaba ofuscada, enquanto se privilegiam os aspectos formais e artísticos. 

Roque (2015) observa que os museus de circunscrição eclesiástica diferenciam-se de outras 

instituições que também expõem objetos religiosos justamente pelo processo seletivo e 

expositivo. Enquanto, nos museus de arte, a seleção privilegia o valor estético e cultural, 

naqueles ligados à religião, os critérios estão associados à função litúrgica, devocional e 

teológica. Essa particularidade reflete-se em uma linguagem expográfica que preserva, tanto 

quanto possível, a funcionalidade e a carga espiritual dos objetos. 

A ação da Igreja nos museus eclesiásticos possui função catequética, reforçando a 

sacralidade dos objetos. Esse papel torna-se ainda mais relevante quando tais bens perdem sua 

função original, pois a musealização busca evitar que o sentido sagrado seja diluído, mesmo 

fora do uso litúrgico. Independente da tipologia museológica, a musealização busca manter viva 

a memória dos objetos, destacando sua simbologia e valor devocional. “O objecto, mais do que 

simplesmente exposto, é encenado numa estrutura que, embora artificial, recria um contexto e 

elabora uma representação da realidade” (Roque, 2011a, p. 141).  

Nesse sentido, “O sagrado cada vez mais vai se apartar dessas obras, ficando então 

evidente o seu estatuto histórico e artístico” (Conalgo Filho, 2011, p. 74). O processo de 

musealização provoca transformações significativas no objeto, o que explica a aparente 

contradição de pensar a musealização do sagrado. Historicamente, a sacralidade foi tratada com 

reverência e mantida em oposição ao mundo profano. No entanto, “[...] nos processos de 

musealização, tem-se um processo incontornável de ‘ressacralização’, que é um reencantamento 

das coisas do real em uma nova instância do real” (Soares, 2012, p. 190). 

Quando a expografia considera a funcionalidade do objeto sacro, as chances de 

descontextualização reduzem-se, ainda que ele esteja afastado do ambiente de origem. Alves 

(2022) aponta que a curadoria exerce influência direta, tanto no processo de musealização 

quanto na expografia. Em alguns casos, é possível preservar ou resgatar o potencial religioso, 

como em museus que permitem que parte do acervo seja utilizada em celebrações litúrgicas, 

sempre observando os critérios de conservação e integridade das peças. Quando tal prát ica 

não é viável, cabe à expografia recriar a atmosfera sacra, aproximando o objeto de seu 

contexto original, atrelando-o ao seu contexto “[...] com um aparato museográfico que o tire 

do aspecto de unidade do objeto exposto, quebrando também o aspecto de cubo branco do 

espaço expográfico. Onde o objeto religioso seja lido principalmente como objeto religioso”  

(Alves, 2022, p. 41).  

Ao lidar com objetos de culto, entendemos que seja necessário considerar não apenas a 

sua materialidade, mas também as relações, memórias e usos que se vinculam à sua 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263410 

 
171 

funcionalidade. A musealização desses bens exige atenção à dimensão imaterial que lhes 

confere sentido e legitimidade. Muitos acervos chegam às instituições já dissociados de seu uso 

original, provenientes de coleções particulares ou igrejas extintas. Nesses casos, o museu pode 

reinseri-los no universo do sagrado. Por outro lado, há objetos que, mesmo afastados do uso 

litúrgico, mantêm forte carga devocional e simbólica. Ao tratarmos dessa categoria de acervo, 

observamos que a dimensão do sagrado ultrapassa a concepção do objeto museal como mero 

documento. O sagrado está intrinsicamente ligado tanto ao objeto quanto ao processo de 

musealização.  

Alguns acervos, no entanto, permanecem nos espaços religiosos, em salas anexas ou 

mesmo no interior das igrejas, continuando a servir ao culto. Esses objetos “[...] conservam os 

laços da memória junto ao espaço em que intervieram, pelo que o registo dessa função e 

respetivo significado podem ser evocados de forma mais direta e natural” (Roque, 2022, p. 395). 

A utilização litúrgica de parte do acervo tem se mostrado uma alternativa para manter 

a vitalidade dos objetos além da função expográfica, especialmente quando há uma relação 

estreita com a comunidade. A definição de Brulon (2016) acerca do processo de musealização 

mostra-se pertinente, quando ele diz que não deve ser considerado como algo que interrompe a 

vida do objeto, mas que dá continuidade, agregando novos valores. Assim, se a musealização 

garante a salvaguarda dos acervos sacros, o uso mantém viva uma rede de práticas culturais 

e imateriais que lhes atribuem sentido. “Os museus que estão presentes nas Igrejas, têm a 

possibilidade de preservar sua própria história” (Silva, K., 2023, p. 44), fazendo com que o potencial 

religioso dos objetos não se perca. 

Depreendemos que a utilização de parte do acervo por instituições museológicas pode 

ser, na atualidade, uma forma de interação entre o museu e a comunidade. Como alguns objetos 

religiosos estão ligados com a vida da comunidade, logo, o equívoco aqui seria tirá-los da sua 

função e “prendê-los” na vitrine. Manter o uso das peças, levando em consideração seu estado 

de conservação e segurança, reconhece o sentido para o qual os objetos foram criados e ajuda 

a comunidade a vê-los no aspecto de pertença e valoração de sua cultura religiosa. 

Museus com acervos eclesiásticos podem funcionar tanto em igrejas quanto em outros 

edifícios. Em alguns casos, as peças são cedidas pela Igreja em regime de comodato, sendo 

exibidas, conservadas e armazenadas; em outros casos, permanecem disponíveis para uso em 

celebrações específicas. O Museu de Arte Sacra de Pernambuco, fundado em 1977, é um 

exemplo significativo. De acordo com Alves (2022, p. 48), a ambientação expográfica do 

espaço remete diretamente à funcionalidade religiosa dos objetos: “A atmosfera criada pela 

curadoria nos remete a um local sagrado, com as músicas instrumentais e a iluminação com o 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263410 

 
172 

jogo de cores utilizado no espaço.” Em sua análise das imagens de roca ali musealizadas, Alves 

(2022) destaca que muitas foram utilizadas em procissões, embora algumas já tenham chegado 

ao museu desvinculadas de sua função ritual. 

Consoante Dantas e Uzeda (2022), o Museu de Arte Sacra de Paraty também possui 

essa especificidade, que evidencia a articulação entre museu, comunidade e patrimônio 

religioso. A criação do museu deu-se em virtude da preocupação com o acervo sacro que corria 

vários riscos, pelas más condições de acondicionamento. Fundado em 1970, o museu funciona 

desde então na Igreja de Santa Rita, no centro histórico de Paraty, uma parceria firmada entre 

o Instituo do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional (IPHAN) e a Mitra Diocesana de Barra 

do Piraí. Essa parceria estabeleceu que o acervo pudesse ser utilizado nas festas religiosas 

populares da cidade: 

[...] 9 - ceder, eventualmente, e por prazo determinado, por necessidade do culto e 
cerimônias religiosas celebradas pela Paróquia, as peças, objetos e imagens 
integradas ao acervo do Museu de Arte Sacra de Paraty, ato que deverá ser efetivado 
mediante um termo de entrega precedido de aviso à Direção do Museu com a 
antecedência de, no mínimo, oito (8) dias; [...]  (Convênio... 1973, p. 2 apud Dantas; 
Uzeda, 2022, p. 50.297). 
 

Para os autores citados, essa iniciativa reforça o grande potencial cultural e 

devocional do acervo junto à comunidade paratiense, sendo fundamental para a construção 

da identidade cultural da cidade e para a preservação dos bens imateriais que se mantêm 

vivos ao longo dos séculos. “Assim, o fato de continuarem a ser usados pela comunidade nas 

festas e cerimônias, quando eram manuseados e venerados por eles, reafirma o reconhecimento 

de sua história e das finalidades para as quais foram adquiridos e que continuam a exercer” 

(Dantas; Uzeda, 2022, p. 50.297). 

Dessa forma, percebemos que a musealização deixa de ser um processo puramente 

técnico, transformando-se em um campo de diálogo entre patrimônio, comunidade e órgãos 

gestores, fortalecendo a compreensão de que o cuidado com os objetos sacros envolve tanto sua 

preservação material quanto a manutenção da sua carga simbólica e social.  

No caso do Museu da Venerável Ordem Terceira do Carmo de Cachoeira (BA), que 

abordaremos na seção seguinte, a manutenção da atividade religiosa do templo possibilita 

que parte do acervo seja utilizada em celebrações, ultrapassando os limites da instituição, como 

no uso em procissões.  

A capacidade de transitar simultaneamente no universo museal e no universo ritual 
faz com que objetos que fazem parte de uma coleção possam facilmente retornar ao 
circuito ritual, colocando em questão as teorias muito rígidas sobre a passagem à arte, 
ou a passagem à musealia (ou objeto de museu) como aquela desenvolvida por 
Pomian, que pretendia que um objeto religioso, para se tornar objeto de arte, devesse 
necessariamente perder toda a significação ritual (Soares, 2012, p. 423). 
 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263410 

 
173 

Observamos, a priori, que museus vinculados à Igreja – seja sob tutela eclesiástica ou 

convênio – permitem a itinerância do objeto entre a vitrine e o espaço celebrativo. Por outro 

lado, nos museus civis, essa realidade não se concretiza, sobretudo porque os acervos chegam 

dissociados de sua função original. 

Essa relação direta entre a musealização e a devoção, que desafia a ideia de neutralidade 

da vida dos objetos, é defendida por Brulon (2015), ao sustentar que eles devem permanecer 

atrelados ao que lhes dá sentido. Assim, quando se trata de objetos que possuem determinado 

“poder” em relação à comunidade, manter seu uso ou o contato com a população local reforça 

sua importância e valor. Um objeto dissociado de seu contexto não comunica plenamente sua 

história, mesmo que haja informações documentais sobre sua vida passada; são as relações 

sociais e devocionais que lhe conferem relevância histórica e cultural.  

 

O CASO DA IMAGEM DO SENHOR DOS PASSOS NO TEMPLO/MUSEU DA 

VENERÁVEL ORDEM TERCEIRA DO CARMO DE CACHOEIRA 

Situada na região do Recôncavo Baiano, a cidade de Cachoeira possui um notável 

conjunto arquitetônico e histórico. Fundada no século XVII, preserva remanescentes do período 

colonial, evidenciados especialmente por suas numerosas igrejas, que marcam, de forma 

significativa, a paisagem urbana. A presença dessas construções religiosas reflete a influência 

da Igreja Católica no processo construtivo do Brasil, do período colonial à República. 

Vinculadas a essas edificações, as irmandades religiosas e ordens terceiras indicavam não só 

um importante papel religioso, social e cultural, mas também o de grandes patrocinadores das 

artes, “[...] edificando templos e contratando serviços de entalhadores, pintores, santeiros, 

músicos, etc.” (Santiago; Moreira; Sant’Anna, 2020, p. 19). Dentro dessa conjuntura espacial, 

a Capela da Venerável Ordem Terceira do Carmo de Cachoeira, datada do século XVIII, é um 

importante exemplar do período barroco.  

As ordens terceiras são agremiações leigas vinculadas às ordens religiosas. A Ordem 

Carmelita chegou a Cachoeira no ano de 1688. Em 1691, foi criada a Ordem Terceira do Carmo. 

Inicialmente, a Ordem Terceira reunia-se na Igreja Ordem Primeira, até conseguir edificar seu 

próprio templo (Figura 1). 

 
 
 
 
 
 
  



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263410 

 
174 

Figura 1 – Fachada da Capela da Venerável Ordem Terceira do Carmo, Cachoeira, Bahia  

 
Fonte: acervo pessoal (2024). 

 

A capela da Ordem Terceira do Carmo de Cachoeira possui um rico acervo, formado 

por imaginárias de vulto e de vestir, pinturas, prataria, alfaias, adornos, mobiliário, além de 

sua ornamentação interna com azulejos e talha exuberante, seguindo os estilos barroco e 

rococó, visíveis na capela, na sacristia, no cemitério, na sala dos ex-votos e no consistório. 

A simplicidade da fachada contrasta com a riqueza do interior. 

Além do uso cultual, a Capela da Venerável Ordem Terceira do Carmo de Cachoeira 

possui função museológica. Ela está cadastrada no Circuito de Museus como instituição privada 

e de cunho religioso. Como informa Luis (2013), a função museológica do espaço iniciou-se 

no ano de 1936, data constatada no Livro de Registro de Comentários dos Visitantes. 

Atualmente, a visitação acontece mediante agendamento e recebe um público diverso, 

sobretudo de escolas da região.  

Embora se trate de um espaço que cumpre a função museal, a Capela da Ordem Terceira 

do Carmo continua cumprindo também a sua função primeira: a de templo religioso. Esta dupla 

funcionalidade – espaço religioso e museal – nem é conflituosa, nem os espaços se anulam, 

ao contrário. No caso da Capela da Ordem Terceira do Carmo de Cachoeira, o processo de 

musealização não anula a sacralidade do espaço, mas agrega a este outros valores, uma vez que 

“[...] a arquitetura do templo e os elementos que compõem seu cenário litúrgico não só auxiliam, 

mas, sobretudo, convergem para a transmissão eficiente da mensagem que o conjunto de objetos 

artísticos expostos busca comunicar” (Cruz, 2013, p. 26).  

A manutenção da função religiosa possibilita, por exemplo, que parte do acervo seja 

utilizada em celebrações, ultrapassando os limites da instituição, como no uso em procissões. 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263410 

 
175 

As demais peças, que não são utilizadas diretamente no culto, não perdem sua utilidade, mas 

passam a desempenhar também uma função expositiva. 

Dentro da variedade de acervos da instituição, a imagem do Senhor dos Passos destaca-se 

por sua exuberância e relevância cultural e religiosa para a cidade de Cachoeira. Segundo 

Brusadin e Quites (2022), a imaginária que compõe o Ciclo da Paixão corresponde ao programa 

iconográfico das Ordens Terceiras do Carmo no Brasil. De uma maneira geral, o culto à figura 

de Cristo em sua paixão, passando pelos estágios de sua vida, sofrimento e morte, foi 

amplamente difundido graças à atuação das ordens religiosas e terceiras. 

A temática da Paixão e sua representação propagou-se desde a Idade Média. Os cultos 

aos momentos finais da vida de Cristo alicerçam-se na narrativa dos Evangelhos, no 

momento que sucede a sua condenação até a sua morte. “Todos os quatro evangelhos, 

contudo, são sucintos a respeito da Paixão, e particularmente lacônicos quanto ao que se 

convencionou chamar de Via Crucis” (IPHAN, 2018, p. 20). No capítulo 19 do Evangelho 

de João (Bíblia [...], 2025), é descrito que Pilatos mandou flagelar Jesus, em seguida os 

soldados colocaram uma coroa de espinhos sobre sua cabeça e o cobriram com um manto 

de púrpura. Após sua condenação, Jesus carregou a cruz até o Gólgota, onde foi crucificado. 

Essa narrativa provavelmente serviu de base para a construção imagética e iconográfica do 

Senhor dos Passos. 

No Brasil, a devoção chega com a colonização portuguesa e com as orientações do 

Concílio de Trento, que reafirmaram e legitimaram o uso de imagens. Nesse contexto, as influências 

artísticas barrocas e rococós acrescentaram ainda mais dramaticidade à iconografia, expressando 

sofrimento e dor. O culto à paixão e devoção ao Senhor dos Passos “[...] se somou a muitas 

outras devoções associadas à Igreja Católica. Sua permanência, nos dias que correm, é 

visibilizada em numerosas procissões do Senhor dos Passos que acontecem nas várias regiões 

do país” (IPHAN, 2018, p. 30).  

A imagem do Senhor dos Passos da Venerável Ordem Terceira do Carmo de Cachoeira 

(Figura 2) é uma peça do século XVIII, totalmente entalhada e com articulações. A imagem 

possui cabeleira, coroa de espinhos e olhos de vidro. Apresenta posição genuflexa, com a perna 

direita à frente e a esquerda para trás. A cruz está apoiada no ombro esquerdo e é segurada 

pelas duas mãos. O rosto está voltado para o lado direito, com os lábios entreabertos. A peça 

encontra-se no consistório da capela, no andar superior, repousando sobre um móvel com um 

frontão de altar decorado com insígnias da paixão (cravos).  

 

 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263410 

 
176 

Figura 2 – Imagem do Senhor dos Passos 

 
Fonte: acervo pessoal (2024). 

No livro Cachoeira e seu Município: Escorço Físico, Político, Econômico e 

Administrativo, Pedro Silva (2023, p. 173-174) descreve a imagem do Senhor dos Passos como 

uma obra-prima de escultura, dotada de “[...] expressão tão admirável e perfeita que qualquer 

que seja a posição do observador, parece que acompanha com a vista, devido a boa disposição 

dos olhos [...] da doçura do olhar, à expressão anatômica das faces [...]”. Sobre a devoção ao 

Senhor dos Passos, o autor o descreve como ídolo do povo cachoeirano, destacando o culto 

popular dos fiéis e a procissão que acontece na Quaresma. “Todas as sextas-feiras, ao escurecer, 

concorrem, um grande número de devotos, a histórica capela, para rende-lhes as homenagens 

de suas preces e beijar os pés do Senhor, depondo esmolas” (Silva, P., 2023, p. 174). 

A procissão do Encontro (Figura 3) recorda o encontro de Cristo com sua mãe Maria no 

caminho do Calvário. Em Cachoeira, o ato ocorre na sexta-feira que antecede a Semana Santa, 

chamada de sexta-feira das Dores. Pela manhã, após uma missa, a imagem de Nossa Senhora 

das Dores é levada até a Igreja Matriz, de onde sairá na procissão noturna. Ao anoitecer, os fiéis 

reúnem-se na Capela da Ordem Terceira para recitação do ofício da Paixão e, em seguida, a 

imagem do Senhor dos Passos sai em procissão por algumas ruas da cidade, seguindo um trajeto 

tradicional e com meditação dos Passos da Paixão no decorrer do percurso, intercalada pelo 

Canto da Verônica. O ponto culminante da procissão ocorre no encontro das duas imagens 

(Senhor dos Passos e Nossa Senhora das Dores) em frente ao Colégio Santíssimo Sacramento, 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263410 

 
177 

momento em que é proferido um sermão. Após a pregação, as imagens seguem em procissão até 

a Capela da Ordem Terceira, onde se dá o encerramento da celebração. 

Figura 3 – Procissão do Encontro 

 
Fonte: acervo pessoal (2025). 

Para além do culto católico, expresso na devoção de todas as sextas-feiras e nas 

celebrações religiosas no período da Quaresma e Semana Santa, a imagem é cultuada por 

adeptos de religiões de matriz africana, que cumprem o ato de devoção às sextas-feiras. 

Enquanto, para os católicos, a sexta-feira recorda a paixão de Cristo, para o povo de Santo, o 

dia celebra Oxalá, orixá maior dentro do panteão de divindades do Candomblé. Oxalá, no 

catolicismo, é relacionado à figura de Cristo, como no forte sincretismo presente em Salvador, 

com a ligação ao Senhor do Bonfim. Em Cachoeira, essa associação dá-se com o Senhor dos 

Passos, que também remete aos sofrimentos de Cristo.  

 Algumas casas de Candomblé da cidade cumprem a tradição de levar seus iniciados 

para reverenciar o Senhor dos Passos/Oxalá e pedir sua proteção após o processo de iniciação na 

religião (Figura 4). Esse ritual, conhecido como romaria, também é realizado em outras cidades 

do Recôncavo e na capital. O ato materializa-se de forma mística nos rituais de preceito que 

acompanham a visitação, como a saudação ao orixá, o chamado “bater paó” – forma de 

cumprimento e saudação aos orixás, em que os fiéis batem palmas de maneira ritmada, como 

gesto de invocação, reverência e comunicação com eles. 

 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263410 

 
178 

Figura 4 – Candomblecistas diante da imagem do Senhor dos Passos 

 

Fonte: acervo pessoal (2024). 

 

Há ainda aqueles que deixam pedidos entrelaçados nas mãos ou aos pés da imagem 

(Figura 5), enquanto outros depositam ex-votos para agradecer uma graça alcançada. 

Figura 5 – Pedidos deixados sob a mão da imagem 

 

Fonte: acervo pessoal (2024). 

Entendemos que essa forma de devoção, que se mantém desde os tempos antigos, 

evidencia a forte ligação do povo de Cachoeira com o Senhor dos Passos. A continuidade dessa 

devoção, tanto na visita dos fiéis quanto na procissão, demonstra que a peça ainda cumpre sua 

função prática dentro e fora da instituição. Não há uma separação entre as funções expositiva 

e cultual dessa imagem, mesmo considerando sua exposição no museu. O uso da peça ajuda a 

preservar elementos que vão além da materialidade do objeto e lhe dão sentido, “[...] onde 

a musealização não representa um atestado de óbito para o bem” (Soares, 2012, p. 342). 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263410 

 
179 

A instituição, atualmente, funciona mediante agendamento, exceto às sextas-feiras, 

quando abre para receber os devotos. A capela não deixa de ser espaço religioso enquanto 

cumpre a função museológica, e vice-versa. É comum, por exemplo, que esteja ocorrendo visita 

mediada e, simultaneamente, um devoto chegue para visitar o Senhor dos Passos de forma livre 

e desimpedida. “Os contextos não só não são removidos do objeto musealizado, como são 

musealizados, como uma parte do objeto, no conjunto das relações que ele permite – o que faz 

com que, por vezes, se confunda o museu com a vida cotidiana” (Soares, 2012, p. 415-416).  

Os visitantes, ligados à religião ou não, entendem que ali se trata de um espaço sagrado, 

e a prática religiosa materializa, assim, toda a comunicação museológica proposta para a 

instituição. “Aqui, pensar a sacralidade e o mimetismo de práticas religiosas nos museus nos 

permite entender a musealização e a natureza de uma socialidade museal produzida por ela” 

(Soares, 2012, p. 380). Desta forma, compreendemos que a musealização não suprime o sagrado 

nem o controla, pois este perpassa a materialidade dos objetos. 

A ideia de neutralidade e cristalização, implícita no conceito tradicional de 

musealização, não se aplica ao acervo e à instituição, visto que há uma junção funcional entre 

o papel religioso e cultural e a vertente museológica e expositiva. Alves (2022) aponta que 

existe uma diferença entre o espaço do museu e o espaço da igreja, no que tange à percepção 

do objeto, sendo deixado de lado, muitas vezes, o sentido religioso do objeto. No caso do Museu 

da Venerável Ordem Terceira do Carmo de Cachoeira, o potencial religioso não se perde, porque 

o museu está instalado numa igreja, onde o uso do espaço e do acervo é mantido, fortalecendo sua 

identidade cultural, religiosa e simbólica. Contudo, é fundamental considerar a conservação dos 

bens, para que o uso não cause danos. 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Quando se trata da musealização de acervos sacros, a problemática levantada refere-se 

ao perigo de descontextualização a que essa tipologia de acervo está sujeita ao ser musealizada, 

considerando a definição clássica, que prevê a retirada do objeto do seu local de origem para o 

espaço museal, onde ele deixa de cumprir a sua função original, passando a exercer uma função 

documental.  

Criados para servir ao culto, os objetos sacros parecem, à primeira vista, perder sua 

finalidade ao serem musealizados. No entanto, essa ação visa à preservação, cabendo à instituição 

garantir que o contexto original do objeto não seja ignorado. Por isso, no caso dos acervos 

eclesiásticos, é possível manter o uso litúrgico em parte do acervo, mantendo viva a memória 

e as relações comunitárias que ele carrega. A Igreja reconhece, na musealização, uma 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263410 

 
180 

ferramenta eficaz para conservar seus bens culturais materiais, funcionando também como 

alternativa ao extravio de objetos, estejam eles em uso ou não. 

A musealização é um processo dinâmico, que deve ser conduzido conforme as 

necessidades da comunidade, da instituição e dos públicos. Mesmo fora de sua função original, 

os objetos mantêm a dimensão do sagrado, que não é anulada pela exposição museológica. 

Esse aspecto é evidente no Museu da Venerável Ordem Terceira do Carmo de Cachoeira 

(BA), que funciona simultaneamente como espaço religioso e museológico. A sacralidade 

do edifício e de seu acervo é reforçada pelo uso contínuo nas celebrações litúrgicas, permitindo 

a convivência entre as funções cultual, devocional e expositiva. 

A imagem do Senhor dos Passos, pertencente a esse acervo, é um exemplo emblemático. 

Exposta no templo-museu, ela é venerada por católicos e não católicos, observada por diferentes 

públicos e utilizada nas celebrações realizadas pelos irmãos da Ordem Terceira do Carmo de 

Cachoeira. 

 

REFERÊNCIAS  

ALVES, Juane Braúna. O sagrado no museu: uma reflexão sobre a musealização de imagens de roca no Museu 
de Arte Sacra de Pernambuco. 2022. 63 f. Monografia (Trabalho de Conclusão de Curso II) – Universidade 
Federal de Pernambuco, Recife, 2022. 

BATISTA, João Bosco. Geviert: o sentido do sagrado no pensamento de Heidegger. “Existência e Arte”- 
Revista Eletrônica do Grupo PET - Ciências Humanas, Estética e Artes da Universidade Federal de São João 
del-Rei, São João del-Rei, Ano III, n. III, p. 1-9, jan.-dez. 2007. 

BÍBLIA DE JERUSALÉM. Versão digital. In: LITURGIA DAS HORAS ONLINE. [S. l.]: [S. n.], 2025?. 
Disponível em: https://liturgiadashoras.online/biblia/biblia-jerusalem/ioannem/19-2/ Acesso em: 10 set. 2025. 

BRULON, Bruno. Os objetos de museu, entre a classificação e o devir. Informação & Sociedade: Estudos, João 
Pessoa, v. 25, n. 1, p. 25-37, 2015. 

BRULON, Bruno. Passagens da museologia: a museologia como caminho. Museologia e Patrimônio, Rio de 
Janeiro, v. 11, n. 2, p. 189-210, 2018. 

BRULON, Bruno. Re-interpretando os objetos de museu: da classificação ao devir. TransInformação, Campinas, 
v. 28, n. 1, p. 107-114, jan./abr. 2016. 

BRUSADIN, Lia Sipaúba Proença; QUITES, Maria Regina Emery. Os programas imagéticos no patrimônio 
religioso do Carmo de Cachoeira (BA). Antíteses, Londrina, v. 15, n. 30, p. 142-174, jul.-dez. 2022. 

COLNAGO FILHO, Attilio. Ambivalências do Sagrado: o percurso dos objetos entre a devoção e a coleção. 
2011. 200 f. Dissertação (Mestrado em Artes) – Universidade Federal do Espírito Santo, Vitória, 2011.  

COSTA, António Manuel Ribeiro Pereira. Museologia da arte sacra em Portugal (1820-2010): espaços, 
momentos, museografia. 2011. 596 f. Tese (Doutorado em Letras) – Universidade de Coimbra, 2011. 

CRUZ, Cid José da. Iconografia e comunicação museológica: a retórica dos retábulos do arco-cruzeiro da 
Capela da Ordem Terceira do Carmo de Cachoeira-Ba. 2013. 64 f. Monografia (Trabalho de Conclusão de Curso 
– Bacharelado em Museologia) – Universidade Federal do Recôncavo da Bahia, Cachoeira, 2013. 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263410 

 
181 

CURY, Marília Xavier. Museu, filho de Orfeu, e musealização. In: DECAROUS, Nelly; SCHEINER, Tereza 
(comp.). Museologia, Filosofia e Identidade na América Latina e no Caribe. Coro, VE: Icofom, 1999. p. 50-55. 

DANTAS, Julio Cezar Neto; UZEDA, Helena Cunha. O museu de arte sacra de Paraty: a patrimonialização e 
suas novas perspectivas. Brazilian Journal of Development, Curitiba, v. 8, n. 7, p. 50.288-50.304, jul. 2022. 

DESVALLÉES, André; MAIRESSE, François (ed.). Conceitos-chave de Museologia. Tradução e comentários 
de Bruno Brulon Soares e Marília Xavier Cury. São Paulo: Comitê Brasileiro do Conselho Internacional de 
Museus; Pinacoteca do Estado de São Paulo; Secretaria de Estado da Cultura, 2013.  

ELIADE, Mircea. O sagrado e o profano: a essência das religiões. São Paulo: Martins Fontes, 1992. 

INSTITUTO DO PATRIMÔNIO HISTÓRICO E ARTÍSTICO NACIONAL. Procissão do Senhor dos Passos. 
Florianópolis, SC: IPHAN, 2018. 

LUIS, Anderson. Museu da Venerável Ordem Terceira do Carmo. In: MUSEUSBR. Brasília, 17 abr. 2023. 
Código Identificador Ibram 9.59.16.9750. Disponível em: 
http://museus.cultura.gov.br/espaco/9364/?fbclid=PAAaZPML14ieJN1lh2OzpaZ1DGTq-
uo7qfIwU6SOe0wbhPSIohrq-UIBGmaGE. Acesso em: 17 set. 2025 

POMIAN, Krzysztof. Colecção. In:.Enciclopédia Einaudi. Memória-História. Lisboa: Imprensa Nacional; Casa 
da Moeda, 1984. v. 1. p. 51-86.  

ROQUE, Maria Isabel. A exposição do sagrado no museu. Comunicação & Cultura, Lisboa, PT, n. 11, 
p. 129-146, 2011a. 

ROQUE, Maria Isabel. Musealizar o sagrado. a.muse.arte. Invenire: Revista de bens culturais da Igreja, Lisboa, PT, 
n. 10, jan.-jun. 2015.  

ROQUE, Maria Isabel. O sagrado no museu. Musealização de objectos do culto católico em contexto português. 
Lisboa: Universidade Católica, 2011b. 

ROQUE, Maria Isabel. Para uma museologia da religião: análise da carta-circular “a função pastoral dos museus 
eclesiásticos” vinte anos depois. Gaudium Sciendi, Lisboa, PT, n. 22, p. 379-406, 2022. 

SANTIAGO, Camila Fernandes Guimarães; MOREIRA, Igor Roberto de Almeida; SANT’ANNA, Sabrina 
Mara. As Igrejas de Cachoeira: história, arquitetura e ornamentação. Belo Horizonte: Clio Gestão Cultural e 
Editora, 2020. 

SILVA, Isabel. Em torno da musealização do património cultural religioso. Ensaios e Práticas em Museologia, 
Porto, PT, v. 10, p. 19-36, 2021. 

SILVA, Kátila Thailanny Macêdo da. Santos nômades: ressonância da arte sacra católica entre a musealização e 
a devoção no Museu de Arte Sacra da Boa Morte, Goiás-GO. 2023. 74 f. Monografia (Trabalho de Conclusão de 
Curso de Graduação em Museologia) – Universidade de Brasília, Brasília, 2023.  

SILVA, Pedro Celestino. Cachoeira e seu município: escorço físico, político, econômico e administrativo. 
Organização e atualização de Manoel Passos Pereira. Salvador: Assembleia Legislativa, 2023. 

SOARES, Bruno César Brulon. Máscaras guardadas: musealização e descolonização. 2012. 448 f. Tese 
(Doutorado em Antropologia) – Universidade Federal Fluminense, Rio de Janeiro, 2012.  



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263450 

 
182 

DUAS MARIAS, UMA SÓ FÉ: DEVOÇÃO A NOSSA SENHORA DA CONCEIÇÃO E 
REVERBERAÇÕES URBANAS E CULTURAIS EM MARECHAL DEODORO, 

ALAGOAS 

 
TWO MARYS, ONE FAITH: DEVOTION TO OUR LADY OF CONCEPTION AND URBAN 

AND CULTURAL REVERBERATIONS IN MARECHAL DEODORO, ALAGOAS 

 

DOS MARÍAS, UNA FE: DEVOCIÓN A NUESTRA SEÑORA DE LA CONCEPCIÓN Y 
REVERBERACIONES URBANAS Y CULTURALES EN MARECHAL DEODORO, ALAGOAS 

 

Jorge Henrique dos Santos Silva1 

jorghenriqarq@gmail.com 
 

RESUMO 

Os cristãos primitivos foram os primeiros a venerar Maria, testemunhando-a através das 
Escrituras e das artes sacras nos primeiros séculos da Igreja. Na experiência local, a devoção 
mariana possui registro desde a fundação de Marechal Deodoro, em 1591, consagrando o culto 
à figura de Maria como a Padroeira do município que tomou partido e desenvolveu-se com base 
no forte apelo religioso. O problema decorrente é a prática tradicional ameaçada por distintas 
interferências na devoção à imagem do altar (em madeira policromada) e à santa processional 
(de roca). Assim, o objetivo deste estudo é compreender as relações, os impactos e as 
(des)configurações no tempo e no espaço, considerando a herança cultural, religiosa e afetiva 
da devoção a Nossa Senhora da Conceição. Para o desenvolvimento deste trabalho tomou-se 
por base os estudos que envolvem desde os dogmas marianos às experiências locais, por meio 
da relação de fé e da vivência individual e comunitária em torno das duas imagens. 
Palavras-chave: Nossa Senhora da Conceição; Devoção; Procissões; Imaginária; Marechal 
Deodoro. 
 
ABSTRACT 

Early Christians were the first to venerate Mary, testifying to her through Scriptures and sacred 
art in the early centuries of the Church. In local experience, Marian devotion has been recorded 
since the foundation of Marechal Deodoro (1591), consecrating the cult to the figure of Mary 
as the Patroness of the municipality that took sides and developed based on the strong religious 
appeal. The problem resulting is the traditional practice threatened by distinct interferences in 
the devotion to the altar image (in polychrome wood) and to the processional saint (made of 
rock). Thus, the objective of this study is to understand the relationships, impacts and 
(dis)configurations in time and space, considering the cultural, religious and affective heritage 
of devotion to Our Lady of the Conception. To develop this work, studies involving everything 
from Marian dogmas to local experiences were taken as a basis, through the relationship of faith 
and individual and community experience around the two imaginaries. 
Keywords: Our Lady of Conception; Devotion; Processions; Imaginary; Marechal Deodoro. 

 
1 Arquiteto e Urbanista (CESMAC/AL, 2017), com especialização em Arquitetura e Arte Sacra do Espaço 
Sagrado (FASBAM/PR, 2023), atualmente cursa Pós-graduação em Mariologia (LOCUS/FAJOPA). Desde 2017 
integra a Superintendência de Cultura e Preservação do Patrimônio Histórico da Prefeitura de Marechal Deodoro 
(AL) e é membro associado do Instituto Brasileiro de Arquitetura Tradicional (IBAT).  
Lattes: http://lattes.cnpq.br/6494288722838799. Orcid: https://orcid.org/0009-0006-4254-3849. 

http://lattes.cnpq.br/6494288722838799
https://orcid.org/0009-0006-4254-3849


IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263450 

 
183 

RESUMEN 

Los primeros cristianos fueron los primeros en venerar a María, dando testimonio de ella a 
través de las escrituras y el arte sacro en los primeros siglos de la Iglesia. En la experiencia 
local, la devoción mariana se registra desde la fundación del Marechal Deodoro (1591), 
consagrando el culto al figure de María como Patrona del municipio, que tomó partido y se 
desarrolló a partir del fuerte atractivo religioso. El problema resultante es que la práctica 
tradicional se ve amenazada por diferentes interferencias en la devoción a la imagen del altar 
(en madera policromada) y al santo procesional (hecho en piedra). Por lo tanto, el objetivo de 
este estudio es comprender las relaciones, los impactos y las (des)configuraciones en el tiempo 
y el espacio, considerando el patrimonio cultural, religioso y afectivo de la devoción a Nuestra 
Señora de la Concepción. Para desarrollar este trabajo, se tomaron como base estudios que 
abarcan desde los dogmas marianos hasta las experiencias locales, a través de la relación entre 
la fe y la vida individual y comunitaria alrededor de los dos imaginarios. 
Palabras clave: Nuestra Señora de la Concepción; Devoción; Procesiones; Imaginario; 
Marechal Deodoro. 

 

 

INTRODUÇÃO 

Os cristãos primitivos foram os primeiros a venerar Maria, testemunhando-a através das 

Escrituras e das artes sacras nos primeiros séculos da Igreja. 

Pode-se afirmar que, nessas representações, era depositado o sentimento dos cristãos em 

cultuar Jesus e sua Santa Mãe sobre as memórias dos primeiros locais de culto que traziam 

a história e os testemunhos dos primeiros cristãos da Igreja Nascente. É neste sentido que a 

própria ciência arqueológica conclui que as representações de Maria, comuns e numerosa nas 

catacumbas, são testemunhos de seu culto primitivo. 

Desse modo, entende-se que a transmissão viva de geração em geração ao longo dos séculos 

(pela Tradição) e o ensinamento da verdade de fé da Igreja (pelo Magistério), unido a toda 

revelação bíblica, impulsionaram o culto e a devoção mariana que se estendera por todo o mundo 

como também por meio das variadas representações, de fenômenos sobrenaturais (aparições), 

bem como de apropriações, práticas populares e toda uma mística em torno deste Ícone. 

Conforme tratado por Ferrare (2007, p. 2), “[...] a iniciação colonizadora em terras 

brasileiras a fim de povoar e difundir a Fé Cristã foi a finalidade dos portugueses no século 

XVI”. O desenvolvimento das primeiras vilas brasileiras consolidou o espaço público e o 

condicionou a partir da construção de uma edificação religiosa (Bonduki, 2010). Julga-se que 

essa ocorrência, fundamental para a formação de núcleos urbanos, trouxe ainda uma 

contribuição social, histórica e cultural: a devoção à Virgem Maria. 

Na experiência local, sabe-se que a devoção à Imaculada Conceição possui registro 

desde os primórdios, na estreita relação da dedicação das terras, a fim de fundar a antiga Vila 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263450 

 
184 

de Madalena, em 1591, atual município de Marechal Deodoro, em Alagoas, consagrando o culto 

à imagem figurativa de Maria e elegendo-a como Padroeira. Dessa forma, os festejos alusivos 

à Mãe de Deus, celebrados no último mês de cada ano, perduram até os dias atuais e se 

caracterizam como a maior manifestação de fé dentre as maiores da região. 

Considera-se, portanto, que a própria fundação da cidade, no fim do século XVI, tomou 

partido e desenvolveu-se com base no forte cunho religioso a partir das igrejas que delinearam 

o percurso das casas e ruas, constituindo sua forma urbana, tendo a igreja como definidora do 

traçado (Ferrare, 2014; Magalhães, 2014). Junto disso, as procissões são também os principais 

reflexos da herança religiosa deodorense que, junto à implantação das igrejas, determinaram a 

conformação da cidade. 

O caso particular que problematizou este estudo é que ocorre, na cidade, uma antiga 

tradição de devoção à imagem do altar (em madeira policromada) e à santa processional (de 

roca) cuja prática de culto e relações simbólicas foram afetadas por distintas interferências nos 

últimos anos, principalmente a descontinuidade da tradicional procissão, com alterações de 

percurso e troca da imagem; e ao resultado da intervenção de restauro na imagem do altar. 

Por isso, para este trabalho, foi importante estabelecer um vínculo direto de 

conhecimento dos escassos recursos históricos de um povo, constituindo sua identidade e 

compreendendo a necessidade que, de fato, interfere na apropriação popular de conservar e 

adaptar um elemento sacro ou uma prática religiosa centenária. 

Dito isso, afirma-se que, para embasar o tema acerca da doutrina mariana, é preciso um 

estudo integral e não fragmentado, sobretudo com base nas fontes da Escritura e da Tradição 

que formam um único depósito da Palavra de Deus pela qual a Revelação Divina chega, pela 

Igreja e através dos tempos, até nós. Da mesma forma, fundamentar este escopo com base nos 

estudos que envolvam os dogmas marianos e também nas experiências particulares e locais, por 

meio da relação de fé e da vivência individual e comunitária, captadas através de métodos de 

observação, visitas in loco, pesquisas, entrevistas e conversas informais. 

Por fim, atenta-se ao principal objetivo deste estudo que é compreender as relações, os 

impactos e as (des)configurações no tempo e no espaço, considerando a herança cultural, 

religiosa e afetiva da devoção a Nossa Senhora da Conceição em Marechal Deodoro. 

 

O CULTO A MARIA, MÃE DE JESUS 

A história da Virgem Maria sempre foi associada à de seu filho Jesus Cristo e, assim, 

tornou-se um costume retratar a vida de Maria junto à história do Salvador, a qual foi expressa 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263450 

 
185 

nas Escrituras Sagradas e em variadas representações da época. É possível, então, afirmar que 

o culto a Maria dá-se desde a época mais remota da igreja primitiva. 

Depois dos Apóstolos, que andaram lado a lado da Virgem, foram os cristãos primitivos 

da igreja nascente os primeiros a venerar e a prestar culto à figura de Maria. Sobre isso, atesta 

Lombaerde (2020, p. 37):  
O culto a Mãe de Deus existiu durante a vida de Maria Santíssima entre os Apóstolos; 
e por eles foi transmitido aos seus sucessores e às igrejas por eles fundadas, ao ponto 
de que em toda parte, onde penetrou o culto divino do Salvador, penetrou com ele e 
ao lado dele o culto terno e suave da Mãe de Jesus. 

Pode-se assim dizer que o culto a Maria é um culto instruído por Deus; um culto 

inteiramente determinado pelo próprio Evangelho, pois é nesses textos que se encontra a exímia 

transmissão divina do papel de Maria na história da Salvação. Lombaerde (2020, p. 28) assim 

se refere ao culto de Maria: 
Dizer que o culto de Maria é uma novidade é afirmar a novidade do Evangelho, a 
novidade das catacumbas dos primeiros séculos, onde se encontra a cada passo a 
expressão da veneração e do amor com que os primeiros fieis cercavam a Virgem 
Imaculada, seria extinguir com um só golpe os acentos amorosos dos Padres dos 
primeiros séculos, que exaltaram a Virgem Santa com entusiasmos jamais igualdado 
nos séculos posteriores. 

Junto a esta primeira e principal fonte (a Bíblia), está também a Tradição, a qual legitima 

a doutrina mariana e seus vários princípios por meio do Magistério da Igreja, como padres, 

teólogos, doutores e respectivos documentos litúrgicos e eclesiais. Desse modo, segundo 

Roschini (1960, p. 12): “[...] as fontes de que devemos colher continuamente nossos materiais 

de construção são duas: a Escritura e a Tradição, visto estar contida nessas duas fontes toda a 

Revelação divina.” 

Saindo da representação histórica para a figura social, entende-se que “Maria” reporta-se 

a um sistema cultural-religioso mais amplo, compondo uma produção imaginária e promovendo 

relações sociais, concepções e ideários do cristianismo: sujeito histórico coletivo-social 

(humanidade) de identidade traçada pela revelação da Palavra Encarnada, o Cristo (divindade). 
Assim, Maria não se configura como a manifestação ontológica primeira da Verdade 
ou do Sentido, pois este é um atributo da divindade. Ela constitui-se, então, por 
analogia, como sujeito histórico coletivo (a humanidade, o povo, os fiéis...), cuja 
identidade é tecida mediante a proclamação e adesão a este Sentido revelado, isto é, à 
Palavra Encarnada, nominada como Cristo (Buarque et al., 2007, p. 2). 

Embora Maria tenha sido, desde sempre, uma “[...] grande representação do divino 

feminino, ou melhor, o rosto feminino da Igreja” (Campos, 2023, p. 7), estudar sobre ela atesta 

ainda mais que não é possível desvinculá-la em nenhum momento de Cristo, isto é, a mariologia 

é totalmente cristológica. Ainda que carregando uma diversidade de faces, dentre todas uma só 

permanece: Maria, a Mãe de Jesus (Campos, 2023).  



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263450 

 
186 

Diversos autores, a exemplo dos já citados Campos (2023) e Lombaerde (2020), 

acreditam que é do poder simbólico e de representação social que surgiram tantos títulos 

dedicados à Mãe de Deus, o que, consequentemente, influiu também na dedicação de inúmeras 

igrejas. 

É, neste mesmo sentido, que, em torno de Maria, há um culto milenar que comprova a 

sobrevivência atemporal não apenas de sua história, mas também de cada experiência particular 

com ela empreendida. 

 

FATOS HISTÓRICOS MARIOLÓGICOS 

Os cristãos primitivos foram os primeiros a venerar e prestar culto à figura de Maria 

(Lombaerde, 2020) e é esse o testemunho da fé cristã manifestado nas escrituras, bem como nas 

artes sacras representadas desde os primeiros séculos da Igreja (Silva, 2023).  

Depois dos primeiros cristãos e da inaugural devoção mariana associada às particulares 

menções apostólicas, contidas nas Sagradas Escrituras, os primeiros padres escreveram sobre 

Maria e a incluíram na história cristã da Tradição. Diversos são os santos padres que tornaram 

o culto mariano ainda mais manifesto: São Dionísio, o Areopagita; São Dionísio, mártir (século 

I); Santo Irineu; Tertuliano; Orígenes (século II); São Cipriano (século III); São Basílio (século 

IV); São Cirilo; Efrem; Epifânio; Atanásio; Gregório de Nazianzo; Ambrósio; Crisóstomo; 

Agostinho (século V) (Lombaerde, 2020). 

Conforme ainda relata Lombaerde (2020, p. 43), o culto mariano do primeiro século foi 

o mesmo “[...] em substância e no modo de manifestá-lo”. Já nos séculos terceiro e quarto, os 

padres aclamavam os títulos marianos que até hoje a Igreja aprecia – “Imaculada, Advogada, 

Medianeira, Intercessora, Porta do Céu” (Lombaerde, 2020, p. 44) –, dentre outros. 

Ainda associada à Tradição, há diversas crenças, como a popularmente difundida da 

atribuição do primeiro retrato de Maria, pintado por São Lucas, como um símbolo devocional, 

lembrando a ligação entre o Evangelista e a Virgem. Outras crenças populares também 

mantiveram práticas cristãs tradicionais. Assim, a promoção da devoção à Virgem Maria ao 

longo dos tempos foi sendo cada vez mais propagada, por motivos, tais como: a expansão e 

catequização cristã; as conquistas ultramarinas; as aparições marianas em todo o mundo; e 

ainda, os dogmas marianos, confirmando a fé da Igreja na Virgem (Campos, 2023; Ligório, 

1989; Lombaerde, 2020; Roschini, 1960). 

Há ainda outros fatos históricos da cronologia mariana que sustentaram e divulgaram o 

culto e uma diversidade de devoções em todo o mundo. Aqui, cita-se quatro eventos, 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263450 

 
187 

especificamente, de grande importância e inerentes a esta pesquisa, sobre a invocação à 

Imaculada Conceição de Maria (Quadro 1). 
Quadro 1 – Eventos sobre a invocação à Imaculada Conceição de Maria por ano de ocorrência 

Ano  Evento 

1209 
Criação da ordem religiosa, por São Francisco de Assis, que tinha sua especial devoção na Imaculada 

Conceição, sendo um dos maiores promotores da devoção à Senhora da Conceição. 

1591 
Doação de terras à Confraria de Nossa Senhora da Conceição, a fim de fundar a Vila de Santa Maria 

Madalena (hoje Marechal Deodoro). 

1646 
Consagração de Portugal à Imaculada Conceição por Dom Joao IV, declarando-a Padroeira e Rainha 

de todo o Reino de Portugal e de suas Colônias. 

1854 
A Igreja proclama o dogma da Imaculada Conceição da Bem-Aventurada Virgem Maria como ponto 

fundamental e indiscutível da doutrina católica. 

Fonte: elaborado pelo autor com base em Ligório (1989), Lombaerde (2020) e Silva (2017). 

Assim, entende-se que, como a Tradição (primeiros santos padres da Igreja), o 

Magistério também reconhece (por meio de Concílios) como doutrina, as verdades de fé sobre 

Maria, revelando seu papel central e fundamental na história da salvação. 

 

ICONOGRAFIA MARIANA 

Conforme mencionando, na história do cristianismo, vê-se a representação simbólica 

mariana. Já nos primeiros séculos do cristianismo, algumas cenas foram frequentemente 

representadas pela figura de Maria, compondo uma profunda teologia ligando a Virgem Maria 

ao plano divino da salvação. 

Neste mesmo sentido, nota-se a profusão simbólica de representações iconográficas 

marianas nas catacumbas romanas, como, por exemplo, nas Catacumbas de Domitila e de 

Priscila. Nesses primeiros lugares de celebração, a imagem mais comum da Virgem, em suas 

representações, são como “a orante”, bem como em cenas da “Anunciação” e da “Encarnação”, 

nas quais Maria aparece associada a seu filho, testemunhando seu culto desde o cristianismo 

primitivo. 

Sobre a arte paleocristã, Silva (2023, p. 4) afirma que: 
[...] foi um grande elemento de evangelização e reconhecimento entre os primitivos 
cristãos que resultava por sacralizar os espaços por meio da manifestação sensível, 
espiritual e simbólica em representações artísticas como forma de organização 
(litúrgica) para prestação de culto e propagação da fé. 

O intento da arte sacra, de acordo com Damasceno (2020, p. 17,18,21) é proporcionar 
[...] uma síntese visual de todas as dimensões da nossa fé [...] a fé, a indispensável 
inspiradora da arte [arte que serviu no Ocidente em] [...] caráter didático das pinturas 
nas igrejas [para contemplação dos analfabetos; arte que] [...] se desenvolveu, de 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263450 

 
188 

maneira particular em Roma durante do século VIII, o culto das imagens dos Santos, 
dando lugar a uma produção artística admirável. 

Em seu ensaio para defender a fé, Ordway (2020, p. 162, 163) pondera que  
[...] a arquitetura e as imagens tradicionais da igreja são uma linguagem que se 
desenvolveu nos séculos da vida da Igreja, variando em seu dialeto em diferentes 
tempos e lugares, mas com uma gramática comum do sagrado [e junto à mistagogia 
cristã] [...] essa exuberância e riqueza de detalhes sensoriais [...] não é nem acidental 
nem alheio à nossa fé. 

Foi nesse mesmo sentido e para favorecer a oração e a devoção dos fiéis que a Igreja 

sempre admitiu que o Senhor Jesus, a Bem-Aventurada Virgem Maria, os Mártires e os Santos 

fossem representados (Silva, 2023). Assim, a iconografia carrega um propósito dogmático-

litúrgico, mas, sobretudo, faz um trajeto espiritual, artístico e simbólico cuja expressão dessas 

artes sacras cristãs é algo bastante definido pela experiência humana e pela presença divina 

(Evdokimov, 2024). 

Dessas representações, compreende-se que a interpretação da narrativa, dos gestos e das 

vestimentas apontam revelações teologais que levam a refletir sobre a integridade de Maria e, 

assim, constituíram os dogmas marianos proclamados. De modo geral, as representações da 

Virgem ditam o mistério de sua vida, sendo, portanto, legitimações da sua concepção, 

virgindade, maternidade e santidade. 

Põe-se agora em questão a invocação à Imaculada Conceição (título que endossa esta 

pesquisa), que carrega, em seu programa iconográfico, a virgindade e a maternidade em sua 

representação mais dogmática, afirmando que a Virgem Maria foi preservada da mancha do 

pecado original desde o primeiro momento da sua concepção (Campos, 2023; Ligório, 1989; 

Lombaerde, 2020; Roschini, 1960). 

Assim, a análise iconográfica das representações da Imaculada Conceição, permite 

considerar os elementos formais, cromáticos e simbólicos como os mais comumente descritivos 

da imaginária encontrada acerca desta dedicação devocional, embora surjam variações em 

diversas produções escultóricas e iconográficas, como pode-se observar, por exemplo, nas 

imagens a seguir.  
 

 

 

 

 

 

 

 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263450 

 
189 

Figura 1 – Representações da Imaculada Conceição 

A – Imaculada Conceição de 
Murillo, pintura barroca de 

1660 

B – Coluna da Imaculada 
Conceição, Praça da Espanha, 

Roma 

C – Imaculada 
Conceição da Igreja 
Conventual de Santa 

Maria Madalena, 
Marechal Deodoro 

(AL) 

D –Nossa Senhora da 
Conceição Aparecida 

    
A B C D 

Fonte: A, B, C - Google Imagens. Fonte: acervo do autor. 

Embora existam as já citadas variações, a iconografia da Imaculada Conceição 

constitui-se, basicamente, dos seguintes elementos: manto azul, forro do manto vermelho, 

túnica branca, mãos postas, coroa, crescente (lua), anjos, serpente. 

Junto da leitura iconográfica há também uma interpretação bíblica, dogmática e popular 

para estes “símbolos” contidos na composição da imaginária da Imaculada Conceição, os quais 

são assim manifestados: o manto azul representa a virgindade; o forro do manto em vermelho 

representa a maternidade; a túnica branca representa a pureza; as mãos postas, em sinal de 

oração e prece a Deus; a coroa representa a majestade e faz menção à Mulher do livro de 

Apocalipse (Ap 12,1); a crescente ou meia lua simboliza a pureza e a luz que reflete do sol que 

é Cristo e, também faz menção ao livro de Apocalipse (Ap 12,1); os anjos recordam a glória, o 

céu onde Maria está e o seu poder de intercessão; e a serpente simboliza o mal, o pecado e a 

inimizade entre ela e a mulher, cuja descendência lhe esmagará a cabeça (Gn 3,15) e a vitória 

sobre o mal (Ap 12) (Bíblia [...], 1999).  
 

MARECHAL DEODORO, TERRA DEDICADA À IMACULADA 

A cidade de Marechal Deodoro, um dos primeiros polos de povoamento de Alagoas 

e do Nordeste brasileiro, tem a religiosidade como sua maior característica. A própria 

fundação da cidade, no fim do século XVI, tomou partido e desenvolveu-se com base no 

forte cunho religioso. Assim, a antiga Vila de Madalena (primeiro nome da vila, antes de 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263450 

 
190 

sua conformação urbana) teve sua formação marcada pelos templos e cortejos, que 

delinearam o percurso das casas e ruas, constituindo o traçado da cidade – a igreja como 

definidora do traçado (Silva, 2023). 

Conforme apreciação de Macus Tadeu (IPHAN, 2005), as ordens e confrarias existentes 

no Brasil desempenharam uma função crucial na organização da sociedade colonial, em 

especial durante o século XVIII. Elas eram responsáveis não apenas pelas práticas religiosas, 

mas também pela organização da população no trabalho (os ofícios embandeirados), na 

educação (os colégios religiosos), na saúde (as santas casas e os hospitais das ordens terceiras), 

dentre outros. 

O cenário arquitetônico, urbanístico e paisagístico da quadricentenária cidade de 

Marechal Deodoro determinou, em 2006, seu reconhecimento como patrimônio nacional pelo 

IPHAN (2005), atrelado não apenas à arquitetura das edificações religiosas e dos conjuntos 

urbanos emblemáticos, mas à totalidade das circunstâncias de sua fundação, desenvolvimento 

e sustentação. Percebe-se que este fato foi importante para o estado e para a nação quanto à 

compreensão de sua formação no tempo e na história. 

A Igreja Matriz de Nossa Senhora da Conceição faz parte do conjunto urbano tombado 

da cidade de Marechal Deodoro e teve papel preponderante no parecer do conselheiro Nestor 

Goulart, quando afirma que o arruamento do largo da Igreja Matriz, atual Rua Capitão 

Bernardino Souto, é o mesmo mostrado por Barlaeus, em 1647, como sendo a praça de origem 

da vila, com forma original de 1611-1636 (Silva, 2017). 

Figura 2 – Pagus Alagoae Australis – Mapa da cidade de Marechal Deodoro no século XVII 

 
Fonte: IPHAN, 2005. 

 
 
 

B
A 

A
A 

C
A 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263450 

 
191 

   
 A – Vista para a Casa de Câmara e 

Cadeia 
B – Vista para o Largo e Igreja Matriz de 

Nossa Senhora da Conceição 
C – Vista para a Igreja de 
Nossa Senhora do Rosário 

dos homens pretos 
Fonte: acervo do autor. 

Foi em torno da Igreja Matriz de Nossa Senhora da Conceição que o segundo núcleo de 

ocupação histórica (antes, o primeiro núcleo em Taperaguá) prosperou e expandiu a antiga Vila 

de Madalena do Sul. Conforme aponta Ferrare (2014, p. 272), a Igreja Matriz foi o “[...] ponto 

irradiador de expansão da urbanidade dessa nova povoação, que veio a se expandir de forma 

linear e no sentido menos íngreme, descendente para a Lagoa”. 
Figura 3 – Mapas históricos 

  

A – Ocupação urbana deodorense B – Expansão urbana deodorense 

Fonte: Silva, 2017, p. 44-45. 

A expansão da vila incorporou o assentamento de casas e ruas que davam acesso à 

implantação de uma e outra igreja, conformando um espaço sacralizado por essas edificações e 

suas manifestações numa espécie de perímetro religioso. 

Este Polígono Sacro – termo definido por Ferrare (2014) – que delineia a lógica de 

interdependência das igrejas do Centro Histórico da cidade conformou “[...] um espaço 

sacralizado por estas edificações e suas manifestações imateriais numa espécie de perímetro 

religioso” (SILVA, 2022, p. 2). 

 

 

 

 

 

 

A B
A 

B
A 

A
A

C
A 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263450 

 
192 

Figura 4 – Polígono Sacro deodorense e a lógica de interdependência das igrejas 

  
A – Mapa do Polígono Sacro deodorense B – Imagem de satélite do Polígono Sacro deodorense 

Fonte: acervo do autor. 

A proximidade e a relação de certa distância entre as igrejas interferiram nos circuitos 

de procissões e festividades litúrgicas, que foram demarcados intencionalmente pelas malhas 

viárias resultantes do processo de urbanização dos antigos núcleos de ocupação, formando, 

assim, os largos das igrejas e respectivas ruas. Neste sentido, “[...] logo que o núcleo urbano se 

insinua na paisagem, um elemento se destaca em meio ao casario e arruado ainda em formação, 

anunciando uma identidade que se perpetuaria no tempo: a religiosidade materializada nas 

igrejas” (Magalhães, 2014, p. 4).  
Figura 5 – Procissões em Marechal Deodoro  

   
A – Procissão do Encontro, 2021 B – Procissão da Padroeira, 2018 C – Procissão do Fogaréu, 2024 

Fonte: acervo do autor. 

Sobre procissões, as Constituições Primeiras da Bahia definem como peregrinações de 

um lugar sagrado a outro compostas por um ajuntamento de fiéis. O “divino culto” é um antigo 

costume de manifestação pública de fé que convida à piedade e à penitência. Tamanha prática 

e reverência é observada nas devoções, principalmente da Semana Santa em todo o mundo, 

como uma herança que reverbera até a atualidade (Vide, 2007). 

Alguns autores, como Magalhaes (2018), ao investigar a cidade de Marechal Deodoro, 

aportam ao seu contexto existencial a própria formação com base no apelo religioso, 

conformando um espaço sacralizado pelas procissões, por meio do assentamento de casas e 

ruas que deram acesso à implantação de uma e outra igreja, resultando no adensamento do 

núcleo urbano. 

B A 

B
A 

C
A

A
A 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263450 

 
193 

Com base no aprofundado estudo de Ferrare (2014) sobre a conformação urbana de 

Marechal Deodoro, atenta Silva (2017, p. 36) para o patrimônio religioso como “[...] um 

principal agente de atuação no espaço público, através da propagação da fé – a capela, depois 

evoluída para igreja, ou Matriz, configuraria um protótipo referencial de espacialidade ao tempo 

em que sacralizada, também urbanizadora”. 

Deste mesmo modo ocorreu com a Igreja Matriz, dedicada a Nossa Senhora da 

Conceição, em Marechal Deodoro, o templo religioso mais emblemático da cidade. Após ter 

sido incendiada a primitiva Igreja Matriz da vila, por um ataque holandês, em 1633, só em 1672 

deu-se início à reedificação da nova Matriz, que só foi concluída em 1783 (mas, só recebeu sua 

torre em 1822). A reconstrução passou por um longo período de incertezas, demorando mais de 

cem anos até ser concluída sua construção. A igreja possui o estilo barroco tardio junto ao 

rococó vigente. Internamente, possui uma decoração mais discreta, com diversos elementos 

provenientes dos estilos barroco, rococó e neoclássico (Dantas, 2011; Ferarre, 2014; Heleno, 

2009; Silva, 2017). 
Figura 6 – Igreja Matriz de Nossa Senhora da Conceição  

  
A – Largo da Matriz em 2020 B – Foto aérea da “Rua da Matriz” (década de 1990) 

  
C – Foto da Rua da Matriz na década de 1906 D – Saída da Charola na Festa da Padroeira 2019 

Fonte: A e D – acervo do autor; B e C – Ticianeli, 2023. 

Ainda sobre fatos históricos, em 1766, a comunidade, junto ao pároco local, fez um 

pedido de recursos à Coroa para reconstrução da Igreja. Em 1819, deu-se a posse de Sebastião 

Francisco de Melo Póvoas (o 1º presidente – ou governador – da Capitania de Alagoas). Já em 

1860, o Imperador D. Pedro II, juntamente com a Imperatriz Dona Teresa Cristina, visitou a 

A 

D C 

B 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263450 

 
194 

então cidade de Alagoas. Esse templo sediou ainda o casamento do Major Manoel Mendes da 

Fonseca com Rosa Maria Paulina da Fonseca e lá foram batizados todos os seus filhos, entre 

eles, o Marechal Deodoro da Fonseca (Ferrare, 2014; Heleno, 2009). 

O estilo da fachada é aclamado pelo rococó e um barroco tardio com uma portada em 

trabalho de cantaria, acimando a porta em duas folhas de cedro, com almofadas e belo entalhe, 

a inscrição da data 1759 de conclusão da obra. Há, ainda, um nicho central com a imagem em 

pedra da Padroeira. O frontão de recortes sinuosos, com curvas e contracurvas, traz a coroa 

mariana sustentada por dois anjos sobre um óculo quadrilobulado. Uma cruz em pedra arremata 

o topo do frontão. A torre única ressalta, com altura além das proporções da edificação, um 

campanário suntuoso, grandes pináculos com adornos em massa e uma cúpula com nervuras e 

inteiramente decorada (Dantas, 2011; Ferrare, 2014; Silva, 2017). 

Já o interior da igreja revela uma preocupação decorativa mais sóbria, embora o altar-mor 

destoe do conjunto, por ser mais recente e em alvenaria. Conservam-se ainda os primitivos 

retábulos dos altares colaterais em madeira entalhada e policromada, o arco do cruzeiro e demais 

arcadas em cantaria, as sanefas, tribunas e púlpito também em madeira entalhada e policromada, 

além do belo conjunto da imaginária que adorna a igreja (Dantas, 2011; Silva, 2017). 

Nos últimos anos, houve algumas intercorrências direta e indiretamente relacionadas à 

Igreja Matriz de Marechal Deodoro, a mencionar:  

a) em 2019, a requalificação urbana do Largo que compõe o espaço fronteiriço comum 

às duas Igrejas, da Matriz e do Rosário;  

b) em janeiro de 2020, deu-se início à obra de restauração da Igreja Matriz (1ª fase), 

que, após uma série de impasses e interrupções, teve a parada definitiva no final de 

2022, com a inconclusão da obra;  

c) já em 2024, no último trimestre, ocorreu o retorno da obra de restauro (2ª fase), com 

uma nova empresa e um novo prazo de trabalho. 

Foi em decorrência das intervenções no processo de restauração (da 1ª fase) que este 

estudo teve propósito e motivo para ser desenvolvido, considerando, sobretudo, os resultados 

até então apresentados à comunidade local. 

Após todo este recorte construído acerca da devoção mariana, sob o título da Imaculada 

Conceição, e da relação com a história, a cultura e a religiosidade empreendida na cidade de 

Marechal Deodoro, apresentam-se resultados e discussões deste estudo. 

 

 

 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263450 

 
195 

AS DUAS MARIAS DE MARECHAL DEODORO 

Caracteriza-se a imaginária devocional deodorense da Imaculada Conceição, através da 

descrição iconográfica das duas Marias que fundamentaram esta pesquisa: Imagem de roca e 

Imagem de talha inteira e policromada. O Quadro 2 expõe as características das duas Marias: 
Quadro 2 – Características das duas Marias deodorenses 

A – Imagem de Vestir, roca B – Imagem de Talha Inteira 
− Policromada − Policromada e dourada 
− Ombros e punhos articulados − Rococó-neoclássico 
− Século XIX − Século XVIII/XIX 
− Originalmente a imagem processional − Originalmente a santa do altar, a “intocável” 
− Há doação das vestimentas e cabelo  − Pela policromia existente é a Senhora da 

Assunção? 

Fonte: acervo do autor. 

Na Figura 7, as duas Marias deodorenses podem ser visualizadas. 
Figura 7 – As duas Marias deodorenses 

  

 

A – Imagem de roca 
 

B – Imagem de talha inteira e policromada 

Fonte: acervo do autor.  

O Inventário Nacional de Bens Móveis e Integrados do IPHAN/AL (2004) também 

fornece informações acerca dessas imagens por meio da sistemática de fichamento. Assim, as 

fichas podem ser acessadas e consultadas no referido órgão e/ou na Superintendência Municipal 

de Cultura e Patrimônio Histórico da Prefeitura de Marechal Deodoro.  

 

A TRADICIONAL “PROCISSÃO DO DIA 8” 

Procede ainda da Igreja Matriz de Marechal Deodoro a “Procissão do dia 8”, como 

popularmente é conhecida e chamada a Procissão da Padroeira: a manifestação religiosa-cultural 

mais importante do município e propagada centenariamente até os dias atuais. Anualmente, o 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263450 

 
196 

dia 8 de dezembro é devotado à Nossa Senhora da Conceição, pois celebra-se o dia solene da 

Imaculada Conceição de Maria, tão comum e também particular, em Marechal Deodoro, por 

devoção à sua principal Patrona, celebrada nesta data festiva. 

Nos últimos anos, entretanto, foram detectados (através de observação direta, conversas 

informais e levantamentos fotográficos) dois problemas relacionados à insatisfação dos fiéis: a 

substituição da imagem de roca usada, tradicional e invariavelmente, ano após ano, pela 

imagem do altar; e a mudança do trajeto tradicional da procissão. Tais interrupções nesses 

costumes sucederam, incialmente, por gosto particular sacerdotal e de uma minoria de fiéis, à 

época, à frente da Paróquia, que não representava a voz da comunidade, que, ainda assim, 

acompanhava com estranheza o ritmo das novidades impostas. Soma-se a isto a troca de padres 

à frente da paróquia nos últimos anos, que foi mais um fator para tornar descontínua a tradição, 

já que a comunidade estava confusa e cedendo a essas novas “adequações”, que resultavam em 

perdas de identidade e apropriação afetiva e devocional. 

É de largo conhecimento que nunca houvera uma mudança neste sentido: primeiro, a 

santa do altar é “intocável” e lá do alto de seu nicho se venera, enquanto a de roca é a imagem 

da procissão, a que está mais próxima das pessoas e por elas admitida numa melhor formatação 

de apreciação e apego religioso, próprios desse tipo de imaginária. 

Aqui não se pretende adentrar nas relações entre o devoto e a tipologia da imaginária, 

no entanto, sabe-se o quanto as imagens de roca expressam-se e adentram o imaginário dos fiéis 

aproximando-os ao culto alegórico e às devoções particulares. Por outro lado, a produção da 

imaginária de talha inteira com policromia e douramento é surpreendentemente arrebatadora ao 

olhar do devoto contemplativo, conforme identificado na pesquisa de campo.  

Todos esses fatos puderam ser comprovados tanto pelo acervo fotográfico e documental 

acessado, bem como por vários relatos de vivência dos devotos deodorenses, envolvendo ainda 

observações, visitas e acompanhamento à obra da Igreja Matriz. 

Retomando a questão das imagens de roca e de talha inteira (a do altar), na Procissão do 

dia 8, observa-se, por meio de um recorte no tempo, que até o ano de 2012, era costumeiramente 

usada a de roca como imagem processional. A partir de 2013, ocorre a interrupção, com o uso 

da imagem do altar no andor da procissão – esse uso estende-se até 2019. Assim, no ano de 

2020, devido à obra de restauração da imagem do altar, a imagem de roca retoma seu lugar 

como santa processional e os fiéis se reapropriam dessa memória. 
 

 

 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263450 

 
197 

Figura 8 – Cronologia da Procissão do dia 8 com imagem de roca e de talha inteira na charola/andor 

    
A – Charola da 

Padroeira 1995, com 
imagem de roca 

B – Charola da Padroeira 
2013, início do uso da 

imagem de talha inteira 

C – Charola da Padroeira 
2019, último ano da 

imagem de talha inteira 

D – Charola da Padroeira 
2024, com imagem de 

roca 
Fonte: acervo do autor. 

Por conseguinte, e ainda citando um segundo problema atrelado à Procissão do dia 8, 

deu-se a mudança de um trajeto secular que, além da função religiosa, moldou e conformou a 

expansão histórica da cidade, dando a essas ruas a sacralidade obtida pelo percurso oficializado 

pelas procissões, sendo esta sua prévia condição existencial e, depois, a de ligação viária. Foram 

sucessivas alterações no percurso, que retiraram de ruas antigas o legado tradicional do cortejo 

processional, substituindo-as por outras ruas secundárias que, por vezes, não possuíam 

infraestrutura necessária para uma rota de procissão, nem perfaziam uma conexão lógica com 

as principais ruas do centro da cidade e a relação com as igrejas nelas instaladas cuja 

implantação no passado foi determinante para a típica ocorrência das procissões. 

Tomando parte desses problemas, foram ouvidos, analisados e compilados depoimentos 

(feito um lamento) dos populares que apresentaram possíveis soluções por eles mesmos 

previstas e sugeridas, como tentativa de reorganizar um novo trajeto, de modo a adequar as 

alterações dos novos tempos em face do trajeto tradicional. Estes depoimentos, embora de 

maneira informal, tiveram a intenção de capturar a real impressão e o sentimento dos fieis para 

uma melhor compreensão dos fatos e posterior apresentação aos responsáveis pela comunidade 

paroquial, como uma forma de contribuição antecipada dos dados deste estudo.  

Outro dado que já se pode aferir como resultado positivo de toda essa experiência é o 

retorno da imagem de roca ao seu devido lugar, mantendo-se unanimemente definitivo e com 

legítima reapropriação da comunidade. 

 

O PROCESSO DE RESTAURO DA “IMAGEM DO ALTAR” 

Com o uso indevido de uma imagem secular de talha inteira como santa processional, 

já é de se esperar que alguns impactos ou danos possam advir. Além dos conflitos citados, 

relacionados à devoção popular, ao senso de pertencimento e à memória afetiva dos fiéis, não 

D A C B B 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263450 

 
198 

era difícil esperar também que possíveis danos ao material compositor da imagem de talha 

inteira, considerando a fragilidade da policromia e do douramento de uma peça que não fora 

preparada para este tipo de uso, viesse acontecer. 

Pela falta de conhecimento e de bom senso é que esta imagem permaneceu por sete anos 

sendo usada como santa processional. Este fato, porém, demonstra também irresponsabilidade 

e falta de zelo. No entanto, a peça, que está classificada diretamente como bem móvel artístico 

e integrado à Igreja Matriz, precisava compor o cenário de restauração pelo qual passaria todo 

o conjunto. No primeiro momento da restauração, a peça passou por diversos estudos e análises, 

sendo detectada que sua policromia existente não era original. Esta descoberta deu origem aos 

ensaios sobre o que poderia ser feito. 

Importa esclarecer que a 1ª fase da Obra de Restauração da Matriz passou por diversas 

intercorrências, desde uma pandemia mundial, que parou a obra, até mudanças na equipe e um 

resultado desastroso na restauração da imagem entregue à população. 
Figura 9 – Resultado da intervenção na imagem de talha inteira 

    

A e B – Início das prospecções, remoções e primeiras 
intervenções, 2020 

C e D – Imagem como foi entregue à comunidade, 
como “restaurada”, 2023 

Fonte: IPHAN/AL, 2025; Google fotos. 

Em resumo, num primeiro momento (A e B), é possível ver a tentativa de um grupo de 

profissionais em busca de referências escultóricas e compositivas e, ainda que perdidas (devido 

ao fato de a imagem ter sido lavada em algum tempo desconhecido), percebe-se que há algumas 

referências quanto à boa carnação, elementos simbólicos na vestimenta, policromia cromática 

original, ressurgimento de douramento, dentre outros atributos. 

No segundo momento (C e D), resultado da produção em um tempo conturbado, quando 

a empresa estava prestes a parar e entregar os serviços, observa-se que a imagem entregue 

“restaurada”, era uma peça totalmente repintada e sem o mínimo de referências, sem qualquer 

A B C D 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263450 

 
199 

atributo escultórico aceitável ou minimamente de bom gosto. Esse resultado desastroso do 

processo de restauração contribuiu para a permanência da imagem de roca, ao invés do retorno 

daquela de talha inteira como santa processional.  

Como a população não reconhece a sua padroeira, os órgãos competentes concordam e 

garantem que a imagem precisa passar por um novo processo de restauração. Este fato é 

atestado pelo atual momento por que passa a obra da Igreja Matriz de Marechal Deodoro, já 

que foi admitida, em 2024, uma nova empresa para dar continuidade e concluir os serviços de 

restauro, bem como a recuperação dessa desastrosa intervenção na imaginária local. 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Ao longo dos tempos, a abordagem mariana assumiu diversas formas e enriqueceu sua 

perspectiva simbólica, reconhecendo o lugar singular que Maria ocupa nos planos da Revelação 

de Deus. É um tema que inspira estudiosos, devotos e até mesmo descrentes a mergulhar nos 

mistérios acerca do Filho de Deus e sua vinda ao mundo por meio desta mulher escolhida. 

“Maria” tonou-se também um tema central na arte, na arquitetura e na literatura cristã, com 

influência em tradições e representações culturais em todo o mundo. 

O esquema do estudo aqui definido apontou diversas nuances históricas, religiosas e 

culturais em torno do culto mariano. Desde os primeiros padres, que já reconheciam as verdades 

de fé sobre Maria e seu papel fundamental na história da Igreja, mais tarde, os dogmas foram a 

confirmação teológica necessária para comprovar o que há muitos séculos já se defendia. Além 

disso, o enraizamento que o culto conferido à Imaculada Conceição como Padroeira do Reino 

português e de suas Colônias e, nas missões religiosas, como as dos franciscanos, legitimou as 

práticas devocionais que até hoje resultam na apropriação em distintos contextos. 

A figura de Maria sempre esteve ligada à vida das pessoas, pois, do modo mais simples 

ou da intensa apropriação intelectual e dogmática, ela é sempre um elo de aproximação do povo 

com o sagrado. Por isso, há tantos títulos e invocações, tantas igrejas e santuários, festas 

populares, romarias e tantas outras dedicações presentes no imaginário das mais diversas culturas. 

Foi demonstrada, neste estudo, a particular devoção à Imaculada Conceição e a estreita 

relação deste importante Ícone como parte do cotidiano, da essência e do imaginário do povo 

deodorense, considerando: 

− os festejos alusivos à Mãe de Deus celebrados, ininterruptamente, no dia 8 do último 

mês de cada ano, desde a fundação da cidade; 

− a “Festa do dia 8” como um símbolo de fé e a maior manifestação devocional local; 

− a relação com a Igreja Matriz como a edificação religiosa mais importante da cidade; 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263450 

 
200 

− a vivência, o imaginário e o pertencimento dos fiéis à Excelsa Padroeira, 

reconhecendo-a como seu maior símbolo de proteção; 

− e, por fim, a necessidade de restauração e conservação das imagens, para a 

perpetuação das tradições diante das perdas, impactos e (des)continuidades. 

Por tudo isso, o estudo propôs-se a difundir a imaginária local e sua especial devoção, 

face às reverberações urbanas e culturais, como identidade de um povo e de um ambiente nesse 

intuito constituído. Assim, este trabalho, que adverte quanto à necessidade de conservação e 

salvaguarda desse bem imaterial deodorense, é apenas introdutório para futuras investigações 

que apontem outras dimensões. 

Para finalizar, ressalta-se que a relação da imaginária deodorense com o povo é estreita, 

pois, trata-se aqui, de duas imagens devocionais claramente definidas e reconhecidas como a 

Excelsa Padroeira, a ilustre, a mais sublime, a magnífica, a excelente protetora. 

REFERÊNCIAS 

BÍBLIA SAGRADA. Revista por Frei Joao José Pedreira de Castro, O. F. M. 131. ed. São Paulo: Edição 
Claretiana, 1999.  
 
BONDUKI, Nabil. Intervenções urbanas na recuperação de centros históricos. Brasília, DF: IPHAN / Programa 
Monumenta, 2010. 
 
BUARQUE, Virgínia Castro et al. Devoção à Virgem em Mariana colonial: religiosidade, cultura e poder. In: 
ENCONTRO DO GT NACIONAL DE HISTÓRIA DAS RELIGIÕES E RELIGIOSIDADES: IDENTIDADES 
RELIGIOSAS E HISTÓRIA, 1., 2007, Maringá, PR. Anais [...]. Maringá, PR: ANPUH, 2007. Disponível em: 
http://www.dhi.uem.br/gtreligiao/pdf/st2/Buarque,%20Virg%EDnia%20A.%20Castro.pdf. Acesso em: 12 jun. 2025. 
 
CAMPOS, Jose Freitas. Valei-me, Nossa Senhora! Invocações marianas no Brasil: história e espiritualidade. São 
Paulo: Paulus, 2023. 
 
DAMASCENO, São João. Contra aqueles que condenam as imagens sagradas. Curitiba: Santo Atanásio, 2020. 
 
DANTAS, Cármem Lúcia. Memória perpetuada. In: SIMÕES, Leonardo. Alagoas memorável – patrimônio 
arquitetônico. Maceió: Instituto Arnon de Mello, 2011. p. 96-121. 
 
EVDOKIMOV, Paul. A arte do ícone: teologia da beleza. Tradução: Rebeca Pinheiro Queluz. Curitiba: 
Carpintaria, 2024. 
 
FERRARE, Josemary Omena Passos. A cidade Marechal Deodoro: do projeto colonizador português à imagem 
do “Lugar Colonial”. Maceió: EdUFAL, 2014. 
 
FERRARE, Josemary Omena Passos. O partido triádico enquanto indutor da colonização religiosa: análise 
espacial e de festejos tradicionais em Marechal Deodoro – Alagoas. In: SIMPÓSIO NACIONAL DE 
HISTÓRIA, 24., 2007, São Leopoldo, RS. Anais [...]. São Leopoldo, RS: ANPUH, 2007. Disponível em: 
https://snh2007.anpuh.org/resources/content/anais/Josemary%20Omena%20Passos%20Ferrare.pdf. Acesso em: 
12 jun. 2025. 
 
HELENO, Sebastião. Ecos deodorenses. Marechal Deodoro: [S.n.], 2009. 
 
INSTITUTO DO PATRIMÔNIO HISTÓRICO E ARTÍSTICO NACIONAL. Departamento de Patrimônio Material 
e Fiscalização. Parecer de Tombamento nº 03/2005. Marcus Tadeu Daniel Ribeiro. Brasília, DF: IPHAN, 2005. 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263450 

 
201 

 
INSTITUTO DO PATRIMÔNIO HISTÓRICO E ARTÍSTICO NACIONAL. 8ª Superintendência Regional – SE 
/ AL. Inventário Nacional de Bens Móveis e Integrados. Alagoas. Maceió: IPHAN/AL, 2004. Módulo III. 
 
INSTITUTO DO PATRIMÔNIO HISTÓRICO E ARTÍSTICO NACIONAL. Superintendência em Alagoas 
IPHAN/AL. Relatórios de Restauração de Bens Móveis e Integrados. 2020-2021. Maceió: IPHAN/AL, 2025.  
 
LIGÓRIO, Santo Afonso Maria de. Glórias de Maria. 3. ed. Aparecida, SP: Santuário, 1989. 
  
LOMBAERDE, Padre Julio Maria de. Nossa Senhora diante dos ataques protestantes. Rio de Janeiro: CDB, 2020. 
 
MAGALHÃES, Ana Cláudia Vasconcellos. A espacialidade da morte na cidade colonial Marechal Deodoro, 
Alagoas. Brasília: FAU/UnB, 2014. 
 
MAGALHÃES, Ana Cláudia Vasconcellos. Igrejas, conventos, cemitérios: o lugar dos mortos configurando a 
paisagem urbana e arquitetônica de Marechal Deodoro, Alagoas. Maceió: Realeza, 2018.  
 
ORDWAY, Holly. Apologética e imagética cristã: uma abordagem integrada para defender a fé. Tradução: 
Patricia Bronislawski Figueredo. Tubarão: Mater Verbi, 2020. 
 
ROSCHINI, Padre Gabriel. Instruções Marianas. São Paulo: Paulinas, 1960. 
 
SILVA, Jorge Henrique dos Santos. Componentes artísticos e históricos em favor dos Ritos Litúrgicos e dos 
Espaços Sagrados. 2023. Monografia (Trabalho Final de Especialização em Arquitetura e Arte Sacra do Espaço 
Litúrgico) – Faculdade São Basílio Magno, Curitiba, 2023.  
 
SILVA, Jorge Henrique dos Santos. Luz e sombra: da estética barroca aos efeitos da iluminação cênica no 
patrimônio religioso de Marechal Deodoro-AL. 2022. Monografia (Trabalho Final de Especialização em Design 
de Interiores – Ambientação e Produção do Espaço) – Instituto de Pós-Graduação, Maceió, 2022. 
 
SILVA, Jorge Henrique dos Santos. Projeto de intervenção no patrimônio religioso conformador da centenária 
Marechal Deodoro-AL: práticas de conservação e restauro na Igreja de Nossa Senhora do Amparo. 2017. 
Monografia (Trabalho de Conclusão de Curso de Graduação em Arquitetura e Urbanismo) – Centro 
Universitário Cesmac, Maceió, 2017. 
 
TICIANELI, Edberto. Marechal Deodoro, a antiga Vila da Madalena do Sumaúma. Maceió: História de 
Alagoas, 2023. Seção Memória. Disponível em: https://www.historiadealagoas.com.br/marechal-deodoro-a-
antiga-vila-da-madalena-do-sumauma.html. Acesso em: 5 maio 2025. 
 
VIDE, Sebastião Monteiro da. Constituições primeiras do Arcebispado da Bahia / feitas e ordenadas pelo 
ilustríssimo e reverendíssimo D. Sebastião Monteiro da Vide. Brasília, DF: Senado Federal, 2007. 
 

https://www.historiadealagoas.com.br/marechal-deodoro-a-antiga-vila-da-madalena-do-sumauma.html
https://www.historiadealagoas.com.br/marechal-deodoro-a-antiga-vila-da-madalena-do-sumauma.html


IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263515 

202 

 

SANTA VERÔNICA: FICÇÃO OU REALIDADE? 
 

SAINT VERONICA: FICTION OR REALITY? 
 

SANTA VERÓNICA: ¿FICCIÓN O REALIDAD? 
 

Agesilau Neiva Almada1 
agealmada@yahoo.com 

 
Beatriz Ramos de Vasconcelos Coelho2 

beatrizrvcoelho@gmail.com 
 
 

RESUMO 

Este artigo apresenta resultados de pesquisa sobre a figura de Santa Verônica, frequentemente 
referida como Verônica, iniciada pela análise de escultura em jazigo no Cemitério do Bonfim, 
Belo Horizonte. A peça central no jazigo, ladeada por duas crianças, foi estudada iconográfica 
e historicamente. Apesar das buscas, não foram encontradas informações sobre os sepultados 
ou a família e suas relações com a imagem. Pesquisaram-se outras esculturas em Minas Gerais, 
encontrando-se apenas uma na Basílica de Bom Jesus do Matosinhos, Congonhas. Estudos 
iconográficos revelaram que Verônica é considerada personagem lendária, sem comprovação 
de existência histórica, o que levou o Vaticano a mandar remover sua imagem das igrejas. 
Entretanto, sua representação permanece na tradição cristã, na Via Sacra e na Semana Santa no 
Brasil e em outros países. No contexto brasileiro, o “Canto da Verônica”, uma das cenas mais 
emocionantes e amplamente representadas na Via Sacra, consolida-se como elemento central 
na devoção popular. 

Palavras-chave: Verônica; Vera Icona; O vos omnes; Véu de Verônica; Lenda. 
 
ABSTRACT 

This article presents research results on the figure of Saint Veronica, frequently referred to as 
Veronica, initiated by the analysis of a sculpture in a tomb at the Bonfim Cemetery in Belo 

 
1 Conservador-restaurador de Bens Culturais Móveis, graduado pela Escola de Belas Artes da Universidade 
Federal de Minas Gerais (EBA/UFMG), complementado pela graduação sanduíche em Conservación y 
Restauración del Patrimonio Cultural pela Escuela de Conservacion y Restauracion de Occidente (ECRO) 
(México), com ênfase em cerâmica arqueológica. Mestre e doutorando pelo Programa de Pós-Graduação em 
Artes (PPGArtes/EBA/UFMG) na linha de Preservação do Patrimônio Cultural, com pesquisa sobre esculturas 
sacras em cerâmica centrada na obra de Frei Agostinho da Piedade (século XVII). Atua nas áreas de conservação 
e restauração de cerâmica, pintura de cavalete, escultura policromada, papel, conservação preventiva e 
documentação científica por imagem. Primeiro secretário do Centro de Estudos da Imaginária Brasileira (Ceib) e 
integrante do Grupo de Pesquisa CNPq Imagem e Preservação. 
Lattes: http://lattes.cnpq.br/0381490727174184. Orcid: https://orcid.org/0000-0002-9408-1854. 
2 Professora Emérita da EBA/UFMG. Graduada em Belas Artes pela Escola Guignard – atual Universidade do 
Estado de Minas Gerais (UEMG) –, com especialização em Conservação e Restauração de Bens Culturais 
Móveis. Idealizadora e Coordenadora do curso de especialização e do Centro de Conservação e Restauração de 
Bens Culturais Móveis (Cecor) da EBA/UFMG. Fundadora e ex-presidente do Centro de Estudos da Imaginária 
Brasileira (Ceib), atualmente exerce o cargo de presidente de honra. Possui ampla experiência em conservação e 
restauração de bens culturais móveis e integrados, com ênfase em escultura policromada, imaginária religiosa. 
Realizou formação complementar na Espanha e no México. Coordenou a restauração de obras relevantes do 
patrimônio mineiro, incluindo pinturas de Manoel da Costa Ataíde e Candido Portinari. Foi diretora da Escola de 
Belas Artes (EBA) da Universidade Federal de Minas Gerais (UFMG) por 5 anos.  
Lattes: http://lattes.cnpq.br/1995961914706579. Orcid: https://orcid.org/0000-0003-2958-7872. 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263515 

203 

 

Horizonte. The central piece in the tomb, flanked by two children, was studied iconographically 
and historically. Despite the searches, no information was found about the deceased or the 
family and their relationship with the image. Other sculptures in Minas Gerais were researched, 
finding only one in the Basilica of Bom Jesus do Matosinhos, Congonhas. Iconographic studies 
revealed that Veronica is considered a legendary figure, without proof of historical existence, 
which led the Vatican to order the removal of her image from churches. However, her 
representation remains in Christian tradition, in the Stations of the Cross and Holy Week in 
Brazil and other countries. In the Brazilian context, the "Song of Veronica," one of the most 
moving and widely represented scenes in the Stations of the Cross, is consolidated as a central 
element in popular devotion. 

Keywords: Veronica; Vera Icona; O vos omnes; Veil of Veronica; Legend. 
 

RESUMEN 

Este artículo presenta los resultados de una investigación sobre la figura de Santa Verónica, a 
menudo llamada simplemente Verónica, iniciada con el análisis de una escultura en una tumba 
del cementerio Bonfim en Belo Horizonte. La pieza central de la tumba, flanqueada por dos 
niños, fue estudiada iconográfica e históricamente. A pesar de las búsquedas, no se halló 
información sobre la difunta ni su familia, ni sobre su relación con la imagen. Se investigaron 
otras esculturas en Minas Gerais, encontrándose únicamente una en la Basílica del Buen Jesús 
de Matosinhos, en Congonhas. Los estudios iconográficos revelaron que Verónica es 
considerada una figura legendaria, sin pruebas de existencia histórica, lo que llevó al Vaticano 
a ordenar la retirada de su imagen de las iglesias. Sin embargo, su representación perdura en la 
tradición cristiana, en el Vía Crucis y la Semana Santa en Brasil y otros países. En el contexto 
brasileño, el «Canto de Verónica», una de las escenas más conmovedoras y representadas del 
Vía Crucis, se ha consolidado como un elemento central de la devoción popular. 

Palabras clave: Verónica; Vera Icono; O vos omnes; Velo de Verónica; Leyenda. 
 

 

INTRODUÇÃO 

Neste artigo, analisa-se uma escultura de Verônica em mármore branco, localizada no 

topo de um túmulo no Cemitério do Bonfim, o mais antigo da cidade de Belo Horizonte, Minas 

Gerais, localizado na rua do Bonfim, n. 1.120. A peça, ladeada por duas figuras infantis, apresenta 

a inscrição: “Jazigo da família de Manoel Atº. de Almeida, 1934”. O jazigo está localizado na 

quadra 19, carneiros geminados3 identificados como 10C e 10D do referido cemitério. Destaca-se 

pela sua dimensão e composição artística, adquirindo protagonismo visual em relação às demais 

sepulturas da necrópole (Figura 1). Um aspecto notável é que, embora a maior parte dos túmulos 

seja adornada por esculturas religiosas, muitas delas reiteradamente representadas em diferentes 

 
3 Dois carneiros, ou seja, duas covas, tendo, interiormente, as dimensões das sepulturas e, externamente, o máximo de 
2,50 m de comprimento por 1,25 m de largura; e mais o terreno entre eles existente, formando uma única cova, para 
sepultamento dos membros de uma mesma família, ou de pessoas estranhas, desde que autorizado pela família. Os 
compartimentos destinados às urnas funerárias deverão estar em comunicação com o solo (Iepha-MG, 2008).  



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263515 

204 

 

versões e tamanhos e com temática bastante repetitiva, a figura de Verônica aparece como a 

única representação desse tema em todo o cemitério e de proporção monumental. 

Figura 1 – Vista superior da Capela-túmulo da Família Almeida, Cemitério do Bomfim.  
Belo Horizonte, Minas Gerais 

 
Fonte: foto aérea realizada por Emiliano Guillaume, 2024. 

O conjunto escultórico4, em mármore branco, ricamente talhado, é composto por três 

peças dispostas em diferentes níveis de altura, sem aplicação de policromia e sem registro de 

autoria (Iepha-MG, 2008). Imagens esculpidas em um bloco único de pedra (mármore) 

utilizando a técnica do cinzelado5 (Iepha-MG, 2008). A figura central, de maior relevância, 

corresponde à representação de uma jovem mulher ereta sobre pedestal de mármore, em 

dimensão superior e posicionada acima das duas esculturas laterais de crianças. 

A personagem principal encontra-se em postura imponente, segurando, com ambas as 

mãos, um pano que exibe, em relevo, o rosto de um homem. O vestuário remete às tradições 

clássicas: túnica longa de mangas compridas, ajustada à cintura por faixa ou cinto, formando 

uma série de pregas e drapeados que descem da cintura até as pernas com maior volumetria à 

esquerda. A cabeça está coberta por um véu que se prolonga até os ombros, sobre os quais 

repousa um manto com bordas ornamentadas, proporcionado pela técnica escultórica, cobrindo 

 
4 As peças que integram o conjunto não foram dimensionadas pelo Instituto do Patrimônio Artístico e Cultural 
(Ipac), vinculado ao Instituto Estadual do Patrimônio Histórico e Artístico de Minas Gerais (Iepha-MG), no 
Inventário de Proteção ao Acervo de Bens Culturais de Minas Gerais (Iepha, 2008). Ademais, durante a 
elaboração deste estudo, não foi concedida autorização pela administração do Cemitério do Bonfim para a 
realização de medições diretas das imagens, o que impossibilitou a obtenção de dados das suas dimensões. 
5 Lavrado e gravado a cinzel ou escopro (ferramentas), que consiste na retirada de material até atingir a figura 
idealizada (Iepha-MG, 2008). 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263515 

205 

 

os ombros e estendendo-se até o antebraço. A expressão facial revela sobriedade e ausência de 

sorriso, acentuando o caráter contemplativo da cena. 

O rosto masculino presente no pano que a jovem segura nas mãos apresenta-se em 

relevo, com barba e bigode unidos, além de cabelos anelados sobre a testa. A fisionomia sugere 

idade avançada e/ou intenso sofrimento, possivelmente remetendo à imagem de Jesus Cristo. 

Contudo, a figura aparenta-se mais envelhecida do que a iconografia tradicional do Cristo 

crucificado, usualmente representado aos 33 anos. 

As esculturas laterais representam anjos ou crianças aladas, igualmente sem policromia. 

A figura posicionada à direita da jovem segura pétalas de flores na mão direita, em uma ação 

de lançamento, mantendo o braço esquerdo erguido em direção à figura central. Já a escultura 

à esquerda sustenta um ramalhete de flores na mão esquerda, enquanto o braço direito ergue-se 

em gesto que também sugere o lançamento de pétalas. Ambas apresentam olhar voltado para 

baixo, vestem trajes curtos e ajustados à cintura, com muitas pregas e dobras, terminados na 

altura dos joelhos, com mangas curtas. Os cabelos curtos, encaracolados, soltos e partidos ao 

meio, somados aos traços delicados, conferem-lhes aspecto angelical. As figuras estão 

dispostas sobre uma plataforma em formato de monte. O conjunto escultórico, ao que parece, 

reverencia e homenageia os que ali estão sepultados.  

Na Figura 2 tem-se o registro fotográfico do conjunto escultórico. 

Figura 2 – Conjunto escultórico posicionado na parte superior da Capela-túmulo 

 
Fonte: foto do autor, nov. 2022. 

Considerando a raridade da representação escultórica desta imagem, acredita-se que se 

trata da figura de Verônica, apesar de o inventário do acervo de estruturas arquitetônicas e bens 

integrados do cemitério do Bonfim, Belo Horizonte, Minas Gerais, realizado pelo Iepha-MG em 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263515 

206 

 

2010, não mencionar se é uma santa e nem mesmo nomeá-la. Assim sendo, foi realizada 

investigação em igrejas de Minas Gerais, complementada pela consulta ao levantamento 

organizado pelo pesquisador Célio Macedo Alves, no âmbito do Inventário Nacional de Bens 

Móveis e Integrados (INBMI), conduzido pelo Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico 

Nacional (Iphan), publicado em Devoção e Arte: Imaginária Devocional em Minas Gerais 

(Alves, 2005). Não foram encontrados registros de Verônica e de outras esculturas de igual 

similaridade, exceto a existente na Basílica de Bom Jesus de Matosinhos, em Congonhas, onde 

figura no lado esquerdo da capela-mor. Outra representação foi localizada na Capela VI dos 

Passos da Paixão, obra de Antônio Francisco Lisboa, o Aleijadinho; entretanto, no catálogo 

Aleijadinho e sua Oficina: Catálogo das Esculturas Devocionais (Oliveira; Santos Filho; 

Santos, 2002), a peça não é identificada como Verônica, mas, sim, como “Mulher chorosa” 

(Figura 3). 

Figura 3 – Três representações escultóricas em Minas Gerais 

 
Fonte: foto de Monsenhor Nédson, 

2024. 
Fonte: Oliveira; Santos Filho; 

Santos, 2002, p. 202-203.  
Fonte: foto do autor, nov. 2022. 

Essa constatação possibilitou o surgimento de questionamentos fundamentais: Quais os 

motivos para a inserção de uma escultura de Verônica em um jazigo? Tratar-se-ia de uma 

manifestação de devoção? Configuraria uma homenagem a familiares do falecido? Quem foi, 

efetivamente, Verônica? Uma santa reconhecida pela Igreja ou uma personagem de caráter 

lendário? 

Do ponto de vista da associação entre a representação artística e religiosa do conjunto 

escultórico e o túmulo em que se encontra, bem como de sua eventual relação com os familiares 

ali sepultados, não foi possível obter informações consistentes. A bibliografia especializada, 

assim como os arquivos municipais consultados, não forneceram dados a respeito do tema e nem 

dos proprietários. No próprio cemitério, igualmente, não se identificaram registros que pudessem 

esclarecer a questão, uma vez que não há arquivos específicos disponíveis, além da 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263515 

207 

 

impossibilidade de acesso a contatos da família em razão das disposições da Lei Geral de 

Proteção de Dados (LGPD). 

METODOLOGIA  
Para atender aos objetivos da pesquisa, empregou-se uma metodologia estruturada em 

diferentes etapas de coleta e análise de dados. Em primeiro lugar, realizou-se consulta formal à 

administração do Cemitério do Bonfim, com vistas à obtenção de informações oficiais acerca 

do conjunto escultórico em estudo, bem como sobre a propriedade do jazigo em que se encontra 

inserida, sem nenhum resultado relevante para o estudo. 

Em complemento, procedeu-se à revisão bibliográfica, contemplando obras de referência, 

artigos acadêmicos, teses e documentos disponíveis em plataformas digitais, de modo a 

aprofundar a compreensão sobre a existência e veneração de Verônica como santa, e também 

da sua iconografia.  

Foram ainda examinados o Inventário de Proteção ao Acervo de Bens Culturais de 

Minas Gerais, elaborado pelo Instituto Estadual do Patrimônio Histórico e Artístico de Minas 

Gerais (Iepha-MG), por meio do seu órgão responsável, o Instituo do Patrimônio Artístico e 

Cultural (Ipac), e registros disponibilizados pelo Arquivo Público Mineiro e pelo Museu 

Histórico Abílio Barreto. 

Foi também realizada a análise de imagens e descrições iconográficas constantes em 

literatura especializada bem como na internet, obtendo-se a comparação entre versões propostas 

pela historiografia da figura de Verônica em distintas épocas. Essa etapa foi complementada 

por entrevistas virtuais, por meio de redes digitais, com especialistas e pesquisadores nacionais 

e estrangeiros, contribuindo para enriquecer a compreensão do tema. 

Por fim, toda a documentação reunida foi sistematicamente organizada, assegurando 

rastreabilidade e integridade das fontes. Assim, a metodologia adotada buscou garantir rigor 

científico e amplitude analítica, contribuindo para uma compreensão mais aprofundada da 

história e da representação de Verônica na arte sacra e na religiosidade popular. 

 

ICONOGRAFIA 

A análise da iconografia de “Santa Verônica” abrange as diversas representações e 

interpretações registradas na literatura especializada, bem como nas manifestações visuais 

produzidas e desenvolvidas ao longo do tempo. 

Inicialmente, encontramos referência ao historiador galês Giraldus Cambrenus 

(1146-1223), que considerou a imagem de Cristo impressa em um pano como a conjugação de 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263515 

208 

 

duas palavras em latim: Vera Icona, que significa “verdadeira face”, ou seja, o rosto real do 

Salvador. Essa origem etimológica, que é baseada na tradição cristã medieval, possibilitou que 

a palavra Verônica, em diversas línguas, passasse a designar a personagem associada a essa 

tradição devocional (Varazze, 2003).  

A investigação bibliográfica em que se baseou esta pesquisa incluiu quinze obras 

de destaque na área de iconografia. Entre os autores consultados, destacam-se: Giacomo de 

Varazze (meados do século XIII), autor da Legenda Áurea, cuja obra foi traduzida do latim para 

o espanhol em 2003. Nascido na Itália, na cidade de mesmo nome, era arcebispo de Gênova. 

Escreveu, em uma época anterior à Reforma de Lutero (condenação ao culto das imagens 

devocionais), e ao Concílio de Trento (1545-1563), considerado o início da Contrarreforma, 

que definiu oficialmente a veneração às imagens na Igreja Católica. Sua narrativa, lendas sobre 

os santos, contribui para o entendimento das tradições populares sobre Verônica, reforçando o 

caráter lendário da personagem. Varazze (2003, p. 330, grifo nosso), discorre sobre Verônica 

da seguinte forma: 

Volusiano (imperador romano entre 251 a 253 d. C), foi se informar com uma mulher 
chamada Verônica, que fora amiga de Jesus, sobre onde encontrar o Cristo Jesus [...] 
Veronica comentou: Como meu senhor viajava para pregar, eu ficava a contragosto 
privada da sua presença, resolvi mandar fazer um retrato dele para poder me consolar 
olhando sua imagem quando não pudesse vê-lo. Quando levava uma tela para um 
pintor, o Senhor encontrou-me e perguntou para onde eu ia, Expliquei. Ele me pediu 
o tecido e o devolveu-o com a marca de sua venerável face. Se seu senhor olhar com 
devoção esta imagem, no mesmo instante recuperará a saúde.  

Neste registro de Varazze (2003), nota-se uma contradição histórica, e deixamos aqui 

uma pergunta: Se Jesus morreu com 33 anos, portanto, se essa mulher foi contemporânea dele, 

como estaria viva mais de 200 anos depois, já que a passagem descrita por Varazze ocorre entre 

251 e 253 d.C.? Juan Roig (1950, p. 266, grifo nosso), comenta: “Seu atributo pessoal é o tecido 

esticado com o Santo Rosto de Cristo. Caso curioso, talvez único, de que é justamente o atributo 

que dá nome ao santo.” 

6 Schenone (1992, v. II, p. 771, grifos e tradução nossos), destacado 

iconógrafo argentino, traz um longo texto, no qual, com o título de “Verônica, Santa”, refere-se 

a ela como 

Personagem famosa, protagonista de diversas lendas, algumas orientais e outras da 
Idade Média. Os Evangelhos, extraordinariamente sucintos, não dão espaço a esta 
mulher que foi identificada com várias personagens, [...] a crença de que Verônica foi 
quem enxugou o rosto ensanguentado e suado de Jesus na rua da Amargura, é uma 
variante medieval, popularizada pelos Mistérios e, mais tarde, pela devoção da Via 

 
6 Su atributo personal es el lienzo extendido con la santa Faz de Cristo. Caso curioso, quizás único, el que es 
precisamente el atributo el que impone el nombre a la santa. 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263515 

209 

 

Sacra, a mais conhecida e a que deu origem ao tipo iconográfico que ainda 
conhecemos.7 

Já o renomado iconógrafo francês Louis Réau (1998, tomo 2, v. 5, p. 315-316, grifos e 

tradução nossos), sobre a personagem Verônica, descreve o seguinte:  

LENDA. Santa fictícia, identificada pelos Evangelhos Apócrifos como a hemorroíssa 
[mulher que sofria de hemorragia], que foi curada ao tocar furtivamente na túnica de 
Jesus Cristo. A lenda de Santa Verônica, de origem oriental, está ligada à do rei de Edessa, 
Abgar. O véu de Santa Verônica é apenas uma variante do mandilhão, ou tecido de 
Edessa. 
[...] 
No século XV, devido à influência do Teatro dos Mistérios nas peças sacramentais 
(não seria peças sacras?), a lenda de Santa Verônica passou a ser associada à Paixão 
de Cristo. A santa aparece na cena de Cristo carregando a cruz nas costas, no caminho 
do Calvário, entre as Santas Mulheres. Tomada de compaixão ao ver o rosto de Jesus 
Cristo banhado em suor e sangue, ela o enxugou com um véu sobre o qual ficaram 
milagrosamente impressas as feições do Redentor […]. Na realidade, Verônica é 
apenas a personificação daquela vera icona, a verdadeira imagem do Redentor, 
impressa num tecido.8  

E finalmente, Giorgi (2004, p. 363, grifo nosso), historiadora da arte italiana, quando se 

refere à devoção a Santa Verônica, afirma que o culto terminou com a Contrarreforma, como 

se pode observar: “A mulher que exibe um pano com a imagem do rosto de Cristo coroado de 

espinhos é, segundo a tradição popular, uma das mulheres que seguiram Jesus no caminho do 

Calvário [...]. Disseminação do culto; muito antigo e popular até a Contrarreforma.” Giorgi (2004) 

não se refere a uma santa, mas a uma mulher, relacionando o episódio da impregnação do rosto 

de Cristo em um pano a uma tradição popular.  

Na pesquisa visual, foram identificadas diversas representações de Verônica em 

pinturas, principalmente na Europa, entre os séculos XV e XVI, produzidas por artistas de 

países, como Alemanha, Bélgica, Espanha e Itália (Figuras 4 e 5).  
 

 
7 Célebre personaje, protagonista de varias leyendas, algunas orientales y otras de la Edad Media. Los 
Evangelios, extraordinariamente sucintos, no dan cabida a esta mujer que a sido identificada con diversos 
personajes, [...] la creencia de que la Verónica fue quien enjugó el rostro sangrante y sudoroso de Jesús en la 
calle de la Amargura, es una variante medieval, popularizada por los Misterios7 y más tarde por la devoción del 
Vía Crucis, la más conocida y la que a dado lugar al tipo iconográfico que aún conocemos. 
8 LEYENDA. Santa ficticia, a quien los Evangelios Apócrifos identifican como la Hemorrosa, quien se curará 
por el furtivo roce con la túnica de Jesucristo. La Leyenda de santa Verónica, de origen oriental, está vinculada 
a la del rey de Edessa, Abgar. El velo de santa Verónica es solo una variante del mandylion, o lienzo de Edessa. 
[…]  
En el siglo XV por la influencia del teatro de los Misterios en los autos sacramentales la leyenda de santa 
Verónica se asoció con la Pasión de Cristo. La santa aparece en la escena de Cristo con la cruz a cuestas en el 
camino del Calvario en medio de Santas Mujeres. Sobrecogida de compasión al ver el rostro de Jesucristo 
bañado en sudor y sangre, ella lo secó con un velo sobre el cual los rasgos del Redentor quedaran 
milagrosamente impresos […] En realidad, Verónica es solo la personificación de esa vera icona la verdadera 
imagen del Redentor, impresa sobre una tela. 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263515 

210 

 

Figura 4 – Fotos de pinturas europeias do século XV 
 

Mestre de Santa Verônica. 
1420 

Alta Pinacoteca de 
Munique 

Santa Verônica. 
Robert Campin, 1430 

Museu do Estado, 
Bélgica 

Díptico com São João Batista 
e Santa Verônica. 

Hans Memling (Det)  
c. 1480-1483  

National Gallery, 
Washington 

Santa Verônica com o 
sudário. Mestre da 

Lenda de Santa Úrsula. 
Alemão  

(1480-1520) 

    
Fonte: Giorgi, 2004, p. 364. Fonte: Saint […], [2025?]. Fonte: Giorgi, 2004, p. 363. Fonte: Santa [...], 2025. 

    

Em menor número, a Verônica foi encontrada em esculturas executadas do século XV 

até o século XX, na Sagrada Família, em Barcelona, com Antoni Gaudí (Figura 6). Essas obras 

refletem a forte presença da personagem na arte sacra medieval e renascentista. Destaca-se que, 

após o século XVI e o Concílio de Trento, a representação de Verônica foi gradualmente 

relegada às tradições devocionais e às cenas litúrgicas da Semana Santa. 

 

 

Figura 5 – Outras pinturas europeias 

Santa Verônica com o 
Sudário ou Santa Face de 

Jesus. El Greco 
(1541-1614) 

Santa Verônica. 
Jacques Blanchard 

(1600-1638) 

Verônica segurando 
Sudário. 

Simon Vouet 
(1590-1649) 

Santa Verônica com véu. 
Mattia Preti 
(1613-1669) 

 

   
Fonte: foto do autor, set. 

2025, Museo de Santa Cruz, 
Toledo, Espanha. 

Fonte: Blanchard, 
[2025?]. 

Fonte: Vouet, [2025?]. Fonte: Preti, 2025. 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263515 

211 

 

Figura 6 – Fotos de esculturas na Europa 

Mármore 
s/policromia. 
Idade Média, 
Notre Dame, 

França 

Mármore, s/policromia. 
Francesco Mochi, 

1635/1640, São Pedro, 
Roma 

Policromada. 
Museu de Belas Artes, 

século XVIII, Budapeste, 
Hungria 

Pedra, sem policromia. 
Sagrada Família, Barcelona, 
Antoni Gaudi, século XX, 

Espanha 

    
Fonte: Sainte [...], 2025. Fonte: Statue [...], [2025]. Fonte: Szent [...], [2025?]. Fonte: Gaudi, 2014. 

Como registrado anteriormente, quase todas essas representações foram feitas entre 

o século XV e o século XVI, fim da Idade Média e começo do Renascimento. Martim Lutero 

(1483-1546), padre católico e teólogo alemão, fez a reforma protestante em 1517. Logo 

depois, em resposta, foi realizado o Concílio de Trento, entre 1545 e 1563, considerado por 

muitos, até hoje, responsável pela Contrarreforma. No Concílio de Trento, entre muitos 

outros assuntos, estava a invocação dos santos, as relíquias e o culto às imagens, com a 

seguinte orientação:  

Ordena o Santo Concílio a todos os Bispos e demais pessoas que tenham o encargo 
ou obrigação de ensinar, que instruam com exatidão aos fiéis, antes de todas as coisas, 
sobre a intercessão e invocação dos santos, honra das relíquias e uso legítimo das 
imagens, segundo o costume da Igreja Católica e Apostólica, recebida desde os 
tempos primitivos da religião cristã [...] declara este santo concílio, que as imagens 
devem existir, igualmente nos templos, principalmente as imagens de Cristo, da 
Virgem Mãe de Deus, e de todos os outros santos, e que a essas imagens deve ser  
dada a correspondente honra e veneração [...] porque a honra que se dá às imagens, se 
refere aos originais representados nelas, de modo que adoremos unicamente a Cristo 
por meio das imagens que beijamos e em cuja presença nos descobrimos, ajoelhamos 
e veneramos aos santos [...] não se pintem nem adornem as imagens com formosura 
escandalosa nem abusem as pessoas, das festas dos santos, nem da visita às relíquias 
(Agnus Dei, 1997). 

 

VERÔNICA EM VIAS SACRAS E NA DEVOÇÃO POPULAR 

A Via Sacra, também denominada Via Crucis, constitui uma das práticas devocionais 

mais difundidas no catolicismo mundial, evocando o percurso de Jesus Cristo desde a 

condenação até a crucifixão e o sepultamento. Estruturada tradicionalmente em quatorze 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263515 

212 

 

estações, a devoção contempla momentos de sofrimento e entrega, assumindo, ao longo dos 

séculos, relevância tanto litúrgica quanto cultural, por meio de procissões, encenações e 

representações artísticas. 

Nesse contexto, conforme artigo publicado no site da Conferência Nacional dos Bispos 

do Brasil (CNBB), de autoria do Arcebispo Emérito da Arquidiocese de Juiz de Fora, Minas 

Gerais, Dom Eurico dos Santos Veloso (2023, grifo nosso), a reflexão sobre a Via Sacra de 

Jesus é apresentada nos seguintes termos: 

A origem da Via-Sacra remonta ao século IV, quando os cristãos peregrinavam para 
Jerusalém e percorriam o trajeto da Paixão de Cristo. A partir do século XVII, essa 
prática se popularizou em todo o mundo, e hoje em dia muitas igrejas e comunidades 
cristãs realizam a Via Sacra durante a Quaresma e a Semana Santa.  
As 14 estações, que representam os momentos mais importantes do trajeto percorrido 
por Jesus até o Calvário, são: Jesus é condenado à morte; Jesus carrega a cruz; Jesus 
cai pela primeira vez; Jesus encontra sua mãe; Simão Cireneu ajuda Jesus a carregar a 
cruz; Verônica enxuga o rosto de Jesus; Jesus cai pela segunda vez; Jesus encontra as 
mulheres de Jerusalém; Jesus cai pela terceira vez; Jesus é despojado de suas vestes; Jesus 
é pregado na cruz; Jesus morre na cruz; Jesus é retirado da cruz e entregue a sua mãe; 
Jesus é sepultado. 

De acordo com a comunidade Católica Shalom (Comshalom, 2024): 

A Via Sacra ou Via Crucis é o caminho que Jesus Cristo percorreu desde o palácio de 
Pilatos (praetorium) até o monte Calvário (Gólgota) onde foi crucificado [...] Uma 
antiga tradição sustenta que provavelmente os franciscanos adotaram esta piedosa 
prática, estabelecendo a maioria das estações que se consideram hoje [...] no século 
XVII, o Papa Inocêncio XI permitiu aos franciscanos colocarem as estações da Via 
Sacra nas suas igrejas [...] foi em 1731 que o Papa Clemente XII estabeleceu 
definitivamente o número das quatorze estações que conhecemos atualmente. 

Na Figura 7, tem-se uma representação das quatorze estações de uma Via Sacra fartamente 

retratada em pinturas, gravuras ou desenhos em livros e publicações, igrejas e sites católicos.  

Figura 7 – Via sacra, com ampliação da estação 6 – Verônica enxuga o rosto de Jesus 

 
Fonte: A Bíblia..., 2025. 

O Santuário do Bom Jesus do Monte, em Braga, Portugal – complexo arquitetônico e 

escultórico que retrata a Via Sacra, considerada praticamente única no mundo (Antunes, 2021) 

– pode ter servido de modelo e exercido influência sobre o projeto do Santuário do Bom Jesus 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263515 

213 

 

do Matosinhos, em Congonhas, Minas Gerais, Brasil, devido às suas similaridades estéticas e 

arquitetônicas. Neste último, destacam-se as capelas e as esculturas dos profetas, obras de 

Antônio Francisco Lisboa, o Aleijadinho, e de sua oficina, cuja Via Crucis não foi finalizada. 

As cenas da Paixão de Cristo representadas no santuário português, contudo, apresentam-se de 

forma mais completa que aquelas presentes nas capelas do santuário brasileiro. Ressalta-se, 

entretanto, que, na Capela do Calvário, no santuário bracarense, em Portugal, há o registro 

iconográfico de uma mulher portando um pano nas mãos com a face de Cristo impressa. Esta 

figura pode ser reportada à personagem Verônica (Figura 8). 

Figura 8 – Capela do Calvário, Santuário do Bom Jesus do Monte, Braga, Minho, Portugal 

Fonte: Antunes, 2021 (foto de Fernando Araújo).  

O mesmo fenômeno pode ser observado na monumental capela-mor da Catedral de 

Toledo, um dos mais notáveis exemplares da arquitetura religiosa gótica espanhola. O seu 

retábulo-mor, concebido e concluído em meados do século XVI (por volta de 1504), 

constitui uma das obras-primas do período, destacando-se pela grandiosidade do conjunto 

escultórico, pela complexidade compositiva e pelo requinte técnico empregado em sua 

decoração, que inclui o uso de filigranas em ouro. As cenas representadas no retábulo 

narram episódios da vida e da paixão de Cristo, entre as quais encontra-se a representação 

de uma mulher que exibe um pano com o rosto de Cristo impresso, conforme se observa na 

Figura 9. 

 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263515 

214 

 

Figura 9 – Retábulo-mor da Catedral de Toledo, Espanha, com cenas da vida e paixão de Cristo. Detalhe da 
mulher que exibe pano com a face de Cristo estampada 

  
Fonte: fotos do autor, set. 2025. 

No contexto brasileiro, a tradição da Via Sacra encontra-se amplamente difundida, 

estando presente em praticamente todas as igrejas, que costumam exibir as quatorze estações 

em suas paredes, seja por meio de pinturas originais, gravuras ou reproduções. Entre os 

exemplos mais significativos, destacam-se os painéis da Igreja de São Francisco de Assis, 

popularmente conhecida como Igrejinha da Pampulha, em Belo Horizonte, Minas Gerais, e da 

Igreja do Bom Jesus da Cana Verde, em Batatais, São Paulo, ambos concebidos pelo artista 

plástico Cândido Portinari, respectivamente, em 1945 e no período de 1950 a 1952. Nessas 

obras, inclui-se a cena em que uma mulher enxuga o rosto de Cristo, episódio tradicionalmente 

associado à personagem Verônica. 

Na Figura 10 são apresentadas imagens de parte dos painéis produzidos por Portinari 

para as Igrejas de Belo Horizonte, Minas Gerais (São Francisco de Assis) e Batatais, São Paulo 

(Bom Jesus da Cana Verde). Nota-se que as imagens, ao retratarem o gesto de uma mulher, 

personagem atribuída a Verônica, a enxugar o rosto de Cristo, não apenas ilustram momentos 

específicos da Paixão, mas também contribuem para a consolidação da identidade visual e 

devocional das comunidades em que se inserem. 

Figura 10 – Cenas de duas Vias Sacras de Cândido Portinari para as igrejas de São Francisco de Assis, 
Pampulha, Belo Horizonte, e Bom Jesus da Cana Verde, Batatais, São Paulo 

 
Fonte: Portinari, [1953a], [1953b]. 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263515 

215 

 

A devoção a Verônica, assim como a lenda vinculada à sua figura, disseminou-se 

também em diversas cidades brasileiras, especialmente na região Nordeste. A cena de Verônica 

na Via Sacra converteu-se em fonte de inspiração para a Literatura de Cordel, manifestação 

poética popular que traduz valores, crenças e narrativas tradicionais de forma acessível e 

marcada pela oralidade. Nessas representações, a personagem Verônica reforça o  

simbolismo de fé e esperança, consolidando-se como expressão de misericórdia e compaixão 

no âmbito da religiosidade popular brasileira. 

Nas Figuras 11 e 12 apresentam-se, respectivamente, fac-símiles de folhetos de Literatura 

de Cordel que abordam o tema da Via Sacra e uma xilogravura do Mestre Noza, de Juazeiro do 

Norte, Ceará, na qual a Via Crucis constitui o núcleo temático, incluindo a representação teatral 

de Verônica exibindo o véu com o rosto de Cristo. 

Figura 11 – Representação da Via sacra na Literatura de cordel 

 
Fonte: Fundaj [...], 2021. 

 

Figura 12 – Mestre Noza (1897-1983), Juazeiro do Norte, Ceará 

 
Fonte: foto de Jadilson Pimentel, set. 2024.  

Nesse processo, entende-se que a figura de Verônica e a prática da Via Sacra assumem 

também uma função de preservação da memória coletiva, ao articular elementos de fé, cultura 

e experiência comunitária em diferentes contextos sociais e regionais. A permanência dessas 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263515 

216 

 

representações contribui para a construção da identidade cultural brasileira, na medida em que 

traduz valores compartilhados e reforça vínculos entre o sagrado e a vida cotidiana. Dessa 

forma, essas representações perpetuam-se não apenas como práticas religiosas, mas também 

como patrimônios simbólicos que integram o imaginário coletivo e fortalecem a continuidade 

das tradições cristãs no país. 

 

RESULTADOS  
Nos Evangelhos Canônicos, não há nenhuma menção direta ao nome de Verônica e não 

fazem referência explícita à personagem. Os Evangelhos Apócrifos, de caráter não oficial e 

marcados por elementos lendários ou tradições populares, narram a presença de uma mulher 

que, ao testemunhar Jesus caído no caminho do Calvário, enxuga seu rosto com um pano. 

Embora essa narrativa não integre o cânone bíblico, difundiu-se amplamente na tradição 

devocional e iconográfica, especialmente no Brasil.  

O nome “Verônica” não foi atribuído à personagem real, à mulher, mas sim ao 

atributo, o pano ou véu que porta a face de Cristo impressa – o Vera Icona (“verdadeira 

imagem”). Entretanto, por extensão, o nome do atributo passou a designar a personagem, 

que foi, progressivamente, fixada na tradição devocional como a mulher que enxuga o rosto 

de Jesus. 

Entre os elementos relacionados a essa tradição, destaca-se o chamado “véu de 

Verônica”, preservado na Basílica de São Pedro, em Roma, desde o século VIII. A relíquia, 

objeto de veneração e de lendas populares, é alvo de debates históricos e científicos quanto à 

sua autenticidade. Existem diversas versões e relatos acerca dessa e de outras “relíquias” 

semelhantes, incluindo o Véu de Turim, que foi submetido por cientistas a testes de 

radiocarbono em 2003, sendo datado entre os anos de 1290 e 1360.  

Na Europa, houve uma veneração significativa à Santa Verônica nos séculos XIII e XIV, 

portanto, na Idade Média, representada tradicionalmente como a mulher que enxuga o rosto de 

Cristo, frequentemente retratada como uma figura sofredora, segurando nas mãos um pano 

no qual está impressa a face de Cristo coroado de espinhos. Giorgi (2004) registra que a devoção 

a Santa Verônica é comemorada em 3 de fevereiro e que ela está relacionada à proteção de 

comerciantes de telas, costureiras e fotógrafos. A devoção europeia da Santa Verônica é 

comemoração no dia 12 de julho. No Brasil, não existe comemoração uma vez que a devoção 

à santa também não existe. 

Desde o século XIV, entretanto, e com base no Teatro dos Milagres (Réau, 1998; 

Schenone, 1992), a personagem Verônica foi integrada às representações da Via Sacra. Após o 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263515 

217 

 

Concílio de Trento (1546-1563), que reforçou a importância da liturgia e da doutrina oficial da 

Igreja, e por influência dos franciscanos, a figura de Verônica passou a ser integrada à sexta 

estação das Vias Sacras, na qual Jesus aparece carregando a cruz.  

Essa reformulação contribuiu para que sua personagem não fosse mais retratada 

isoladamente, mas sempre inserida na narrativa oficial da Paixão, reforçando a sua conexão 

com o momento em que Cristo é auxiliado por uma mulher que lhe enxuga o rosto. Desde o 

Concílio de Trento, ela não faz parte da liturgia oficial. Em 1630, o Papa Urbano VIII ordenou 

a retirada de sua imagem das igrejas e proibiu novas representações. Apesar dessa ausência, sua 

figura ocupa lugar de destaque na religiosidade popular, em especial no Brasil, onde a devoção 

à personagem é vigorosa, com grande veneração. Destaca-se que, ao longo do tempo, a figura 

de Verônica permaneceu envolta em uma combinação de tradição popular e lenda religiosa, 

cuja origem remonta às lendas medievais.  

Quanto à presença da escultura da personagem Verônica no jazigo da família Almeida, 

no Cemitério do Bonfim, não foram obtidas informações específicas sobre Manoel Antônio de 

Almeida e sua família no contexto desta pesquisa. Aventa-se a hipótese de que a referência a 

Verônica estivesse associada às devoções particulares ou homenagens familiares, embora sem 

confirmação histórica e também documental. Não foi encontrada, nos registros de 

sepultamentos no referido jazigo, nenhuma pessoa que portasse o nome Verônica.  

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

As reflexões e ponderações deste estudo reafirmam a complexidade e a riqueza 

simbólica associada às ficções lendárias acerca da figura de Verônica.  

No Brasil, a devoção a Verônica mantém-se vigorosa, manifestando-se, sobretudo, por 

meio de dramatizações realizadas durante a Semana Santa. Diversas localidades, como Ouro 

Preto, Sabará, Santa Luzia, Congonhas do Campo, Tiradentes, Paracatu, em Minas Gerais; 

Curitiba, no Paraná, Porto Alegre, no Rio Grande do Sul; nos arcos da Lapa, no Rio de Janeiro, 

Santana de Parnaíba, em São Paulo, têm procissões importantes, quase todas com a figura 

de Verônica. Em Pernambuco, na renomada Nova Jerusalém, é famosa a dramatização da Via 

Sacra, sempre com a figura de Verônica, consolidando essa tradição. Nessas celebrações, 

Verônica aparece na sexta estação, na cena em que Jesus, carregando a cruz, cai sob seu peso, 

e uma mulher – Verônica – enxuga seu rosto com um pano, no qual fica impressa a face de 

Cristo, e, na sequência, entoa um cântico, em latim – o vos omnes – ou em português “Oh vós 

todos, que passais pelos caminho, Vinde e vede se há dor tão grande quanto a minha dor”), 

mostrando a face de Cristo impressa no tecido ao público que assiste à encenação.  



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263515 

218 

 

As respostas obtidas nesta pesquisa e a vivência dos autores indicam que essa devoção 

possui uma forte presença no Brasil. Essa particularidade reforça a compreensão de que a 

tradição de Verônica, embora universal na narrativa da Paixão de Cristo, apresenta uma 

expressão cultural e devocional especialmente enraizada na religiosidade brasileira, 

perpetuando uma tradição carregada de significado emocional e simbólico, sendo vista, 

sobretudo, como uma personagem de grande importância no teatro da Paixão de Cristo. Dessa 

forma, Verônica, mesmo sendo considerada uma personagem lendária e não reconhecida 

oficialmente como santa na Igreja Católica, continua desempenhando papel central na 

religiosidade popular e na Via Sacra no Brasil.  

REFERÊNCIAS 

A BÍBLIA para o Católico. Fotos da via Sacra. [S.  l.]: Carlos Madalosso, 2025. Facebook de Carlos Madalosso. 
Disponível em: https://www.facebook.com/photo/?fbid=9802907076386572&set=g.1457638074470398. Acesso 
em: 17 abr. 2025.  

AGNUS DEI. Concilio Ecumênico de Trento. Rio de Janeiro: Agnus Dei, 1997. Sessão XXV. Celebrada no 
tempo do Sumo Pontífice Pio IV, em 3 e 4 de dezembro de 1563. Tradutor Dercio Antonio Paganini. Disponível 
em: http://agnusdei.50webs.com/trento30.htm. Acesso em: 15 maio 2025. 

ALVES, Célio Macedo. Um estudo iconográfico. In: COELHO, Beatriz (Org.). Devoção e arte: imaginária 
religiosa em Minas Gerais. São Paulo: EdUSP, 2005. p. 69-122. 

ANTUNES, Sandra Catarina. Bom Jesus de Braga tem Via Sacra única no mundo. Portugal: Braga TV, 2021. 
Foto de Fernando Araújo. Disponível em: https://bragatv.pt/bom-jesus-de-braga-tem-via-sacra-unica-no-mundo/. 
Acesso em: 22 set. 2025. 

BLANCHARD, Jacques. Santa Verônica. O Véu Sagrado representa o rosto de Cristo cujo suor Veronique teria 
enxugado durante a subida ao Calvário. Áustria: Meisterdrucke, [2025?]. Dim. 127x98 cm. Museu Hermitage, 
São Petersburgo. Disponível em: https://www.meisterdrucke.pt/impressoes-artisticas-sofisticadas/Jacques-
Blanchard/1314048/%22%22Santa-Ver%C3%B4nica%22%22.-O-V%C3%A9u-Sagrado-representa-o-rosto-de-
Cristo-cujo-suor-Veronique-teria-enxugado-durante-a-subida-ao-Calv%C3%A1rio.-Pintura-de-Jacques-
Blanchard-(1600-1638)-1633-1634-Dim.-127x98-cm-Museu-Hermitage,-S%C3%A3o-Petersburgo-
(S%C3%A3o-Pedro.html. Acesso em: 18 maio 2025. 

COMUNIDADE CATÓLICA COMSHALOM. Onde surgiu a via sacra? É tempo de refazer os passos de Cristo. 
Formação. Fortaleza: Comshalom, 2024. Disponível em: https://comshalom.org/onde-surgiu-a-via-sacra/. 
Acesso em: 17 maio 2025. 

FUNDAJ exibirá exposições sobre a Via Sacra na Semana Santa. “Via Sacra” e “A Via Sacra e Arte Popular” 
exibirão obras regionais da celebração católica. Folha de Pernambuco, Recife, Artes, 24 mar. 2021. Disponível 
em: https://www.folhape.com.br/cultura/fundaj-exibira-exposicoes-sobre-a-via-sacra-na-semana-santa/177501/. 
Acesso em: 17 abr. 2025. 

GAUDI, Antoni. La Veronica - Sagrada Família. In: Wikimedia Commons. Barcelona, 2014. Pedra, sem 
policromia. Disponível em: https://commons.m.wikimedia.org/wiki/File:La_Veronica_-_Sagrada_Familia_-
_Barcelona_2014_(2).JPG. Acesso em: 17 abr. 2025. 

GIORGI, Rosa. Santi. Milão, IT: Electa, 2004. 384 p. 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263515 

219 

 

INSTITUTO ESTADUAL DO PATRIMÔNIO HISTÓRICO ARTÍSTICO DE MINAS GERAIS. Inventário de 
Proteção ao Acervo Cultural de Minas Gerais. Bem Cultura Material. Jazigo da Família Manuel Antônio de 
Almeida (3935). Belo Horizonte: Iepha-MG, 2008.  

OLIVEIRA, Myriam Andrade Ribeiro de; SANTOS FILHO, Olinto Rodrigues dos; SANTOS, Antonio 
Fernando Batista dos. O Aleijadinho e sua oficina: catálogo das esculturas devocionais. Rio de Janeiro: 
Capivara, 2002. (Imagens de Henry Yu).  

PORTINARI, Cândido. Verônica enxuga o rosto de Jesus. Rio de Janeiro: Projeto Portinari, [1953a]. 
Dimensões: 24,5 x 20 cm. Desenho. Suporte papel. Técnica grafite lápis de cor. Código FCO-346. Número CR 
3210. Disponível em: https://www.portinari.org.br/acervo/obras/15273/veronica-enxuga-o-rosto-de-jesus. 
Acesso em: 17 abr. 2025. 

PORTINARI, Cândido. Verônica enxuga o rosto de Jesus, Passo VI da Via Sacra. Rio de Janeiro: Projeto 
Portinari, [1953b]. Estudo. Código FCO-2791. Número CR 3224. Disponível em: 
https://www.portinari.org.br/acervo/obras/15273/veronica-enxuga-o-rosto-de-jesus. Acesso em: 17 abr. 2025. 

PRETI, Mattia. Saint Veronica with the Veil. Los Angeles, CA: LACMA, 2025. Pintura europeia, óleo sobre 
tela, cerca de 1652-1653: 100,33 x 74,93 cm. Doação da The Ahmanson Foundation. Disponível em: 
https://collections.lacma.org/node/248629. Acesso em: 18 maio 2025. 

RÉAU, Louis. Iconografía del arte cristiano. Iconografía de los santos P-Z. Barcelona, ES: Ediciones del Serbal, 
1998. Tomo 2. v. 5. 568 p. 

ROIG, Juan Ferrando. Iconografía de los Santos. Barcelona, ES: Ediciones Omega, 1950. 302 p. 

SAINT Veronica. Frankfurt: Museum Staedel, [2025?]. Mestre de Oficina Robert Campin. 151.8 x 61 x min. 0,4 
cm. Madeira de Carvalho. Número de inventário 939A. Adquirida em 1849. Disponível em: 
https://sammlung.staedelmuseum.de/en/work/saint-veronica. Acesso em: 18 maio 2025. 

SAINTE Véronique. Paris: Images d’Art, 2025. Disponível em: https://art.rmngp.fr/fr/library/artworks/sainte-
veronique_polychromie-traces_pierre-matiere_sculpture-technique?page=5. Acesso em: 17 abr. 2025. 

SANTA Verônica com O Sudário. London: Kuadros Art, 2025. Disponível em: https://kuadros.com/pt-
br/products/santa-veronica-com-o-sudario. Acesso em: 18 maio 2025. 

SCHENONE, Héctor H. Iconografía del arte colonial: los santos. Buenos Aires ARG: Fundación Tarea, 1992. v. II. 
842 p. 

STATUE of Saint Veronica at Saint Peter's Basilica in Rome, Vatican City, Italy. [S.  l.]: Alamy, [2025]. 
Disponível em: https://www.alamy.com/statue-of-saint-veronica-at-saint-peters-basilica-in-rome-vatican-city-
italy-image574525507.html. Acesso em: 17 abr. 2025. 

SZENT Veronika. Budapest: Szépmüvészeti Múzeum, [2025?]. Dimensões: 63,5 x 32 x 22 cm. Disponível em: 
https://www.szepmuveszeti.hu/mutargyak/3071/. Acesso em: 17 abr. 2025. 

VARAZZE, Jacopo de. Legenda áurea: vidas de santos. São Paulo: Companhia das Letras, 2003. 1.040 p. 

VELOSO, Dom Eurico dos Santos. A Via-Sacra de Jesus. Brasília, DF: CNBB, 2023. Disponível em: 
https://www.cnbb.org.br/a-via-sacra-de-jesus/. Acesso em: 17 maio 2025. 

VOUET, Simon. Santa Verônica segurando o Santo Sudário. Áustria: Meisterdrucke, [2025?]. Disponível em: 
https://www.meisterdrucke.pt/impressoes-artisticas-sofisticadas/Simon-Vouet/96873/Santa-Ver%C3%B4nica-
Segurando-o-Santo-Sud%C3%A1rio.htmlSagrado-representa-o-rosto-de-Cristo-cujo-suor-Veronique-teria-
enxugado-durante-a-subida-ao-Calv%C3%A1rio.-Pintura-de-Jacques-Blanchard-(1600-1638)-1633-1634-Dim.-
127x98-cm-Museu-Hermitage,-S%C3%A3o-Petersburgo-(S%C3%A3o-Pedro.html. Acesso em: 18 maio 2025. 

 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263592 

 
220 

 

SÃO BENEDITO: HAGIOGRAFIA, ICONOGRAFIA E ESCULTURAS 
DEVOCIONAIS PRETAS NO BRASIL ENTRE OS SÉCULOS XVIII E XIX 

 
SAINT BENEDICT: HAGIOGRAPHY, ICONOGRAPHY, AND BLACK DEVOTIONAL 

SCULPTURES IN BRAZIL BETWEEN THE 18TH AND 19TH CENTURIES 
 

SÃO BENEDITO: HAGIOGRAFÍA, ICONOGRAFÍA Y ESCULTURAS DEVOCIONALES 
NEGRAS EN BRASIL ENTRE LOS SIGLOS XVIII Y XIX 

 
Fábio Mendes Zarattini1 

fzarattinirestauro@gmail.com 
 
 

RESUMO 

O artigo apresenta esculturas em madeira policromada que representam São Benedito de 
Palermo, também conhecido como o Mouro, o Preto ou o Africano, um santo franciscano preto 
amplamente venerado pelas populações escravizadas no Brasil entre os séculos XVII e XIX. 
A cristianização promovida pelos Frades Menores Capuchinhos, em articulação com as 
irmandades do Rosário dos Pretos, resultou na produção de imagens devocionais destinadas 
tanto aos templos religiosos quanto a ambientes domésticos. A metodologia adotada é baseada 
na revisão de estudos teórico-práticos, com ênfase na análise hagiográfica, iconográfica, técnica 
e material de esculturas representativas da temática. Foram examinadas as influências de fatores 
socioculturais e histórico-religiosos, bem como modelos e processos de reapropriação 
iconográfica observados ao longo do tempo. A preservação dessas esculturas devocionais, 
integrantes do patrimônio cultural brasileiro, exige contínua reflexão crítica e interpretação 
simbólica, dada sua expressiva relevância nos âmbitos material e imaterial, além de sua 
presença marcante no imaginário coletivo. 
Palavras-chave: Escultura em Madeira Policromada; Devoção Preta Franciscana; Antônio do 
Noto ou do Categeró; Iconografia. 
 
ABSTRACT 

The article presents polychrome wooden sculptures depicting Saint Benedict of Palermo, also 
known as the Moor, the Black, or the African—a Black Franciscan saint widely venerated by 
enslaved populations in Brazil between the 17th and 19th centuries. The Christianization 
promoted by the Capuchin Friars Minor, in collaboration with the Brotherhoods of Our Lady 
of the Rosary of Black Men, led to the production of devotional images intended for both 
religious temples and domestic spaces. The adopted methodology is based on a review of 
theoretical and practical studies, with emphasis on hagiographic, iconographic analysis, as well 
as the technical and material aspects of sculptures representative of the theme. The study 
examines the influence of sociocultural and historical-religious factors, as well as the models 
and processes of iconographic reappropriation observed over time. The preservation of these 
devotional sculptures, which form part of Brazil’s cultural heritage, demands ongoing critical 

 
1 Conservador-restaurador pela Universidade Federal de Minas Gerais (UFMG), Doutor e Mestre pelo Programa 
de Pós-Graduação em Artes, linha de pesquisa Preservação do Patrimônio Cultural, da Escola de Belas Artes, 
UFMG. Pesquisa realizada com o apoio da Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior 
(Capes), Código de Financiamento 001. 
Lattes: lattes.cnpq.br/4258119342923991. Orcid: orcid.org/0000-0003-1455-0452.  

mailto:fzarattinirestauro@gmail.com
https://orcid.org/0000-0003-1455-0452


IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263592 

 
221 

 

reflection and symbolic interpretation, given their significant relevance in both material and 
immaterial dimensions, and their enduring presence in the collective imagination. 
Keywords: Polychromed Wood Sculpture; Franciscan Black Religion Devotion; Anthony of 
Noto or Categeró; Iconography. 
 

RESUMEN 

El artículo presenta esculturas en madera policromada que representan a San Benito de Palermo, 
también conocido como el Moro, el Negro o el Africano, un santo franciscano negro 
ampliamente venerado por las poblaciones esclavizadas en Brasil entre los siglos XVII y XIX. 
La cristianización promovida por los Frailes Menores Capuchinos, en articulación con las 
cofradías del Rosario de los Negros, dio lugar a la producción de imágenes devocionales 
destinadas tanto a templos religiosos como a espacios domésticos. La metodología adoptada se 
basa en la revisión de estudios teórico-prácticos, con énfasis en el análisis hagiográfico, 
iconográfico, así como en los aspectos técnicos y materiales de esculturas representativas de 
esta temática. Se examinaron las influencias de factores socioculturales e histórico-religiosos, 
además de los modelos y procesos de reapropiación iconográfica observados a lo largo del 
tiempo. La preservación de estas esculturas devocionales, integrantes del patrimonio cultural 
brasileño, exige una reflexión crítica continua y una interpretación simbólica, dada su 
significativa relevancia en los ámbitos material e inmaterial, además de su presencia destacada 
en el imaginario colectivo. 
Palabras clave: Escultura en Madera Policromada; Devoción Negra Franciscana; Antônio do 
Noto o do Categeró; Iconografía. 
 

 

INTRODUÇÃO  

Este artigo é um recorte da tese intitulada Santos Pretos: Esculturas Devocionais no 

Brasil, defendida no Programa de Pós-Graduação em Artes, da Universidade Federal de Minas 

Gerais, na linha de pesquisa Preservação do Patrimônio Cultural, em 2024 (Zarattini, 2024). 

O artigo aborda as esculturas de devoção a São Benedito, que, dentre os santos pretos abordados 

na citada tese, se destaca por sua maior difusão nacional.  

Em conventos franciscanos da Sicília, Itália, surgiram alguns modelos de santidades 

pretas, dentre os quais se destacaram os freis Antônio de Noto, um beato da Ordem Primeira 

e, posteriormente, Benedito de San Fratello ou de Palermo, da Ordem Terceira, que obteve a 

canonização (Fiume, 2009). Conforme esta autora, esses religiosos gozaram, nos últimos 

decênios, de um grande e renovado interesse. A pesquisadora italiana afirmou ainda que eles 

eram quase contemporâneos, ambos eram pretos africanos, mas o primeiro era mulçumano, 

tinha traços somáticos “etíopes”, linhas faciais sutis, cor morena e um corpo longilíneo, 

enquanto o segundo nasceu na Sicília, filho de escravos africanos, tinha o aspecto geral das 

populações da África centro-ocidental, nariz achatado, boca carnuda, estatura mediana e 

colorido escuro, tendendo ao ébano. 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263592 

 
222 

 

Tanto São Benedito de Palermo quanto seu precursor, o beato Antônio de Noto, foram 

frades destacados como modelos exemplares de fé no contexto da campanha missionária nas 

Américas, sendo difundidos em patamar equivalente ao de outras santidades franciscanas. 

A retórica franciscana relacionava as origens humildes e o regime da escravidão em que 

viveram. Visto que o conceito de humildade era fundamental para a construção das santidades 

dessa ordem, a graça divina dessas figuras estava, sobretudo, na forma de superação das 

circunstâncias de uma escravidão pela via da conversão, devoção e vida religiosa que ambos os 

personagens optaram no catolicismo (Chevalier; Gheerbrant, 2022).  

A hagiografia colonial destacou a vida de santos pejorativamente referidos como “de 

cor” como instrumento de expansão da cristandade na América portuguesa. Nesse contexto, a 

cor preta, usualmente marginalizada, foi abrandada e ressignificada como símbolo de virtude 

e conformidade aos valores católicos (Fiume, 2009). 

Os freis Apolinário da Conceição (1744) e Antônio de Santa Maria Jaboatão (1859), 

cronistas hagiógrafos que se dedicaram ao estudo da trajetória de São Benedito, contribuíram 

para sua inserção em um projeto de expansão cristã articulado ao empreendimento colonial 

português nas Américas. Conforme Oliveira (2016, p. 78).  

A existência de “santos de cor”, por conseguinte, expressava nos altares uma 
hierarquia cromática que tinha lugar na própria vivência dos fiéis. Hierarquia esta que 
delimitava fronteiras não só entre os brancos e “homens de cor”, mas também no 
interior deste último grupo. Deste modo, o discurso hagiográfico sobre a cor construiu 
também uma série de nuances que visavam dar conta de um quadro social mais 
complexo, onde não só se pretendia inserir os pretos de forma subordinada no interior 
da Cristandade, mas também expressar um imbricado jogo de hierarquias sociais 
afeitas às clivagens construídas entre os próprios africanos e seus descendentes.  

Neste sentido, a cor preta era tratada para enaltecer suas origens, a mudança de 

patamares e as virtudes. Destacavam, portanto, a extraordinária transposição ao ideal de piedade 

e fé. Oliveira (2016) afirma que o propósito dos discursos e o esforço em indicar e exaltar santos 

pretos em suas ordens ia para além de meros símbolos religiosos e ditava hierarquias sociais 

existentes na colônia. Enquanto a sociedade escravista ampliava, o discurso de santidade 

ajustava-se ao modelo social estratificado.  

À medida que os escravizados eram trazidos involuntariamente ao Brasil, foram 

implantadas as Irmandades pretas, o que, de certa forma, possibilitava, mesmo que de maneira 

desigual, que os africanos ou nascidos no território americano, participassem da vida da Colônia 

e das festas religiosas e procissões de rua. Essas organizações religiosas elaboraram seus 

compromissos, edificaram seus lugares de culto, prestaram uma importante assistência política 

e social, além de propiciar, inclusive, sepultamentos dignos para os seus membros e familiares. 

Merece destaque que, desde 1609, verifica-se uma fraternidade dedicada ao então beato Frade 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263592 

 
223 

 

Benedito em Lisboa; e, em 1612, um culto no Rio de Janeiro, com altar na igreja de Nossa 

Senhora do Rosário, ainda no segundo quartel do século XVII (Inventário Arq Rio, [2023?]).  

No que tange à hagiografia, no Convento de Santa Maria de Jesus de Palermo, Itália, 

encontra-se uma placa, com a inscrição em italiano, indicando a cela habitada por Benedito e, 

logo abaixo, “1524-1589”, registrando os anos de seu nascimento e falecimento aos 63 anos, em 

Palermo, Itália (Benedito, o Mouro, 2025). Após seu funeral, a Ordem Terceira Franciscana, ciente 

das normas do processo de canonização, moveu esforços no apoio à causa de canonização do Frei.  

Desta forma, foram iniciadas as coletas de testemunhos exigidos na abertura da 

inquisitio2, que visava atestar suas virtudes e, assim, comprovar os necessários milagres. 

Benedito tornou-se amplamente conhecido graças às diversas iniciativas tomadas pelos 

confrades franciscanos de Palermo, na Sicília (IT), e por um grupo de devotos e fiéis, movidos 

pelas graças que ele lhes propiciou, ainda em vida, e que suas relíquias continuaram a 

proporcionar após seu falecimento (Fiume, 2006). 

Em 1611, o franciscano espanhol Antônio Daza publicou, em Valladolid (ES), uma 

crônica na qual abordava a questão dos dois religiosos da Sicília: Benedito de Palermo e 

Antônio de Noto. Em seus escritos, o frei Daza (1611, tradução nossa) enfatizou a característica 

racial, ao expressar que, sendo negro, Benedito confirmou o dito popular que afirma: 

[...] “de terra negra bom pão levanta”; – “sua mãe foi uma negra escrava de um 
cavaleiro da casa Lança: e assim o filho, seguindo a condição da mãe, nasceu negro e 
escravo”; era, – “apesar de negro, agraciado e honesto”; tornado eremita – apesar de 
negro, foi o branco de todos os varões espirituais daquele tempo.3  

Fiume (2009, p. 102, grifos do autor) destaca as palavras de Daza a respeito dos santos 

Franciscanos pretos: “A Igreja da Etiópia fora purificada pela fé, e tornava-se ‘candida y 

hermosa’, aliás, ‘negra sì, pero hermosa’.”. Segundo afirmações de Daza (1611), o beato, apesar 

da “cor” e de sua origem muçulmana, fora convertido ao cristianismo, transformando-se pela fé.  

No ano de 1630, os missionários franciscanos presentes no território brasileiro fundaram 

a primeira fraternidade em Salvador (BA) e, em 1648, uma segunda, em Angra dos Reis (RJ), 

pontuadas como as mais antigas fraternidades brasileiras ainda ativas (Basílio Röwer, 1941). 

Sandoval (1647) indicou a característica racial do frade de modo enfático e alegou que 

a possibilidade de um preto tornar-se um santo dependia unicamente da graça divina. A Igreja 

não poderia deixar de se posicionar diante da importância crucial que a escravidão africana 

 
2 Inquisitio é o termo de abertura do processo de canonização junto ao Dicastério para as Causas dos Santos, 
departamento do governo da Igreja Católica na Cúria Romana. 

3 [...] dalla terra nera si alza buon pane [...] sua madre fu una schiava nera di un cavaliere della casa Lança: e 
così il figlio, seguendo la condizione della madre, nacque nero e schiavo; era – nonostante fosse nero, grazioso 
e onesto; divenuto eremita – nonostante fosse nero, fu il bianco di tutti gli uomini spirituali di quel tempo. 

https://pt.wikipedia.org/wiki/L%C3%ADngua_italiana
https://pt.wikipedia.org/wiki/Palermo
https://pt.wikipedia.org/wiki/It%C3%A1lia


IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263592 

 
224 

 

desempenhava no contexto do Império Colonial português. A estrutura social da época, baseada 

em diferenças e hierarquias, exigia um projeto específico de cristianização voltado para 

africanos e seus descendentes.  

Pudemos observar que, na popular devoção Mariana, desenvolviam-se os processos de 

evangelização, e, paulatinamente, as irmandades pretas do Reino português e suas colônias 

americanas dedicavam-se à Nossa Senhora do Rosário, cuja invocação foi das mais relevantes 

e presentes naquele momento.  

 

SÃO BENEDITO DE PALERMO, 1526-1589: ORIGENS E HAGIOGRAFIA 

Benedetto Manasseri, ou “Benedito de São Filadelfo”, denominação encontrada nos 

livros litúrgicos, ou simplesmente Benedito, nasceu em liberdade no ano de 1524, na aldeia 

siciliana de San Fratello, antes denominada de San Filadelfo. A respeito de sua vida e origem, 

Fiume (2009, p. 102) afirma: 

[...] sendo negro, Benedito confirmou o dito popular que afirma que – de terra negra 
bom pão levanta; sua mãe foi uma negra escrava de um cavaleiro da casa Lança: e 
assim o filho, seguindo a condição da mãe, nasceu negro e escravo‖; era, apesar de 
negro, agraciado e honesto‖; tornado eremita apesar de negro, foi o branco de todos 
os varões espirituais daquele tempo [...] 

A aldeia foi um ambiente rural na costa norte da ilha italiana, onde o religioso passou 

infância e adolescência, acompanhado por seus pais Cristóforo Manasseri e Diana Larcan e seus 

irmãos Marcos, Baldassara e Fradella, pretos originários da África Subsaariana, escravizados, 

posteriormente alforriados4.  

Embora no mundo hispano-americano o hagionym, referência das hagiografias, “San 

Benito” seja muitas vezes seguido pelo predicado toponímico “de Palermo”, muitas vezes, na 

África, Portugal e Brasil, a denominação segue desprovida de topônimo. Assim, para distinguir 

os santos Benedito de Palermo e Bento da Núrcia, ambos chamados Benoît pelos franceses, 

passou-se a utilizar o termo “mouro” em alusão à fé professada por Benedito antes de sua conversão.  

Desde cedo, Benedito trabalhou como dedicado pastor de ovelhas. Próximo dos 21 anos, 

deixou sua família e, até 1562, foi asceta sob a orientação de frei Girolamo Lanza, um eremita de 

origens nobres que o conduziu por inúmeras localidades, além de orientar sua educação e doutrina 

religiosa. Por ser iletrado nunca foi ordenado sacerdote. Passou toda sua vida na ilha mediterrânea 

da Sicília e faleceu em 4 de abril de 1589, aos 63 anos e em “pleno odor de santidade” conforme 

registros de canonização. Em Palermo, em um dos altares da bela e singela igreja do convento de 

Santa Maria dei Gesù, repousaram seus restos mortais semi-incorruptos. As complicações 

 
4 Era comum escravizados serem identificados com os sobrenomes de “ex-senhores” (CONISB, 2022).  



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263592 

 
225 

 

processuais dos tribunais eclesiásticos foram longas e seu processo de canonização prolongou-se 

por 218 anos, mas a fama, na América Latina, foi imediatamente relevante (Fiume, 2006).  

Entende-se que, na Itália, antes do resgate da devoção ao santo, a articulação entre as 

interpretações clericais e o interesse dos fiéis na imagem e na memória do frade do século XVII 

era menos evidente. Em contraste, sua projeção nas Américas revelou-se mais expressiva, 

possivelmente em razão da influência dos costumes locais e da identificação cultural por parte 

dos escravizados africanos. No Novo Mundo, o “Santo Glorioso” passou a ser reconhecido 

como milagreiro e assumiu várias características originais. 

O estudo hagiográfico do frei Antônio Daza (1611), intitulado Quarta parte de la chronica 

general del nuestro Serafico Padre San Francisco y su Apostolica Orden, é uma relevante 

publicação, que contém textos em referência aos dois pretos religiosos atuantes na Sicília.  

Frei Apolinário da Conceição (1692-1755), cronista de estudos hagiográficos e religioso 

da Seráfica Província do Rio de Janeiro e um dos mais notórios em língua portuguesa no século 

XVIII, debateu as proclamações franciscanas do século anterior em sua crônica lançada em 

1744. Nela enfatizava: “Negro na face, mas belo no coração: Benedito o que vem em nome de 

Deus”. Esta metáfora da cor sintetiza as questões da divindade que se estabelecem em 

contraponto à relação de etnia e cor escura do beato. O paradigma de elevação do religioso, 

superando a questão étnica, foi uma transformação considerável de mentalidade para o 

momento histórico. “De rosto negro, mas belo de coração. Bendito seja aquele que vem. Em 

nome de todos.” (Conceição, 1744, p. 255). A Figura 1 exibe a página do livro do Frei 

Apolinário da Conceição, que mostra uma das primeiras ilustrações do santo. 

Figura 1 – Página do livro do Frei Apolinário da Conceição 

 
Fonte: Conceição, 1744. 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263592 

 
226 

 

O primeiro memorial de Palermo sobre Frei Benedetto data de 1591. A Ordinaria 

Inquisitio, iniciada em 1594, durou dois anos. Em 1620, houve um segundo processo de 

canonização em San Fratello e um terceiro em Palermo de 1525 a 1526. O último coincidiu com 

o lançamento, pelo Papa Urbano VIII, de uma série de decretos que restringiam novos cultos que 

prestassem homenagem a figuras religiosas e leigas que haviam morrido há menos de cinquenta 

anos, exceto no caso daqueles que foram aclamados “pelo culto popular” (Fiume, 2006). 

Quando a “Congregação para a Causa dos Santos” reuniu pessoas como testemunhas no 

processo de beatificação de Benedito no início do século XVIII, foram questionadas a respeito 

dos locais onde haviam encontrado esculturas desses santos, e muitos confirmaram ter 

encontrado mais de uma escultura ou pintura que se referia ao admirável Benedito, o preto 

manso que fazia milagres, no Atlântico Ibérico. Foram registradas as presenças de imagens de 

Benedito em países como Portugal, Espanha, Brasil e alguns países da América do Sul, como 

Peru, Argentina, México, entre outros (Rowe, 2019).  

Quando recebeu inscrição no Martyrologium Romanum, de 1583, Frei Benedito já era 

co-patrono de Palermo desde 1652. Os decretos e expedientes delongavam o processo de 

canonização de Frei Benedito, mas, após um período de suspensão, o processo foi  reaberto em 

1713. Após grande difusão do culto latino-americano, o caso fora admitido como uma das 

exceções permitidas pelo Papa Urbano VIII, visto que ele já estava há muito tempo nos altares, 

inclusive portugueses. Sua beatificação deu-se no dia 11 de maio de 1743.  

Apenas em 1790, dois milagres necessários para a santificação foram aprovados. 

Finalmente, em 24 de maio de 1807, o patrono dos escravizados foi proclamado santo pela 

Igreja Católica Romana. Curiosamente, a santificação ocorreu meses antes da revogação do 

comércio de escravos pela Grã-Bretanha, em 2 de janeiro de 1807. No Brasil, a escravidão 

persistiria por mais 81 anos, oficialmente extinta no dia 13 de maio de 1888 (Fiume, 2006). 

Registra-se que, em 1989, o corpo incorrupto foi transferido em cripta de vidro para San 

Fratello, que, desde então, tornou-se santuário e centro de intensas peregrinações religiosas. 

A procissão, realizada no jubileu do quarto centenário de sua morte, com os restos mortais do 

Santo, até então preservados, atravessou todas as ruas da cidade. A partir desse ano, a devoção 

continuou com simplicidade e discrição, mas com um fervor certamente maior do que nos anos 

anteriores. A devoção de Benedito, na Sicília, encontra-se atualmente limitada ao município de 

San Fratello, província de Messina, região da igreja Santa Maria de Gesù, anexa ao Convento 

dos Frades Menores, no Monte Grifone, subúrbio de Palermo, na Sicília, onde o religioso 

nasceu. Nesse local, o Santo permanece como padroeiro principal e, entre 1989 e 2023, seu 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263592 

 
227 

 

corpo incorrupto esteve sob custódia, o que contribuiu significativamente para a preservação e 

o vigor de seu culto (Figura 2).  

Figura 2 – Imagens de procissão em honra à São Benedito, 
o Mouro de San Fratello, no quarto centenário da morte do santo patrono, 1989 

 
Fonte: Benedetto [...], 2022. 

Infelizmente, a Igreja Santa Maria di Gesù teve seu interior completamente destruído em 

um incêndio ocorrido em julho de 2023. Apesar da notificação ao corpo de bombeiros local, a 

resposta não foi suficientemente rápida, e o incêndio acabou tornando-se incontrolável. Inúmeras 

relíquias religiosas foram destruídas, incluindo os restos mortais de São Benedito, que eram 

guardados praticamente intactos em uma caixa ou cripta dentro da igreja, restando apenas alguns 

fragmentos de ossos dos restos mortais do Santo co-padroeiro (Padre Pedro André, 2023).  

No catolicismo, o caminho para uma pessoa ser canonizada é regulado pela Constituição 

Apostólica Divinus Perfectionis Magister, de 25 de janeiro de 1983, e pelas Normas da 

Sagrada Congregação para as Causas dos Santos, de 7 de fevereiro de 1983.  

Entre os dias 10 e 17 de setembro de cada ano, em San Fratello, Província de Messina, 

comuna siciliana, é atualmente celebrada a festa do santo padroeiro, “San Benedetto il Moro”. 

No evento anual, frequentado tanto pela população local como por uma multidão de devotos de 

várias localidades da Sicília e pelos filhos de imigrantes, que regressam à aldeia para as férias 

de verão, ocorrem uma festa e uma procissão pelas ruas da vila. 

 

O SANTO E SEUS MODELOS DE REPRESENTAÇÃO  

No processo de criação da simbologia de São Benedito, em uma série de impressões, 

passou a ser representado acompanhado de crianças e anjos, coração, crucifixo ou crânio aos 

seus pés (Figura 3). 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Catolicismo
https://pt.wikipedia.org/wiki/Divinus_perfectionis_Magister
https://pt.wikipedia.org/wiki/25_de_janeiro
https://pt.wikipedia.org/wiki/1983
https://pt.wikipedia.org/wiki/Congrega%C3%A7%C3%A3o_para_as_Causas_dos_Santos
https://pt.wikipedia.org/wiki/7_de_fevereiro
https://pt.wikipedia.org/wiki/1983


IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263592 

 
228 

 

Figura 3 – São Benedito e suas representações 

São Benedito de San Fratello e 
anjos, escultura em madeira 
policromada, século XVIII.  

Autor desconhecido 

Beato Benito de San Philadelphio, 
de Palermo, gravura de 

Tognoletto, 1743 

São Benedito de Palermo, escultura 
em madeira policromada e dourada, 

Andaluzia (ES). Século XVIII 

   

Fonte: Benedetto […], 2022. Fonte: Cussen, 2014, p. 155. Fonte: Rowe, 2019, p. 214. Plate 63. 

Nas tradições modernas, o coração tornou-se um símbolo do amor profano e da caridade 

enquanto amor divino, da amizade e da retidão (Chevalier; Gheerbrant, 2022).  

Na simbologia franciscana, o crânio é alusivo à expressão “Memento Mori”, que em 

latim significa “Lembre-se de que você é mortal”. Essa simbologia indica um alerta para a 

transitoriedade da vida terrena e da inevitabilidade da morte, incentivando a reflexão sobre 

a mortalidade e a busca pela vida eterna. Esta expressão era a saudação utilizada pelos paulianos 

“Eremitas de Santo Paulo da França” (1620-1633), também conhecidos como “Irmãos da 

Morte”. O crânio faz parte da simbologia inserida na iconografia de São Francisco e está 

relacionada à existência e finitude humana. 

O crucifixo, símbolo central na espiritualidade do franciscanismo, pode representar a 

paixão e morte de Jesus Cristo na cruz, bem como uma lembrança constante do sacrifício 

de amor de Cristo pela humanidade. Na espiritualidade franciscana, este atributo pode 

representar uma lembrança constante dos valores fundamentais de humildade, pobreza e total 

entrega a Jesus Cristo. Frequentemente, é utilizado como lembrete da humildade, pobreza e 

total entrega de Jesus, amor divino e redenção, valores que são fundamentais na 

espiritualidade franciscana (Chevalier; Gheerbrant, 2022). 

De acordo com Dell’Aira (1993), a definição iconográfica de Benedito como santidade 

preta deu-se provavelmente após a publicação do franciscano hagiógrafo Pietro Tognoletto, em 

1652. O cronista utilizou diversas fontes, incluindo a crônica de Antônio Daza, a obra Vitae 

Sanctorum Siculorum do jesuíta italiano Ottavio Gaetani (1566-1620) e referências contidas 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Sauda%C3%A7%C3%A3o
https://pt.wikipedia.org/w/index.php?title=Paulianos&action=edit&redlink=1
https://pt.wikipedia.org/wiki/Eremita
https://pt.wikipedia.org/wiki/Santo_Paulo
https://pt.wikipedia.org/wiki/Fran%C3%A7a


IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263592 

 
229 

 

nos processos iniciados sobre a canonização de Benedito, tanto em Palermo como em San 

Fratello. Esta hagiografia é a única que se aproxima da crônica de Félix Lope de Vega (1562-1635). 

Na publicação, Tognoleto lançou o primeiro modelo iconográfico do frei preto, instituído Beato 

Patrono de Palermo. Posteriormente, todo esse material foi compilado na publicação organizada 

por Domenico d‘Anselmo, em 1667, que tratava de santidades franciscanas da Sicília 

(Dell’Aira, 1993).  

Fiume (2006) considera a produção de Pietro Tognoletto, do século XVII, bastante 

relevante para o entendimento da iconografia de São Benedito, afirmando que o padre 

franciscano e hagiógrafo de Palermo desenvolveu um plano de consolidar uma hagiografia 

ilustrada. Diz ainda, que a obra e as referências de Tognoletto, impulsionado pela 

contrarreforma, revelam o trabalho de pesquisa intenso realizado e representa o resultado 

maduro na forma de desenvolver a promoção dos cultos dos novos santos.  A pesquisadora 

destaca que a estampa dedicada a São Benedito, da obra Paraíso Seráfico, de Tognoletto, 

produzida em 1667, tornar-se-ia a referência do primeiro modelo iconográfico do Santo 

(Figura 4a). Inúmeras estampas que circularam durante esse período parecem resgatar esta 

simbologia (Figura 4). Nos templos da região ibérica, verificam-se ainda hoje, centenárias 

esculturas de grande variedade iconográfica e formal cuja origem e modelos permanecem 

indefinidos e contaminados. 

Figura 4 – Representações de Benedito 

a) Detalhe do Frontispício de La 
vitta di San Benedetto em Il 
Paradiso Seráfico, de 1667 

b) Estampas de São Benedito no modelo italiano. Gravuras, século 
XVIII 

   
Fonte: Fiume, 2006. Fonte: Dell’Aira, 1993.  

  

Entendemos que o Menino Jesus no colo de São Benedito pode ser associado a duas 

questões simbólicas. A primeira é uma referência à experiência sobrenatural que São Benedito 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263592 

 
230 

 

teria vivido várias vezes com o Menino Jesus. Muitas testemunhas viram o Santo em profunda 

oração, tendo em seus braços o Menino Jesus. A segunda é a presença de Deus na vida de São 

Benedito. A exaltação da humildade e sua fé, os milagres que teria intercedido, dentre os quais 

destacam-se ressurreições de dois meninos, curas de cegos e surdos e a multiplicação de pães e 

alimentos. Assim, ele é considerado o santo protetor dos cozinheiros. 

De acordo com Fiume (2009), com aguda e profunda erudição, observa-se que a imagem 

de São Benedito aproxima-se daquela do lusitano Antônio de Pádua, sendo frequente vê-los, 

sobretudo no Brasil, representados com o Menino Jesus nos braços. Baseado nos estudos 

hagiográficos italianos e em uma interpretação portuguesa, o santo preto ganhou as flores como 

atributos em sua iconografia popular no século XVII. Este modelo refere-se ao milagre dos pães 

transformados em flores, entre outras versões (Araújo, 2011). Merece destaque o fato de que o 

milagre das flores ou rosas é muito comum em vários santos e não apenas na Santa Isabel 

(Figuras 5a e 5b).   

Figura 5a – Santo Antônio de Pádua, escultura em 
madeira policromada.  

Igreja de Santo Antônio, Funchal, Ilha da Madeira (PT) 

Figura 5b – São Benedito das Flores. Visão frontal, 
escultura policromada, 1680.  

Igreja Paroquial de São Pedro, Óbidos (PT) 

  

Fonte: foto acervo de Ribeiro, 2019. Fonte: Bindman; Gates Jr., 2010. 

Conforme Fiume (2009, p. 89), este modelo poderia estar associado à iconografia de 

Santa Isabel, a Rainha Isabel de Aragão.  

O mesmo tom lusitanizante contém a versão que mostra o Santo segurar um buquê ou 
uma cesta na túnica, como habitualmente encontramos em Santa Isabel, filha de Dom 
Pedro III de Aragão e de Constância da Sicília, sob o modelo de Santa Elisabete da 
Hungria, aparentada com a santa portuguesa, ambas capazes de transformar em rosas 
o alimento destinado aos pobres. 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263592 

 
231 

 

Isabel de Aragão ou Santa Isabel de Portugal (1271-1336) – reputada como fazedora de 

milagres, foi beatificada pelo papa Leão X, em 1516, e canonizada pelo papa Urbano VIII, em 

1625 – foi rainha consorte de Portugal, esposa do rei Dom Diniz. Relata-se oralmente como um 

dos mais conhecidos de seus milagres, que, durante o cerco de Lisboa, Dona Isabel estava a 

distribuir moedas de prata para socorrer os necessitados da região de Alvalade quando Dom 

Diniz apareceu. O rei teria perguntado a Dona Isabel: “O que levas aí, senhora?” Para não 

desgostar o marido, que era contra essas doações, ela respondeu: “Levo rosas, senhor.” E o rei 

tornou a indagar: “Rosas no inverno?” A rainha mostra, sob o olhar surpreso do rei, as moedas, 

mas o que ele vê são apenas rosas vermelhas. Em outra versão hagiográfica a respeito de Dona 

Isabel, conta-se que, certa vez, numa manhã de inverno, decidida a ajudar os mais 

desfavorecidos, teria enchido uma dobra de seu vestido com pães para distribuir.  

Assim como Santa Isabel escondia moedas ou pães, São Benedito escondia alimentos 

em seu hábito, para oferecer aos carentes (Figura 6). A similitude das narrativas dos milagres 

sugere esta associação. 

Figura 6a – Rainha Isabel de Portugal  
Escultura em madeira policromada. Museu 

Nacional de Machado de Castro, Coimbra (PT) 

Figura 6b – São Diego de Alcalá.  
Escultura em madeira policromada. Museu Diocesano de 

Arte Sacra, Las Palmas, Gran Canária (ES) 

  
Fonte: Adrião, 2021. Fonte: Wolfgang, 2016.  

São Diego de Alcalá (1400-1463) possui hagiografia muito semelhante à de São Benedito. 

Chamado à vida religiosa e admitido como Frade Menor da Observância, apoiou-se na fé 

profunda, executou tarefas humildes junto aos enfermos no Convento de Santa Maria de Jesus 

d'Alcalá de Henares (ES). Após alguns anos, o eremita, retornou à sua cidade e assumiu o hábito 

de irmão leigo do Convento dos Frades Menores Observantes de Arrizafa, próximo a Córdoba 

(ES). Já ordenado, foi enviado às Ilhas Canárias, sendo nomeado, em 1445, guardião do Convento 

de Fuerteventura. Em 1449, regressou à Espanha, onde passou o restante da vida entre os 

https://pt.wikipedia.org/wiki/1400
https://pt.wikipedia.org/wiki/1463
https://pt.frwiki.wiki/wiki/Fr%C3%A8res_mineurs_de_l%27Observance
https://pt.frwiki.wiki/wiki/Alcal%C3%A1_de_Henares
https://pt.frwiki.wiki/wiki/Alcal%C3%A1_de_Henares


IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263592 

 
232 

 

conventos de Salcedo e Alcalá, encerrando seus dias em penitência, solidão e oração permanente. 

Segundo a tradição oral, após sua morte, em 1463, seu corpo, que não foi enterrado, não se 

corrompeu e, ao contrário, exalava um cheiro doce. Foi canonizado em 1588 (Muela, 2020). 

Na dinâmica de representação mais frequente de São Benedito e São Diego de Alcalá, 

observam-se flores ou rosas em seu colo, em referência a um milagre de caridade junto aos 

pobres, em que distribuíam pão (Figura 6b). A escultura exemplificada é de autoria de 

Gregório Fernández (Sarria, 1576-Valladolid, 1636), principal escultor da Escola Castelhana 

(Fernández, 2023). 

Em comparação à hagiografia de São Benedito, e conforme história oral, é dito que, ao 

levar alimentos do convento em que vivia aos pobres, e quando interrogado por um frade 

superior, teria levantado a capa de seu hábito e os alimentos tornaram-se flores (Baião, 1726). 

Conforme Renders (2013), em Portugal, o citado modelo tornou o santo conhecido como 

Benedito das Flores. Já no Brasil, popularizou-se como Benedito do Rosário ou “das Rosas” a 

partir do século XVII. Salienta-se que inúmeras devoções, além de Santa Isabel e Diego de 

Alcalá, apresentam flores como atributos.  

Em termos gerais, pode-se entender que as esculturas do Santo trazem a roupa típica de 

um franciscano da Ordem dos Capuchos. No braço esquerdo ou mão esquerda, o santo carrega 

um arranjo de flores; em alguns casos, podem ser pães, elementos que podem aludir à narrativa 

do milagre da transformação dos pães em flores, assim como suas citadas lendas, e as de Santa 

Isabel, de Portugal.  

Quanto à hierarquia das cores, segundo Conceição (1744), na segunda metade do 

Setecentos, esta preconceituosa associação da cor preta não foi inaugurada como acidente; ela 

baseava-se nas definições herdadas de Tomás de Aquino – Tomás ou Tommaso de Aquino 

(1225-1274) – frade italiano da Ordem dos Pregadores cujas obras influenciaram a teologia e a 

filosofia, principalmente na tradição conhecida como Escolástica, e, por isso, é conhecido como 

Doctor Angelicus, Doctor Communis e Doctor Universalis (Vatican News, 2025). José Pereira 

Santana (1735-1738) também já havia utilizado essa “[...] hierarquia e a conotação de acidente 

da cor de Santos Elesbão e Ifigênia”. 

Segundo Oliveira (2008), embora a cor preta fosse considerada “acidental”, conforme 

Conceição (1744), e não corrompesse a essência dos santos negros, a expressão ainda carregava 

uma conotação depreciativa. De acordo com o pensamento de Conceição (1744), apesar da cor, 

esses santos não estariam inferiorizados na corte celeste, em virtude de suas almas cristãs. 

Aqueles que seguissem seus exemplos, apesar do acidente da cor, seriam atingidos também pela 

graça divina (Oliveira; Nunes, 2008). 

https://pt.wikipedia.org/wiki/Canoniza%C3%A7%C3%A3o
https://pt.wikipedia.org/wiki/1588


IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263592 

 
233 

 

Em uma análise da iconografia espanhola, identificou-se uma fórmula tradicional, 

enquanto, em suas colônias americanas, eram comuns as variações. Em um compêndio escrito 

em meados do século XVIII, intitulado Compendio de la heroica y maravillosa vida, virtudes 

excelentes, y prodigiosos milagros del mejor, Negro, el Beato Benito de Palermo, llamado el 

Santo Negro, o frei Francisco Antônio Castellano associou a origem desse modelo à narrativa 

do episódio de uma procissão de Corpus Christi que era assistida por Benedito em Palermo 

(Oliveira, 2017). 

Segundo este frei franciscano, o arcebispo de Palermo, ao ver o frei preto, pediu-lhe que 

levasse a cruz no trajeto da procissão. Benedito, sentindo-se honrado pelo pedido, entrou em 

contemplação. Segue a descrição eloquente da reação de Benedito: 

Prova desta verdade foi o milagre repetido de o coração sair de seu lugar e fazer 
assento no rosto do nosso glorioso Santo; exalando chamas ardentes, com as quais 
manifestava, a partir do seu coração, as chamas e abrasava em fogo de amor divino a 
todos quantos iluminava com seus belos raios [...] (Castellano apud Vicent, 2016, 
p. 30-31, tradução nossa)5.  

Vincent (2016, p. 30-31, tradução nossa) reforça esta afirmação, mas pontua outros 

desdobramentos: 

A iconografia é, através destas obras, quase sempre a mesma. Benedito, como no 
exemplar do museu de Valladolid, vestido com o hábito franciscano, leva na mão direita 
uma cruz e na mão esquerda um coração, expressão do fogo do amor divino. Em um 
compêndio redigido em meados do século XVIII, o franciscano Francisco Antonio 
Castellano situa a origem desta representação em um dos muitos milagres atribuídos ao 
Santo [...] Esta representação não está ausente de outros territórios, como a Nova 
Espanha, mas nunca é dominante como na Espanha. Prefere-se o Santo carregando nos 
braços, à maneira de Antônio de Pádua, o Menino Jesus, muito frequente no Brasil, ou 
o Santo ajoelhado, flagelando-se, como em Granada (Nicarágua)6. 

O modelo espanhol é denominado o “Milagre do sangue”, como informa  Oliveira, 

(2017). Reau (1958) relaciona São Benedito com São Gregório (o mouro) e São Maurício, pelo 

atributo do coração com as sete gotas de sangue. Entende-se que a abordagem espanhola 

manteve um apelo intenso, ao tratar a imagem de São Benedito numa leitura influenciada pela 

Religio Cordis ou Religião do Coração – em tradução literal no português –, tendo como atributo 

 
5 Prueba de esta verdad fue el milagro repetido de salir de su lugar el corazón y hacer asiento en el rostro de 
nuestro glorioso Santo; exhalando encendidas llamas, con que manifestaba de su corazón los incendios y 
abrasaba en fuego de amor divino a cuantas ilustraba con sus hermosos rayos [...] 

6 La iconografía es, através de estas obras, casi siempre la misma. Benito, como en el ejemplar del museo de 
Valladolid, vestido con el hábito franciscano lleva en la mano derecha una cruz y en la mano izquierda un 
corazón, expresión del fuego del amor divino. En un compendio redactado a mediados del siglo XVIII, el 
franciscano Francisco Antonio Castellano sitúa el origen de esta representación en uno de los muy 
numerosos milagros atribuidos al Santo [...] Esta representación no está ausente de otros territorios como la 
Nueva España, pero no es nunca dominante como en España. Se prefere al Santo llevando en brazos, a la 
manera de Antonio de Padua, al niño Jesús, muy frecuente en Brasil o el Santo arrodillado flagelándose 
como en Granada (Nicaragua). 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263592 

 
234 

 

mais recorrente em sua iconografia o coração jorrando sete gotas de sangue, uma referência às 

sete virtudes do catolicismo – caridade, temperança, humildade, castidade, diligência, paciência 

e bondade –, como exemplo da imagem do catálogo virtual organizado pelo Museo Nacional 

da Escultura de Valladolid ([2022?]).  

Com relação à iconografia espanhola nesses territórios colonizados, depreendemos 

que as reformulações sofridas pelo modelo tradicional ocorreram devido à presença dos 

nativos e, sobretudo, dos pretos vindos da África. Uma escultura de uma igreja de San Fratello 

em Messina (IT), mostra o Santo portando o coração e o crucifixo nas mãos. Neste modelo, 

o religioso franciscano carrega um coração na mão direita, mas há variações deste símbolo. 

Às vezes, no lugar do coração, pode trazer uma pequena trouxa de pano, e o coração em relevo 

pode aparecer posicionado no seu peito. O tecido pode ser uma referência à sua função de 

cozinheiro. 

Na Igreja do Santíssimo Sacramento de Sant´Ana, pertencente à Arquidiocese de São 

Salvador da Bahia (BR), e templo tombado pelo Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico 

Nacional em 1941, pode ser encontrada uma imagem de São Benedito com a criança no colo, 

típica do modelo italiano (IPAC, 1975). Ao longo dos anos, a devoção a São Benedito das 

Flores foi muito presente na cidade de Salvador, Bahia, espalhando-se por todo o país. Temos 

ciência de que, em festas litúrgicas, procissões e novenas, cuja celebração, no Brasil, ocorre em 

torno do dia 5 de outubro, os devotos enfeitam os altares do Santo com flores e realizam cânticos 

e danças em sua honra.  

Em outros exemplos de apresentação, as esculturas de Benedito aparecem no modelo 

português, “das Flores”, reflexo da ampla circulação desses padrões no Brasil desde o século 

XVIII, e tornada sua representação unânime no século XIX (Figura 7). Embora Benedito 

tenha sido venerado como padroeiro das populações de pretos que passavam pelo processo 

de conversão ao catolicismo, suas esculturas emergiram no século XVII dentro de um 

contexto que não estava diretamente relacionado à escravidão. Essas representações eram um 

reflexo da presença dos pretos nas ordens religiosas durante os estágios iniciais do catolicismo 

tridentino na Europa. Quintão (2002) afirma que São Benedito é o mais lembrado dos 

religiosos pretos, e seu culto alcançou imensa aceitação no Brasil, inclusive entre a população 

branca (Figura 7c). 
  

https://pt.wikipedia.org/wiki/Arquidiocese_de_S%C3%A3o_Salvador_da_Bahia
https://pt.wikipedia.org/wiki/Arquidiocese_de_S%C3%A3o_Salvador_da_Bahia
https://pt.wikipedia.org/wiki/Instituto_do_Patrim%C3%B4nio_Hist%C3%B3rico_e_Art%C3%ADstico_Nacional
https://pt.wikipedia.org/wiki/Instituto_do_Patrim%C3%B4nio_Hist%C3%B3rico_e_Art%C3%ADstico_Nacional


IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263592 

 
235 

 

Figura 7 – São Benedito das Flores 
Esculturas em madeira dourada e policromada, século XVIII  

a) Igreja do 
Santíssimo 

Sacramento de 
Sant'Anna, 

construída em 
1744. Salvador 

(BA), Brasil 

b) Igreja de N. 
Sra. do Rosário. 

Diamantina 
(MG) 

c) São Benedito das Flores, Coleção Particular de São Paulo 

       

Fonte: acervo do 
autor. 

Fonte: foto 
acervo de Maria 
Regina Emery 

Quites.  

Fonte: Araújo, 2011, p. 32-33,36.  

Em síntese, São Benedito, tradicionalmente venerado como padroeiro das pessoas de 

ascendência africana, cozinheiros, marginalizados e pobres, é frequentemente retratado, nas 

esculturas brasileiras, com feições típicas africanas, vestindo o hábito de monge franciscano, 

tonsura na cabeça e portando objetos simbólicos, como um rosário preso à cintura, crucifixo, 

pedaço de tecido ou bandeja de flores nas mãos, elementos associados à pureza, humildade e 

aos atributos que mais o caracterizam. Tais imagens, além de reafirmarem a devoção religiosa 

ao santo, destacam-no como intercessor dos oprimidos. Os atributos presentes em suas 

representações conferem-lhe identidade e tornam-no uma personagem de grande 

reconhecimento popular e apelo visual por suas especificidades (Figura 8). 

https://it.wikiquote.org/wiki/Brasile


IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263592 

 
236 

 

Figura 8 – São Benedito de Palermo: síntese de representação iconográfica  

 
Fonte: esquema do autor.  

 
Legenda: PORTUGAL: A) Igreja de N. Sra. da Graça ou de S. André e Santa Marinha, Lisboa; B) Braga; 

 ITÁLIA: C) Sicilia; D) San Fratello, Messina; E) Acervo do Institute of Art, Detroit, USA; ESPANHA: F) Acervo do Institute 
os Arts, Minneapolis, USA; G) Andaluzia; H) Cádiz; NICARÁGUA: I) León; VENEZUELA: J) Mérida; PERU: K) Lima; 

BRASIL: L, M) Coleção Particular, SP. 

A respeito dos reflexos dos modelos europeus nas Américas, as representações 

iconográficas do religioso podem ainda apresentar um diverso repertório de apropriação. Na 

imagem presente na cidade de Leon, Nicarágua, é possível verificar que a personagem traja saia 

longa em tecido e ornada com pedrarias, miçangas e outros suportes. O religioso retratado 

aparece com seu tórax à mostra ou trajes locais coloridos de tendência folclórica e um bastão 

ou lança (Figura 8 I).  

A lança é um símbolo multifacetado, cujos significados e interpretações variam 

conforme o contexto cultural e histórico, além de crenças específicas. Na tradição africana, 

pode representar poder, proteção e coragem diante de adversidades. Cabe destacar que, em 

outras culturas, pode genericamente assumir dimensões espirituais, associando-se a divindades 

guerreiras e rituais religiosos (Chevalier; Gheerbrant, 2022).  

Além do hábito franciscano, outras reformulações de algumas apresentações do São 

Benedito incluem chapelão e capa coloridos, em países sul-americanos, como Venezuela, por 

exemplo (Figura 8 J). 
 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263592 

 
237 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Entre os séculos XVII e XIX, as devoções pretas difundidas pelo catolicismo 

franciscano, materializadas em esculturas de madeira desde o início da Idade Moderna, 

passaram a ser reconhecidas por um expressivo número de convertidos e fiéis de origem 

africana. Nesse cenário, os frades menores capuchinhos encontraram terreno fértil para suas 

atividades de catequização. Além dos religiosos e difusores franciscanos, sobressaíram os líderes 

e membros devotos das Irmandades de Nossa Senhora do Rosário dos Pretos, que se dedicaram 

intensamente à vivência da fé e à propagação das imagens de São Benedito. 

Países como Portugal, Espanha e Itália consolidaram-se como as principais referências 

iconográficas desse religioso franciscano na difusão de sua devoção nas Américas e 

principalmente no Brasil. As esculturas que o retratam enaltecem a ascendência africana dos 

escravizados e contribuem para a inserção do culto junto aos novos católicos. Para além de sua 

dimensão estética, artística e religiosa, tais esculturas assumem uma força aglutinadora e 

identitária, à medida que incorporam significados políticos, históricos e sociais. Nessa 

circunstância, os devotos evocam raízes culturais, origens simbólicas e modos de representação 

que se contrapõem a uma sociedade marcada por estruturas hierárquicas e hegemonicamente 

brancas. Atribuem-lhes poderes curativos e milagrosos, organizam festejos e rituais e, assim, 

fortalecem o caráter comunitário e afirmativo dessas práticas religiosas.  

O legado da devoção a São Benedito, reconhecido guia espiritual dos africanos 

escravizados e de seus descendentes, destaca-se por uma trajetória marcada por virtudes do 

retratado e por sua vigorosa expressão escultórica no catolicismo preto. O levantamento 

realizado, suas reapropriações e as vivências religiosas no processo de conversão de novos 

católicos no ambiente colonial contribuem para uma compreensão mais aprofundada dos 

aspectos sociais e culturais que configuram esse legado como parte do patrimônio cultural 

brasileiro. 

 

REFERÊNCIAS 

ADRIÃO, Vitor Manuel. O eterno feminino: Rainha Santa Isabel. Lisboa: Lusophia, 10 jun. 2021. Disponível 
em: https://lusophia.wordpress.com/page/2/. Acesso em: 10 jun. 2024.  

ARAÚJO, Emanoel et al. Benedito das flores e Antônio de Categeró. São Paulo: MAS-SP, 2011. Catálogo de Exposição. 

BAIÃO, José Pereira. História das Prodigiosas Vidas dos Gloriosos Santos Antônio e Benedito, maior honra e 
lustre da Gente Preta. Lisboa: Biblioteca Nacional de Portugal, Lisboa Occidental, 1726.  

BASÍLIO RÖWER, frei. Páginas de história franciscana no Brasil. Rio de Janeiro: Vozes, 1941. Disponível 
em: franciscanos.org.br. Acesso em: 15 jan. 2024. 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263592 

 
238 

 

BENEDETTO IL MORO. San Benedetto il moro da San Fratello. In: FACEBOOK, 
https://m.facebook.com/pg/SanBenedettoilMoro/posts/. Acesso em: 10 jun. 2022. 

BENEDETTO, San Benedetto il moro da San Fratello. In: SOTTO LA PIETRA BLOGSPOT. 2022. Disponível 
em: https://pt.wikipedia.org/wiki/Benedito,_o_Mouro. Acesso em: 26 ago. 2022. 

BENEDITO, O MOURO. In: Wikipedia: the free encyclopedia. [San Francisco, CA: Wikimedia Foundation, 
2025]. Disponível em: https://pt.wikipedia.org/wiki/Gregorio_Fern%C3%A1ndez. Acesso em: 26 ago. 2025. 

BINDMAN, David; GATES JR. Henry Louis (ed.). The Image of the Black in Western Art: from the pharaohs to 
the fall of the roman empire. Harvard: Harvard University Press; Du Bois Institute, 2010. v. 1. Disponível em: 
https://www.hup.harvard.edu/books/9780674052710. Acesso em: 10 jun. 2024. 

CHEVALIER, Jean; GHEERBRANT, Alain. Dicionário de Símbolos: mitos, sonhos, costumes, gestos, formas, 
figuras, cores e números. Edição revista e atualizada por Carlos SusseKind; tradução Vera da Costa e Silva et al. 
37. ed. Rio de Janeiro: José Olympio; Barcelona: Editoral Herder, 2022. Título original:  Dicionnaire des 
symboles: mythes, rêves, costumes, gestes, forms, figures, coolers, nombres.  

CONCEIÇÃO, Frei Apolinário da. Flor peregrina por preta ou nova maravilha da Graça, descoberta na 
prodigiosa vida do Beato Benedito de São Filadélfio. Religioso leigo da Província Reformada da Sicília, da mais 
estreita Observância da Religião Seráfica. Lisboa: Officina Pinheirense da Músia, 1744. 

CONSELHO NACIONAL DAS IRMANDADES DE SÃO BENEDITO DO BRASIL. São Benedito. Irmandade 
de São Benedito. São Paulo: CONISB, 2022. Disponível em: http://www.conisb.com.br/sao-benedito.  Acesso 
em: 15 jan. 2022. 

CUSSEN Celia. Black Saint of the Americas: The Life and Afterlife of Martín de Porres. Cambridge: Cambridge 
University Press, 2014.  

DAZA, Antonio (O.F.M.). Quarta parte de la chronica general del nuestro Serafico Padre San Francisco y su 
Apostolica Orden. San Francisco de Valladolid: Juan Godines de Millis y Diego de Cordoua, 1611. 

DELL‘AIRA, Alessandro. La fortuna iberica di San Benedetto da Palermo. Atti dell'Accademia di Scienze, 
Lettere e Arti di Palermo, Palermo, n. 12, p. 51-91, 1993.  

FERNÁNDEZ, Gregorio. In: Wikipedia: the free encyclopedia. [San Francisco, CA: Wikimedia Foundation, 
2023]. Disponível em: https://pt.wikipedia.org/wiki/Gregorio_Fern%C3%A1ndez. Acesso em: 26 set. 2025. 

FIUME, Giovanna. Antônio etíope e Benedito, o mouro: o escravinho Santo e o preto eremita. Revista Afro-Ásia, 
Salvador, n. 40, p. 51-104, 2009.  

FIUME, Giovanna. Lo schiavo, il re e il cardinale. L'iconografia secentesca di Benedetto il Moro (1524-1589). 
Quaderni storici, Bologna (IT), Anno 41, n. 121, p. 165-208, 2006.  

INSTITUTO DO PATRIMÔNIO ARTÍSTICO E CULTURAL DA BAHIA. Sistema de Informações do 
Patrimônio Cultural da Bahia - SIPAC. Inventário de proteção do acervo cultural - IPAC/SIC. Salvador: 
IPAC-BA, 1975. 

INVENTÁRIO ARQ RIO. Igreja Nossa Senhora do Rosário e São Benedito dos Homens Pretos. Rio de Janeiro: 
Arquidiocese do Rio de Janeiro, [2023?]. Disponível em: https://inventarioarqrio.com.br/acervos/detalhar/59. 
Acesso em: 24 jul. 2023. 

JABOATÃO, Frei Antônio de Santa Maria. Novo Orbe Seráfico Brasílico ou Chrônica dos Frades Menores da 
Província do Brasil. 2. ed. Rio de Janeiro: Typ. Brasiliense de Maximiniano Gomes Ribeiro, 1859. v. II. Capítulo XI. 
(Originalmente publicado em 1761). 

MUELA, Juan Carmona. Iconografia de los santos. São Paulo. ISTMO, 2020. 

OLIVEIRA, Anderson José Machado de. Devoção negra: santos pretos e catequese no Brasil colonial. Rio de 
Janeiro: Quartet; FAPERJ, 2008. 

http://www.conisb.com.br/sao-benedito
https://inventarioarqrio.com.br/acervos/detalhar/59


IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263592 

 
239 

 

OLIVEIRA, Anderson José Machado de. Santos pretos e pardos na América Portuguesa: catolicismo, 
escravidão, mestiçagens e hierarquias de cor. Studia Historica: História Moderna, Salamanca (ES), v. 38, n. 1, 
p. 65-93, 2016. DOI: http://dx.doi.org/10.14201/shhmo20163816593.  Disponível em: 
https://revistas.usal.es/uno/index.php/Studia_Historica/article/view/shhmo20163816593/14887. Acesso em:  
24 jul. 2023. 

OLIVEIRA, Joyce Farias de. Niger, Sed Formosus: a construção da imagem de São Benedito. 2017. 336 f. 
Dissertação (Mestrado em História da Arte) – Universidade Federal de São Paulo, Guarulhos, 2017.  

OLIVEIRA, Vanessa S.; NUNES, Verônica M. Meneses. A Festa do Rosário dos Homens Pretos na cidade São 
Cristóvão/SE. Cadernos de história, Mariana, v. IV, ano 2, n. 2, p. 241-242, 2008. 

PADRE PEDRO ANDRÉ, SDB. Corpo-incorrupto de São Benedito danificado por incêndio. Roma: Vatican 
News, jul. 2023. Disponível em: https://www.vaticannews.va/pt/igreja/news/2023-07/palermo-corpo-incorrupto-
sao-benedito-sofre-danos-incendio.html. Acesso em: 24 jul. 2023. 

QUINTÃO, Antônia Aparecida. Irmandades negras: outro espaço de luta e resistência (1870-1890). São Paulo: 
Annablume; Fapesp, 2002.  

RÉAU, Louis. Iconographie de L'art Chrétien. Paris: Presses universitaires de France, 1958. v. III. 

RENDERS, Helmut. O coração como atributo hagiográfico de São Benedito do Rosário: hipótese sobre a sua 
origem e seu modelo subjacente da vida cristã. Horizonte, Belo Horizonte, v. 11, n. 29, p. 109-132, 2013.  

ROWE, Erin Kathleen. Black Saints in Early Modern Global Catholicism. Cambridge: Cambridge University 
Press, 2019. 

SANDOVAL, Alonso de. De instauranda aethiopum salute: História de Aethiopia, naturaleça, Policia Sagrada 
y Profana, Costumbres, ritos, y Cathecismo Evangelico, de todos les Aethiopes. Madrid: Por Alonso de 
Paredes, 1647. Livro III. Parte I. Cap. XXXIV-XLXVII.  

SANTANA, José Pereira Mestre Fr. Os dous Atlantes da Ethiopia: Santo Elesbaõ, Emperador XLVII. da 
Abessina, Advogado dos perigos do mar, e Santa Ifigenia, Princeza da Nubia, Advogada dos incendios dos 
edificios, ambos Carmelitas... Lisboa Occidental: Officina de Antônio Pedrozo Galram, 1735-1738. Tomo II. 

SAUBER, Wolfgang. Estátua de São Didaco de Alcalá, século XVIII. Las Palmas, Gran Canária: Museu 
Diocesano de Arte Sacro, 2016. Disponível em: 
https://commons.wikimedia.org/wiki/File:Las_Palmas_Di%C3%B6zesanmuseum_-_St._Diego_de_Alcala.jpg, 
2016. Acesso em: 26 abr. 2022.  

VATICAN NEWS. 750 anos após seu falecimento é revelada a face de Santo Tomás de Aquino. Roma: 
Vaticano, 2025. Disponível em: https://www.vaticannews.va/pt/igreja/news/2025-02/750-anos-apos-
falecimento-revelada-face-de-santo-tomas-aquino.html. Acesso em: 5 fev. 2025. 

VINCENT, Bernard. San Benito de Palermo en España. Studia histórica: Historia Moderna, Salamanca, v. 38, 
n. 1, p. 23-38, 2016. Ediciones Universidad de Salamanca. 

ZARATTINI, Fábio Mendes. Santos pretos: esculturas devocionais no Brasil. 2024. 435 f. Tese (Doutorado em 
Artes) – Universidade Federal de Minas Gerais, Belo Horizonte, 2024. 

 

https://www.vaticannews.va/pt/igreja/news/2025-02/750-anos-apos-falecimento-revelada-face-de-santo-tomas-aquino.html
https://www.vaticannews.va/pt/igreja/news/2025-02/750-anos-apos-falecimento-revelada-face-de-santo-tomas-aquino.html


IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263601 
 

240 

 

O SENHOR BOM JESUS DE PIRAPORA: 300 ANOS DE ARTE E DEVOÇÃO ÀS 
MARGENS DO TIETÊ 

 

THE GOOD LORD JESUS OF PIRAPORA: 300 YEARS OF ART AND DEVOTION ON THE 
BANKS OF THE TIETÊ 

 

EL BUENO SEÑOR JESÚS DE PIRAPORA: 300 AÑOS DE ARTE Y DEVOCIÓN A 
ORILLAS DEL TIETÊ 

 
Leonardo Caetano de Almeida1 

leonardo.caetano@unifesp.br 
 

 

RESUMO 

A devoção ao Senhor Bom Jesus de Pirapora iniciou-se em 1725, há exatos 300 anos, com o 
encontro de uma imagem do Ecce Homo às margens do rio Tietê. Nas proximidades do local 
do prodigioso achado da escultura, constituiu-se um povoado, atual município de Pirapora do 
Bom Jesus. O histórico Santuário que abriga a imagem do Bom Jesus é um centro de peregrinação 
de milhares de romeiros, especialmente em tempos de festas patronais, um legítimo patrimônio 
imaterial paulista, repleto de tradicionais manifestações de piedade e cultura popular. A imagem 
barroca do Senhor Bom Jesus é um exemplar escultórico representativo da transição do século 
XVII para o XVIII. Dessa forma, buscamos compreender os elementos identitários do Ecce 
Homo com base em uma análise iconográfico-iconológica, considerando os ideais da 
Contrarreforma e as diversas manifestações artísticas relativas à Paixão de Cristo, mormente 
do período medieval em diante e que encontraram seu ápice no Barroco.  
Palavras-chave: Senhor Bom Jesus de Pirapora; Iconografia; Barroco; Devoção Popular. 
 

ABSTRACT 

The devotion to the Good Lord Jesus of Pirapora began in 1725, 300 years ago, with the 
discovery of an image of Ecce Homo on the banks of the Tietê River, the current municipality 
of Pirapora do Bom Jesus. The historic sanctuary that houses the image of Good Jesus is a 
pilgrimage center for thousands of pilgrims, especially during patronal festivals, a legitimate 
intangible heritage of São Paulo, full of traditional manifestations of piety and popular culture. 
The baroque image of the Good Lord Jesus is a sculptural example that represents the transition 
from the 17th to the 18th century. Thus, we seek to understand the identity elements of Ecce 
Homo based on an iconographic-iconological analysis, considering the ideals of the Counter-
Reformation and the various artistic manifestations related to the Passion of Christ, especially 
from the medieval period and which reached their peak in the Baroque. 
Keywords: Good Lord Jesus of Pirapora; Iconography; Baroque; Popular Devotion. 

 

 
1 Doutorando e Mestre em História da Arte pela Universidade Federal de São Paulo (Unifesp), sob orientação da 
Profa. Dra. Angela Brandão, na linha de pesquisa “Arte e Tradição Clássica”; foi bolsista da Coordenação de 
Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior (CAPES) durante o mestrado. Graduado em Letras pela 
Pontifícia Universidade Católica de São Paulo (PUC-SP) e em Filosofia pela PUC-Campinas; atua como 
professor da rede particular de ensino. É membro do Grupo de Pesquisa “Imagem e Preservação – CNPq” e 
desenvolve projetos como desenhista de arte sacra.  
Lattes: https://lattes.cnpq.br/8591455340460374. Orcid: https://orcid.org/0000-0001-5958-8038. 

https://na01.safelinks.protection.outlook.com/?url=https%3A%2F%2Fwwws.cnpq.br%2Fcvlattesweb%2FPKG_MENU.menu%3Ff_cod%3D1CDD756B835365DBA36BB27C57FAA371&data=05%7C02%7C%7C8ee32b3b0c6b4c584c1708dddfeaa935%7C84df9e7fe9f640afb435aaaaaaaaaaaa%7C1%7C0%7C638912921128873414%7CUnknown%7CTWFpbGZsb3d8eyJFbXB0eU1hcGkiOnRydWUsIlYiOiIwLjAuMDAwMCIsIlAiOiJXaW4zMiIsIkFOIjoiTWFpbCIsIldUIjoyfQ%3D%3D%7C0%7C%7C%7C&sdata=yL%2Fu9Sppk3SdOCoKmRgdFs0BLSrwzfhgDQb6j8uoYFc%3D&reserved=0
https://na01.safelinks.protection.outlook.com/?url=https%3A%2F%2Forcid.org%2F0000-0001-5958-8038&data=05%7C02%7C%7C8ee32b3b0c6b4c584c1708dddfeaa935%7C84df9e7fe9f640afb435aaaaaaaaaaaa%7C1%7C0%7C638912921128924384%7CUnknown%7CTWFpbGZsb3d8eyJFbXB0eU1hcGkiOnRydWUsIlYiOiIwLjAuMDAwMCIsIlAiOiJXaW4zMiIsIkFOIjoiTWFpbCIsIldUIjoyfQ%3D%3D%7C0%7C%7C%7C&sdata=UBWYS7NMlF3c4ZjXF6ta9eAOHuJ5lEF8t%2FPvwhMDUWs%3D&reserved=0


IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263601 
 

241 

 

RESUMEN 

La devoción al Bueno Señor Jesús de Pirapora comenzó en 1725, hace 300 años, con el 
descubrimiento de una imagen del Ecce Homo a orillas del río Tietê. Cerca del lugar del 
milagroso descubrimiento de la escultura, se fundó el actual municipio de Pirapora do Bom 
Jesus. El santuario histórico que alberga la imagen del Bueno Jesús es un centro de 
peregrinación, especialmente durante las fiestas patronales, un patrimonio inmaterial legítimo 
de São Paulo, repleto de manifestaciones tradicionales de piedad y cultura popular. La imagen 
barroca del Bueno Señor Jesús es un ejemplo escultórico que representa la transición del siglo 
XVII al XVIII. Por lo tanto, buscamos comprender los elementos identitarios del Ecce Homo a 
partir de un análisis iconográfico-iconológico, considerando los ideales de la Contrarreforma y 
las diversas manifestaciones artísticas relacionadas con la Pasión de Cristo, especialmente del 
período medieval, que alcanzaron su apogeo en el Barroco. 
Palabras clave: Bueno Señor Jesús de Pirapora; Iconografía; Barroco; Devoción. 

 

 

INTRODUÇÃO 

“Há um rio, cujos braços alegram a cidade de Deus, santificando as moradas do 

Altíssimo” – Salmo 46/45, 5 – (Bíblia [...], 2013, p. 910). Ainda que tais versos do salmo cantem 

a cidade santa de Jerusalém e a confiança na providência e proteção divinas, facilmente 

poderiam ser associados, metafórica e poeticamente, às origens, tidas como prodigiosas pela 

tradição popular, do município paulista de Pirapora do Bom Jesus. Sita às margens do rio Tietê, 

essa cidade santuário, também conhecida por ser o berço do samba paulista, parte da região 

metropolitana de São Paulo (sub-região Oeste), tem sua gênese relacionada ao encontro de uma 

imagem do Senhor Bom Jesus justamente nas águas do Tietê em 1725.  

Inicialmente, convém explicarmos em que consiste, pois, o culto ao Bom Jesus e as 

implicações artísticas dessa devoção. “Senhor Bom Jesus”, ou, simplesmente, “Bom Jesus” são 

invocações que ecoam nas vozes e no imaginário popular de milhares de devotos que 

peregrinam, em romaria, a históricos santuários do universo luso-brasileiro dedicados ao Cristo 

da Paixão, chamado Bom Jesus, em tempos de festas do padroeiro, durante as quais, muitas 

vezes, entrelaçam-se o sagrado e o profano. De modo geral, no estado de São Paulo, a 

iconografia associada à invocação do Senhor Bom Jesus nos seus santuários mais 

representativos diz respeito ao Ecce Homo, isto é, a representação de Cristo apresentado por 

Pilatos ao povo no momento de seu julgamento e condenação, normalmente recoberto por um 

manto de púrpura e com o caniço às mãos. Ademais, outras esculturas do Bom Jesus, que 

também representam Cristo em seus momentos derradeiros, desde a agonia no Horto até a 

deposição no sepulcro, são especialmente honradas e veneradas em (para)liturgias quaresmais 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263601 
 

242 

 

e da Semana Santa, realizadas em igrejas e santuários igualmente situados em solo paulista e 

de significativa importância histórica e cultural.  

Um dos mais relevantes santuários do estado paulista e do Brasil onde se cultua o Cristo 

da Paixão é o de Pirapora do Bom Jesus, um dos 23 municípios brasileiros que levam o nome 

do seu Padroeiro, o “Bom Jesus” (Gianesini, 2022). Nosso estudo busca debruçar-se, 

justamente, sobre a escultura devocional de madeira policromada do Senhor Bom Jesus de 

Pirapora cujo encontro, tido pela piedade popular como miraculoso, às margens do rio Tietê, 

completa, em 2025, seus 300 anos. Assim, o Santuário de Pirapora do Bom Jesus celebra seu 

Ano Jubilar particular, para além do Jubileu Ordinário proclamado oficialmente pela Igreja a 

cada 25 anos.  

À vista disso, nosso intento é promover um estudo iconográfico-iconológico do 

exemplar escultórico do Ecce Homo que se venera em Pirapora desde 1725 e que principiou 

um movimento devocional intenso, congregando um número bastante expressivo de devotos 

por ocasião das festas patronais e da Semana Santa. Daí advém a tradição secular de 

peregrinações e romarias a Pirapora do Bom Jesus, as quais constituem um verdadeiro 

patrimônio imaterial paulista, repleto de particularismos e singularidades. Imprescindível 

apontarmos, então, que o Bom Jesus de Pirapora consiste numa das devoções mais 

emblemáticas e representativas da imaginária paulista e de suas manifestações de religiosidade 

popular, ainda muito ativas e que ecoam em todo o estado e em outras regiões do país.  

 

A PAIXÃO DO BOM JESUS 

Por se tratar o Senhor Bom Jesus de Pirapora de uma escultura setecentista que 

representa o Cristo da Paixão (ou ainda, a Paixão de Cristo), é imprescindível que teçamos um 

breve percurso histórico sobre o culto e a representação dos momentos derradeiros de Jesus 

Cristo na História da Arte, especialmente no Barroco (período artístico a que pertence a 

escultura do Senhor de Pirapora).  

Réau (1957, p. 460) aponta que o tema do Ecce Homo “[...] é desconhecido na arte cristã 

primitiva e bizantina: não é encontrado nem em mosaicos, nem em ícones [...] Só se generalizou 

no século XV, no final da Idade Média”.  

Oriundo do período medieval e incrementado pela espiritualidade estabelecida pelo 

franciscanismo, o culto à Paixão de Cristo encontrou seu ápice no Barroco, em consonância 

com os ideais da Contrarreforma e revestido de uma linguagem artística dramática, comovente 

e persuasiva. Herança da devoção cultivada em território ibérico, a devoção à Paixão de Cristo e 

às diversas invocações do Cristo sofredor (que aqui chamamos Cristo da Paixão), manifestou-se 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263601 
 

243 

 

de forma surpreendente nas comemorações religiosas e na vasta produção escultórica observada 

durante o período colonial brasileiro. De acordo com Brusadin e Quites (2017, p. 87), a “[...] 

tradição de representação da Paixão de Cristo transplantada para a América do Sul foi enraizada 

nos escritos medievais e nas práticas populares, unida à mentalidade de cada cultura na 

produção de temas iconográficos singulares”. 

De fato, a repercussão da temática alusiva ao drama da Paixão foi intensa e diversa na 

produção artística brasileira do período colonial, tanto na pintura quanto na estatuária sacras, 

como se pode verificar nas edificações religiosas dos séculos XVI a XIX. São inúmeras 

as esculturas devocionais que representam o Cristo em seus momentos últimos, dispostas em 

retábulos adornados com elementos decorativos que fazem referência à Paixão.  

Nesse sentido, as fontes iniciais são as principais referências bíblicas sobre os últimos 

momentos de Cristo na terra, as quais o associam à figura do Servo Sofredor (Isaías, 52, 13-53, 

12; Bíblia [...], 2013). As principais perícopes bíblicas acerca da paixão de Cristo narram os 

seguintes episódios: 
[...] a prisão, os processos religiosos do julgamento de Anás (Mateus, 26, 57, 64-66) 
e Caifás (João, 19, 13, 19-24), e a sentença política de Pilatos e Herodes Antipas (João, 
+ de Cristo e a coroação com espinhos (João, 19, 1-3); Pilatos lavando as mãos 
(Mateus, 27, 24) e a apresentação de Jesus Cristo ao povo, Ecce Homo (João, 19, 5). 
Posteriormente, o Caminho do Calvário (Lucas, 23, 33), por onde, após a condenação 
de Pilatos à sentença de crucificação, Cristo caminhou, carregando em suas costas a 
Cruz até o topo do Monte Calvário, onde foi crucificado (João, 19, 17-20); e, finalmente, 
o Santo Sepulcro, onde o Messias foi sepultado e onde teria ocorrido a sua ressurreição 
(João, 20, 1-10). (Souza, 2021, p. 21). 

Acerca do desenvolvimento histórico da devoção à Paixão de Cristo, Souza (2021, 

p. 23-24, grifo do autor) salienta:  
[...] durante a Idade Média, a prática da Paixão de Cristo foi enriquecida a partir de 
textos apócrifos e da representação do Teatro dos Mistérios, com a incorporação 
de novos personagens, tais como a Virgem Dolorosa e Verônica. A Via Crúcis de 
Jerusalém influenciou a criação de diversos santuários, representando os momentos 
do período final da vida de Cristo, tanto no interior quanto no exterior de igrejas [...]  

Efetivamente, são numerosos também os religiosos, de várias ordens, dos séculos XVI 

e XVII, em território ibérico, que se dedicaram a reflexões sobre a paixão e morte de Jesus 

Cristo, reforçando o “benefício” de se meditar o Calvário. “Pode-se perceber esse movimento 

pela quantidade de livros publicados sobre a Paixão no início da Idade Moderna”  (Borges, 

2023, p. 148).  

O drama vivido por Cristo passou a integrar as representações artísticas plásticas de 

diversas igrejas e capelas do território espanhol especialmente a partir do século XV. Também 

em terras lusitanas, a tragédia de Cristo foi imensamente representada em edifícios religiosos, 

a exemplo do Santuário do Senhor Bom Jesus do Monte, cujo complexo formado por múltiplas 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263601 
 

244 

 

capelas alusivas aos passos da Paixão constitui um Sacro Monte, modelo de edificações em 

regiões altaneiras muito significativas para a tradição católica, recordando lugares sagrados de 

manifestações divinas (Borges, 2023). De fato, a “[...] tragédia de Jesus no Calvário passou a ser 

abundantemente reproduzida nos vários nichos das igrejas e, até mesmo, nas capelas edificadas 

nas ruas das vilas do mundo católico, com imagens do Senhor” (Borges, 2023, p. 151).  

Ao tratar do Barroco a serviço do dogma, Sebastián (1989, p. 145) afirma que a “[...] 

arte é infectada pelo espírito religioso da época, e a arte da Contrarreforma terá como nota o 

amor pelo ornamentado e pelo luxuoso, em contraste com a severidade e a nudez da Reforma”. 

Nesse sentido, o autor salienta que o culto à Paixão de Cristo, especialmente às estações da 

Via Crucis que culminam no Calvário, é oriundo da Idade Média e encontra sua cristalização 

na época barroca. A exemplo disso, menciona, além do supracitado Santuário do Bom Jesus do 

Monte (em Braga, Portugal), o do Senhor de Matosinhos (em Congonhas do Campo, Minas 

Gerais), onde se veneram as imagens do Cristo sofredor (Sebastián, 1989). Veja-se, então, que 

a devoção ao Bom Jesus e aos vários momentos de sua Paixão é um tema recorrente na arte 

sacra barroca, de forma que a invocação do Ecce Homo encontrou terreno fértil na imaginária 

luso-brasileira e nas práticas devocionais e de piedade popular.  

Pois bem, a piedade popular, por sua vez, passou a invocar o Cristo padecente como 

“Senhor Bom Jesus” ou, simplesmente, “Bom Jesus”. Para a Igreja, a aplicação do adjetivo “bom” 

a Cristo nada mais é do que reconhecê-lo como imagem do Deus invisível, isto é, atestar a fé na 

divindade de Jesus de Nazaré como Filho Unigênito do Pai. Isso tomando-se por base as palavras 

de Jesus no evangelho de Lucas 18,19 (Bíblia [...], 2013, p. 1.821): “Ninguém é bom, senão só 

Deus!” . De fato, a devoção ao Senhor Bom Jesus “[...] foi trazida pelos portugueses para o Brasil, 

pois a implantação do catolicismo se fez sob o Padroado régio. Desse modo a fé católica chega 

ao Brasil inserida no próprio projeto colonizador” (Azzi, 1986, p. 216). 

A esse vocativo de Cristo, Bom Jesus, acrescenta-se uma infinidade de títulos, os quais 

variam de acordo com a geografia do lugar onde se desenvolveu tal devoção, mas, sobretudo, 

em razão da circunstância ou do momento da Paixão representados artisticamente, desde a 

agonia no Horto das Oliveiras, passando pela condenação (Ecce Homo), flagelação, subida para 

o Calvário, crucificação, agonia no madeiro, descendimento da cruz, até o sepultamento ou 

deposição de Jesus jacente. Essas etapas, ou melhor, “passos” da Paixão correspondem, de 

modo geral, às estações que a tradição cristã estabeleceu para a Via-Sacra, consoante nos aponta 

Souza (2021). Assim, temos as invocações do Senhor Bom Jesus das Oliveiras, do Horto, da 

Prisão, da Cana Verde, da Coluna, da Pedra Fria, da Paciência, dos Passos, de Matosinhos 

(ou Bouças), do Bomfim, da (Boa) Sentença, da Pobreza, da Cabeça, dos (Pobres) Aflitos, dos 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263601 
 

245 

 

Perdões, da Agonia, dos Martírios, dos Remédios, do Amparo, da Caridade, da Clemência, da 

Lapa, do Horto, Morto, da Boa Morte, do Divino Amor, Nazareno, (Senhor) Santo Cristo (dos 

Milagres) e outras. Constata-se, então, que os títulos do Bom Jesus, em sua quase totalidade, 

estão associados à Paixão de Cristo, com raras exceções, como o Senhor Bom Jesus de Nazaré, 

de Palhoça (SC), ou o dos Navegantes, de Penedo (AL).  

Decorre dessa devoção à Paixão de Cristo uma vasta imaginária relativa ao Senhor Bom 

Jesus, como dissemos, sob as mais variadas invocações, manifestada em esculturas, pinturas, 

gravuras etc. Sobressaem, dessa maneira, as esculturas retabulares do Senhor Bom Jesus 

presentes em território paulista desde os primórdios do período colonial, especificamente em 

determinadas regiões onde esse culto enraizou-se de tal maneira que foram erguidas igrejas 

nas quais se veneram essas imagens do Cristo da Paixão, em especial durante as festas patronais 

ou no período quaresmal e da Semana Santa. Em torno de muitas dessas igrejas e de suas imagens 

devocionais do Senhor Bom Jesus constituíram-se centros de peregrinação de longa tradição e 

dotados de grande popularidade em São Paulo, como acontece em Pirapora. A valer, os “[...] ritos 

comemorativos da Paixão de Cristo (tanto os litúrgicos quanto os paralitúrgicos) constituem 

momento excepcional, dentro do que se concebe como pompa barroca” (Campos, 2024, p. 1). 

Convém, aqui, esclarecermos que os mencionados exemplares escultóricos, muitas vezes 

pertencentes à tipologia das esculturas de vestir ou de roca e comumente dotados de articulações, 

consistem em imagens devocionais barrocas ou rococós produzidas em consonância com os 

ideais decorrentes da Contrarreforma, do Concílio de Trento e das Constituições Primeiras do 

Arcebispado da Bahia (Vide, 2011). Nesse sentido, afirma Argan (2004, p. 56-57),  

[...] a defesa e a valorização das imagens, e, portanto, da arte que as produz, é a grande 
empreitada do barroco, que começa quando a Igreja, já certa de ter contido o ataque 
protestante passa à contraofensiva [...] A Igreja quer manifestar na arte a origem e a 
extensão universal da própria autoridade. 

Assim sendo, apresentamos, neste estudo, uma análise iconográfico-iconológica da 

imagem do Senhor Bom Jesus de Pirapora, venerada em seu santuário na cidade homônima, 

que se destaca tanto por sua popularidade quanto por suas particularidades históricas, 

regionais e culturais. 

  
 

 

 

 

O RIO, OS MILAGRES E O SANTUÁRIO DO BOM JESUS 

 

 

 

Da mesma forma que em tantos históricos santuários paulistas dedicados ao Bom 

Jesus (como Iguape, Tremembé, Bom Jesus dos Perdões, Monte Alegre do Sul, Arujá, 

Bananal, Batatais, Onda Verde, Monte Alto, dentre outros), a imagem do Senhor Bom Jesus 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263601 
 

246 

 

de Pirapora está envolta em episódios extraordinários e considerados milagrosos pela 

piedade popular. Aliás, tal qual em lugares que se tornaram pontos de peregrinação e devoção 

popular, em Pirapora do Bom Jesus, repete-se o episódio de imagens trazidas, 

“miraculosamente”, por rios ou mares. Recordamos, assim, provindas das águas, as 

esculturas primitivas do Bom Jesus de Bouças (Matosinhos, Portugal), Bom Jesus de Iguape 

[Iguape (SP)], Nossa Senhora da Conceição Aparecida [Aparecida (SP)], Nossa Senhora de 

Nazaré [Belém (PA)], Nossa Senhora de Santa Cabeça [Cachoeira Paulista (SP)] etc. Esta 

última, inclusive, revela que o Tietê é pródigo no “oferecimento” de imagens devocionais, 

uma vez que, assim como o Senhor de Pirapora, foi também ela encontrada nas águas desse 

rio. Muitas dessas imagens, na maioria das vezes, ficaram ocultas nas águas por terem sido 

“descartadas” após se quebrarem; porque foram saqueadas de alguma igreja ou embarcação; 

para serem salvas de algum tipo de profanação que poderiam sofrer; ou ainda em razão de 

naufrágio, enchente ou invasão das águas nas embarcações, igrejas ou lares em que estavam 

dispostas originalmente.  

A invenção (encontro) da imagem original do Bom Jesus de Pirapora completa 300 anos, 

como dissemos. A origem e a procedência da escultura são desconhecidas e incertas, ainda que 

Chantrain (2007) sugira algumas possibilidades, como ter sido arremessada ao rio após o assalto 

e roubo de imagens ocorrido na Capela de Nossa Senhora da Escada de Barueri em 1633 (o que 

parece improvável pela distância das cidades e a distância temporal entre o furto e o encontro 

da imagem); sua perda nalgum naufrágio; ou ainda que alguém tenha despejado a escultura no 

rio, a fim de gerar uma atmosfera de milagre ao ser encontrada.  

A narrativa tradicional reza que a escultura foi descoberta miraculosamente por José de 

Almeida Naves, morador da Vila de Parnaíba, encostada numa pedra (denominada, 

posteriormente, “Pedra do Santo”, às margens do rio Anhembi, hoje Tietê), num lugarejo 

denominado Pirapora,  
[...] parada quase obrigatória no caminho para as Minas de Ouro de Araçariguama, 
situada a uns dez quilômetros de distância. Originou-se a denominação “Pirapora” do 
fato que existia aí um pequeno saltinho no rio, onde na desova os peixes pulavam 
contra a correnteza da água e tornaram uma presa fácil dos moradores, que armavam 
ali suas redes. Essa atividade deu ao local, na língua tupi, a denominação “Pira” = peixe / 
“Pora = pula. Lugar com grande abundância de peixes (Chantrain, 2007, p. 18).  

José de Almeida Naves, embora fosse morador de Parnaíba, duas léguas distantes de 

Pirapora, passava a maior parte do tempo naquele sítio, onde a imagem fora encontrada. Junto 

a Naves, até o encontro da imagem do Bom Jesus, havia outros poucos moradores em Pirapora, 

igualmente beneficiados com sesmarias no local. Após a notícia da descoberta milagrosa da 

escultura se espalhar, muitos habitantes de sítios vizinhos, atraídos por uma religiosidade 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263601 
 

247 

 

própria do catolicismo popular da época, começaram a se deslocar para Pirapora, fixando 

residência ali.  

De acordo com Chantrain (2007), existem dois documentos históricos que tratam do 

encontro da imagem e da construção da primeira capela para abrigá-la. O primeiro documento, 

datado de 7 de maio de 1725, é uma licença dada pela Cúria do Rio de Janeiro para a ereção de 

uma capela, a pedido de José de Almeida Naves, no lugar denominado “Pirapora”. Vejamos:  
Passe a provisão e licença que damos para o suplicante poder fazer uma capela 
em uma fazenda que tem distante da Vila de Parnaiba duas léguas na Comarca de 
São Paulo para nela se dizer missas, e depois de feita, será visitada pelo Reverendo 
Vigário da dita Vila de Parnaiba, e achando-a com decência necessária e toda 
aparamentada, a benzerá e então usará dela, celebrando o sacrifício da missa, e 
todos os que a ouvirem satisfarão ao preceito. Rio de Janeiro em cabido sede 
vacante sete de maio de mil setecentos e vinte e cinco. Tesoureiro-Mor – Côn. 
Matos – o Côn. Pôrto (Chantrain, 2007, p. 30). 

A segunda documentação, de 1825, exatos 100 anos após o encontro da escultura no 

Tietê, é uma referência encontrada no Tombo da Paróquia de Santana de Parnaíba, à qual estava 

subordinada a capela do Senhor Bom Jesus de Pirapora:  
Em distância de duas léguas para a parte do norte, junto à margem do rio Tietê e salto 
de Pirapora existe a Capela do Senhor Bom Jesus – Ecce Homo – / Eis o Homem /: a 
sua gloriosa e veneranda imagem é o Orago dela, e, foi achada milagrosamente na 
beira da aguada e pesqueiro do mesmo sítio, na margem do dito rio. Só talhada em 
madeira e depois aperfeiçoada, e estabelecida sua capela perto do lugar de sua 
invenção (Chantrain, 2007, p. 27). 

Acerca dessas duas documentações, gostaríamos de apresentar algumas considerações 

importantes. Ainda que, consoante o primeiro documento, tenha-se estabelecido historicamente 

que a imagem do Senhor Bom Jesus de Pirapora tenha sido encontrada em 1725, Chantrain 

(2007, p. 29) chama-nos a atenção para um fato importante quanto a essa datação:  
A provisão da capela foi dada pelo cabido do Rio de Janeiro em 7 de maio de 
1725. Considerando a distância entre Pirapora e Rio de Janeiro e as dificuldades 
da época com uma provisão dada a 7 de maio no Rio de Janeiro, em que mês se 
encontrara a imagem? Janeiro? Fevereiro? Março? Abril? De que ano? É difícil 
que o encontro da mesma tenha acontecido em 1725. A data deve ser anterior. 
Possivelmente 1724 ou 1723. 

Por seu turno, o segundo documento, o registro de 1825 no Tombo de Parnaíba, 

identifica iconograficamente a escultura do Cristo da Paixão de Pirapora como sendo o Ecce 

Homo, além de descrever sua descoberta nas águas. A imagem do Cristo piraporano evoca o 

drama da Paixão segundo os ditames artísticos decorrentes do Concílio de Trento e das 

Constituições Primeiras do Arcebispado da Bahia (Vide, 2011). No entanto, o que nos chama 

a atenção é o fato de o registo efetuado pelo Padre João Gonçalves Lima, então vigário da 

Paróquia de Parnaíba, detalhar que a escultura do Senhor fora “aperfeiçoada”. Decorre daí a 

história, que ganhou projeção com a tradição oral popular, de que a cabeça original da imagem 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263601 
 

248 

 

do Bom Jesus de Pirapora tenha sido substituída por outra, a atual; e que a cabeça primitiva 

seja, de fato, aquela que se venera na capela (Santuário) do Senhor Bom Jesus da Cabeça, no 

bairro do Cabuçu, em Guarulhos.  

Pois bem, efetivamente, a cabeça original do Senhor de Pirapora foi substituída há 

séculos, como se pôde constatar no último restauro realizado na escultura em 2002 e cujo laudo 

técnico foi transcrito por Chantrain (2007), que se apoiou nos escritos de Affonso A. de Freitas, 

em sua obra Chronicas do Velho São Paulo, para descrever o caminho que a cabeça teria 

percorrido: desde sua retirada da imagem do Bom Jesus e seu recolhimento na sacristia do 

Santuário, até ficar sob a posse de D. Joaquina Fortes Rendon de Toledo, a qual passou a venerá-la 

em oratório particular de sua fazenda no Cabuçu, sendo depois ali construída uma capela para 

abrigar aquela relíquia.  

À vista disso, Marques (2014, p. 51-52) afirma que, em 

[...] 1850, quando cessa o tráfico negreiro, coincidentemente é erguida por um 
escravo, Raimundo Fortes, a capela do Senhor Bom Jesus da Cabeça na parte alta 
da Fazenda Cabuçu, pertencente a Sra. Joaquina Fortes de Rendon e Toledo, que 
constitui a primeira ação antrópica de uso do solo, como edificação, identificada 
na região. 

Percebe-se, dessa forma, que o Santuário piraporano tem uma repercussão no imaginário 

religioso de toda a região, suscitando o surgimento de outras capelas e até paróquias dedicadas 

ao Senhor Bom Jesus nos municípios próximos a Pirapora (como Guarulhos, Jundiaí, 

Mairiporã, Diadema e São Paulo) e nas imediações da Estrada dos Romeiros, principal via de 

acesso ao Santuário. 

Após o encontro da imagem, considerado miraculoso, e antes mesmo da edificação 

da primitiva capela, outros episódios igualmente extraordinários, perpetuados ao longo dos 

anos pela tradição popular, teriam acontecido em Pirapora, reiterando a “aura milagrosa” 

que se constituiu em torno da escultura. Nessa perspectiva, registra num opúsculo o 

Monsenhor Paulo Florêncio da Silveira Camargo (1990) a lenda segundo a qual, após ser 

retirada das águas fluviais, a imagem do Bom Jesus teria sido guardada por José de Almeida 

Naves em um paiol de milho coberto com palha. O paiol sofreu um incêndio devastador, 

mas a escultura permaneceu intacta.  

Camargo (1990) registra, ainda, a tradição oral segundo a qual algumas pessoas, pouco 

tempo após o achado da imagem, decidiram transferi-la para a Matriz de Santana de Parnaíba. 

Colocaram, então, o Senhor num carro de bois para conduzi-lo até lá. No caminho, contudo, a 

imagem tornou-se impressionantemente pesada, de forma que o carro não podia mais deslocar-se. 

Nesse momento, um mudo de nascença que estava por ali foi agraciado inexplicavelmente com 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263601 
 

249 

 

o dom da fala e disse que o Bom Jesus queria voltar para Pirapora. E assim foi feito: o que 

várias juntas de boi não conseguiam realizar, uma só deu conta, trazendo a imagem de volta a 

Pirapora. A fim de perpetuar essa tradição, foi construída por Sábbado d’Angelo uma capelinha 

(conhecida como “Capela do Descanso do Bom Jesus”) no local onde ocorreu tal episódio, na 

estrada que liga Pirapora a Santana de Parnaíba, atual Estrada dos Romeiros. Até hoje, durante 

as festividades do Senhor Bom Jesus em agosto, uma peregrinação é realizada até a ermida para 

recordar o fato.  

A bem da verdade, a bênção da primitiva capela de Pirapora que abrigou o Senhor Bom 

Jesus, finalmente concluída, deu-se apenas em 1730 pelo Padre Jacinto de Albuquerque 

Saraiva. A 6 de agosto do mesmo ano aconteceu a primeira festa em louvor ao Padroeiro, 

convertendo-se, com o passar dos séculos, numa das solenidades religiosas mais afamadas, 

tradicionais e concorridas do estado de São Paulo (Camargo, 1990). Ao lado do Senhor Bom 

Jesus, outras devoções começaram a ganhar destaque, como a de Nossa Senhora das Dores e 

de São José, celebrados nas vésperas do dia 6 de agosto e cujas esculturas encontram-se em 

local de destaque no Santuário.  

No transcorrer dos anos, a capela do Senhor Bom Jesus de Pirapora sofreu reformas e 

ampliações até dar lugar ao atual edifício, que começou a ser erigido em 1882 e foi concluído 

em 1887, ano em que recebeu o título de Santuário, concedido por Dom Lino Deodato de Carvalho, 

então Bispo de São Paulo.  

E apenas em 1897 foi criada por Dom Joaquim Arcoverde de Albuquerque 

Cavalcanti a Paróquia do Senhor Bom Jesus de Pirapora, ficando sob os cuidados da Ordem 

dos Cônegos Premonstratenses (provindos da Bélgica), embalados pelo espírito 

ultramontanista. Os cônegos, por seu turno, permaneceram à frente da Paróquia até 2012 e 

foram responsáveis, a partir de 1897, pela construção do imenso Seminário Premonstratense 

São Norberto e de sua capela com influência neogótica, que dominam o alto da colina atrás 

do Santuário, constituindo uma paisagem pitoresca e singular na cidade e mesmo no Brasil 

(Figura 1): para um observador que olha à distância, vê-se, em primeiro plano, o rio Tietê; 

em segundo plano, a praça e o Santuário; em terceiro plano, o Seminário Premonstratense 

e sua capela no alto do outeiro; e finalmente, em quarto plano, a montanha encimada por 

um cruzeiro, chamado “Cruz do Século”. 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263601 
 

250 

 

Figura 1 – Vista do centro histórico de Pirapora do Bom Jesus, São Paulo, tendo o Santuário, em 
destaque, ao centro 

 

Fonte: foto do autor (2023) 

Atualmente, os responsáveis pela Paróquia e pelo Santuário do Senhor Bom Jesus e, 

consequentemente, pela organização das comemorações do terceiro centenário do encontro da 

imagem, são os Missionários Redentoristas, em Pirapora desde 2018.  

Pirapora do Bom Jesus consiste, na realidade, num grande complexo religioso, que se 

estende para outros espaços além do Santuário histórico e do Seminário Premonstratense (e seu 

Museu): a Praça do Encontro (local onde a imagem do Senhor foi encontrada, à beira do Tietê); 

o Portal dos Romeiros; a mencionada Capela do Descanso do Bom Jesus; a Capela de Santa Cruz; 

o intenso comércio de artigos religiosos; a própria Estrada dos Romeiros e demais caminhos com 

suas belas paisagens montanhosas pelos quais transitam a pé peregrinos e romeiros rumo ao 

Santuário; e ainda outros espaços que existiram no passado (como a Casa dos Milagres; a Pedra 

do Santo; o Hotel Bom Jesus; e os passeios de barco pelo Tietê com barqueiros).  

E ainda que Pirapora seja um grande centro religioso visitado especialmente por 

romeiros e peregrinos penitentes na Sexta-feira da Paixão, os quais carregam como ex-votos 

imensas e pesadas cruzes sobre as costas, por quilômetros, até chegar ao Santuário (Cavalheiro, 

2019), o  maior movimento devocional dá-se na cidade por ocasião das Festas em honra do 

Senhor Bom Jesus em 6 de agosto, nas quais se mesclam as práticas religiosas e profanas, como 

é muito comum nas comemorações católicas populares. Na verdade, quando tratamos do 

fenômeno religioso que se constata nas festas em honra ao Senhor Bom Jesus, em seus grandes 

e históricos santuários, é improvável desvincular-se a festa profana da festa religiosa. “Elas, de fato, 

caminham juntas” (Del Priori, 1994, p. 19). Ou, nas palavras de David Morgan (2010, p. 28, 

tradução nossa), o “[...] sagrado e o secular se misturam”2. 

 
2 The sacred and the secular intermingle. 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263601 
 

251 

 

A IMAGEM DO BOM JESUS 

A imagem do Senhor Bom Jesus venerada em Pirapora desde 1725 (ou, possivelmente, 

antes disso, como dissemos) é um exemplar singular e bastante significativo da produção 

escultórica do final do século XVII e começo do século XVIII (Figura 2). Trata-se de uma 

escultura de vulto em madeira policromada, não articulada, produzida para receber 

complementos, como a cabeleira, a coroa de espinhos, a auréola de prata e ouro, o manto de 

púrpura às costas, as cordas no pescoço e nos punhos e a palma à destra.  
Figura 2 – Senhor Bom Jesus de Pirapora (com ex-votos e pedidos de devotos aos seus pés).  

Século XVII-XVIII(?). Autor desconhecido. Madeira policromada e dourada. Santuário do Bom Jesus de 
Pirapora, Pirapora do Bom Jesus, São Paulo 

 

Fonte: foto do autor (2025) 

Conforme dissemos, o primeiro registro histórico escrito sobre a imagem, de 1825, no 

Tombo da Paróquia de Parnaíba, refere-se ao Senhor Bom Jesus de Pirapora como uma 

escultura devocional do Ecce Homo. No entanto, seus atributos iconográficos permitem-nos 

verificar que se trata de uma sobreposição de invocações, que transita entre o Ecce Homo e o 

Senhor da Cana Verde, ainda que seja habitual o Ecce Homo ser representado com o caniço às 

mãos ou próximo dele (Brusadin; Quites, 2017). 

As passagens bíblicas que fundamentam essa iconografia correspondem ao momento 

em que, no Pretório, Cristo, julgado e flagelado, recebe a coroa de espinhos, o manto de púrpura 

e a cana (como atributos de escarnecimento de sua majestade, fazendo as vezes da coroa, do 

manto e do cetro reais) e é assim apresentado ao povo por Pôncio Pilatos com a célebre frase 

latina “Ecce homo” (“Eis o homem”). Embora todos os evangelistas tratem da Paixão, optamos 

por transcrever as seguintes perícopes de Mateus e João: 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263601 
 

252 

 

Em seguida, os soldados do governador, levando Jesus para o Pretório, reuniram 
contra ele toda a coorte. Despiram-no e puseram-lhe uma capa escarlate. Depois 
tecendo uma coroa de espinhos, puseram-lhe na cabeça e um caniço na mão 
direita. E ajoelhando-se diante dele, diziam-lhe, caçoando: “Salve, rei dos 
judeus!”. E cuspindo nele, tomavam o caniço e batiam-lhe na cabeça (Mateus, 27, 
27-30; Bíblia [...], 2013, p. 1.755). 
 
Pilatos, de novo, saiu e disse-lhes: “Vede, eu vo-lo trago aqui fora, para saberdes que 
não encontro nele motivo algum de condenação”. Jesus, então, saiu, trazendo a coroa 
de espinhos e o manto de púrpura. E Pilatos lhe disse: “Eis o homem!” (João, 19, 4-5; 
Bíblia [...], 2013, p. 1.890). 

Ora, a imagem do Senhor Bom Jesus, assim, retrata uma figura masculina, representação 

do Cristo flagelado, em pé, esguio (com as costelas, o esterno e a clavícula proeminentes), 

seminu (apenas com o perizônio entalhado à cintura), manietado, com os braços parcialmente 

entrecruzados à altura do abdômen e portando uma palma à sua destra. Diante do retrato da 

Paixão que se vê na escultura devocional do Bom Jesus, recordamos as palavras de Brusadin e 

Quites (2017, p. 89), as quais apontam que foi “[...] a devoção popular e medieval da figura 

humana de Cristo que tornou a Paixão principal referência dos exercícios piedosos mais 

difundidos nas colônias americanas”. De acordo com Réau (1957, p. 459), o Ecce Homo – 

também chamado pelo autor de “Cristo apresentado ao povo” – está sempre de pé, 

diferentemente de outras invocações da Paixão, como o Senhor da Pedra Fria (sentado), o Cristo 

no Horto (ajoelhado) ou o Cristo sentado no Calvário à espera do seu suplício. 

Por sua vez, considera Schenone (1998) que o Ecce Homo (o qual recebe, especialmente 

no mundo hispânico, outras invocações, como Senhor da Cana, Rei da Zombaria, Justo Juiz ou 

Senhor da Boa Esperança) é um dos temas iconográficos mais difundidos do Ciclo da Paixão. 

Uma vez que o episódio retratado pela escultura do Senhor de Pirapora precede os 

episódios do caminho do Calvário e da crucificação, Cristo ainda não dispõe das cinco principais 

chagas identificadas pela tradição cristã: as das mãos, as dos pés, e a do lado aberto pela lança. 

Ainda assim, a figura de Jesus está chagada em decorrência da flagelação sofrida no seu processo 

condenatório. Verificamos, destarte, chagas abertas nos dois joelhos, nas coxas, próximo à canela 

direita, na cintura, no peito, entre o peito e o abdômen no lado direito, abaixo dos mamilos, nos 

punhos, nos braços, no pescoço, no rosto, nos olhos e na cabeça. Em meio a esse grande número 

de chagas, as que mais saltam à vista, por suas grandes proporções, são as dos joelhos e a que está 

entre o peito e o abdômen do lado direito. A carnação de que dispõe a escultura é que lhe imprime 

realismo impressionante às escoriações e ulcerações por todo o corpo.  

Conforme mencionamos, o perizônio é o que garante que o Cristo não seja exposto à 

humilhação da nudez absoluta, apesar do panejamento permitir que parte da coxa direita fique 

descoberta. Com tonalidade dourada e decorado com elementos fitomorfos brancos 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263601 
 

253 

 

estabelecidos com a técnica da pintura a pincel, o perizônio é sustentado por uma corda dourada, 

também entalhada, que cinge a cintura de Jesus. Em períodos anteriores à restauração da 

imagem, o perizônio original ficava encoberto por um saiote branco que se estendia até à altura 

dos joelhos do Senhor. 

A face do Senhor Bom Jesus de Pirapora, marcada por uma chaga aberta na bochecha 

esquerda, lágrimas de sangue escorrendo dos dois olhos e sangue vertido pela testa por conta das 

feridas geradas pela coroa de espinhos, possui uma expressão dolente e, concomitantemente, 

resignada. Caracteriza-se, ainda, pela boca com lábios finos e entreaberta (deixando à vista a 

parte frontal da dentição superior) e pelos olhos de vidro castanhos, arregalados e persuasivos, 

coroados por sobrancelhas longas, arqueadas e ligeiramente espessas.  

O olhar de Cristo, impressionante e identitário dessa escultura, é absolutamente frontal, 

o que nos leva a supor que essa escultura, embora apresente dimensões próprias de um exemplar 

retabular, foi produzida, muito provavelmente, para que permanecesse quase no mesmo nível 

do fiel observador ou pouco acima dele, praticamente com ambos frente a frente, a fim de se 

persuadir o devoto pela comoção e dramaticidade, como é próprio da imaginária barroca (Figura 

3). Ademais, as proporções da escultura, em tamanho natural, intensificam o seu realismo e 

caráter dramático. Possivelmente, o escultor tinha o intento de transmitir a sensação de que 

o Bom Jesus estivesse a fitar o observador, advertindo-o pelo sofrimento da Paixão e emitindo 

os reclamos do Senhor entoados pela Liturgia da Igreja nas cerimônias da Sexta-feira Santa e 

que estão gravados em Latim no coroamento do retábulo-mor onde encontra-se o nicho da 

imagem: “Popule meus, quid feci tib aut in quo contristavi te? Responde mihi” (“Meu povo, o 

que fiz de mal ou em que te contristei? Responde-me”).  
Figura 3 – A face dramática do Senhor Bom Jesus de Pirapora. Século XVII-XVIII(?). Autor desconhecido. 

Madeira policromada e dourada. Santuário do Bom Jesus de Pirapora, Pirapora do Bom Jesus, São Paulo 

 

Fonte: foto de autor (2025). 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263601 
 

254 

 

Ainda na cabeça do Senhor Bom Jesus de Pirapora (que, sabemos, não é a cabeça 

original, de acordo com o que já expusemos), verificamos que a barba de Cristo é curta e parte 

de baixo das orelhas com mechas em forma espiralada, bipartindo-se no queixo. As orelhas, 

porém, ficam encobertas pela cabeleira. O bigode, por sua vez, com mechas curvas, estende-se 

a partir das narinas e não encobre os lábios. Finalmente, o nariz é pontiagudo e com narinas 

profundas.  

O pescoço do Senhor Bom Jesus apresenta corrimento de sangue a partir de uma larga 

chaga com formato horizontal que o anela inteiramente, sugerindo as lacerações oriundas de 

uma corda que o amarrou durante a flagelação. Por essa razão, uma corda verdadeira (e não 

entalhada) envolve o pescoço da imagem, com um nó na parte frontal, recaindo até os pulsos 

sobrepostos (também chagados e com corrimento de sangue), permanecendo, assim, atados.  

Trata-se, como dissemos, de uma imagem de vulto produzida para receber 

complementos, dentre os quais, a cabeleira. Assim sendo, a peruca apresenta cabelos naturais 

castanhos e cacheados, bipartidos no topo e que recaem lateralmente ao rosto do Senhor até os 

ombros, com madeixas bem definidas. Fixada à cabeça, uma auréola de prata forma o desenho 

de uma cruz, da qual partem quatro raiadas douradas.  

Como habitualmente se vê nas imagens do Cristo da Paixão, na escultura do Senhor de 

Pirapora também uma coroa de espinhos encima-lhe a cabeça, auxiliando, inclusive, na fixação 

da cabeleira. A atual coroa de espinhos foi produzida em 2022 como parte das comemorações 

do triênio preparatório ao Jubileu dos 300 anos do encontro da imagem. Diferentemente das 

coroas de espinhos utilizadas anteriormente (com aspecto semelhante a galhos secos retorcidos 

e com tons terrosos), a coroa atual é de metal dourado e composição delicada e minuciosa 

de cada elemento. Trata-se de uma  
[...] releitura da peça mais antiga usada pelo Senhor Bom Jesus. Todo sofrimento, 
espinhos e dor foram representados na Flor de Maracujá – flor que simboliza a Paixão 
do Senhor. E nas pedras vermelhas a dor e o sofrimento da humanidade. Foram 
acrescentadas 4 estrelas, simbolizando o Cruzeiro do Sul, que na ocasião da missa [da 
Festa do Padroeiro em 6 de agosto de 2022] estava acima do Santuário, registrando 
dessa forma o tempo e o povo. Em volta de toda a coroa estão onduladas as águas do rio 
Tietê, lugar onde foi encontrada a imagem do Senhor Bom Jesus. E nas águas foram 
colocados muitos peixes pulando, representando a “pirapora”: peixes que pulam (Na 
ocasião [...], 2022). 

Além da procedência, também o entalhador e o policromador da escultura nos são 

desconhecidos. Contudo, sobre a origem portuguesa ou brasileira da imagem de Pirapora, ainda 

temos algumas reflexões, a saber: 

É certo que a cena retratada pela iconografia do Ecce Homo, justamente por representar 

o Cristo atado, não lhe permite muitos gestos declamatórios. Também contorções ou sugestão 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263601 
 

255 

 

de movimentos bruscos e excessivos soariam estranhas se considerarmos o relato bíblico 

contido nos capítulos 52 e 53 de Isaías sobre a postura de resignação e complacência do Servo 

Sofredor, o qual a Igreja associa à figura de Cristo padecente. De qualquer forma, a imaginária 

produzida no Barroco do final do século XVII, em geral, começa a romper sutilmente com 

algumas identidades estilísticas do século passado, tais como um gestual mais contido, 

panejamentos não revoltos e com caimentos verticais e pesados, frontalidade acentuada e traço 

regulatório linear. Em Portugal, naturalmente, essas mudanças de estilo aconteceram antes do 

que no Brasil. Com efeito, o Senhor Bom Jesus de Pirapora, ainda que apresente pouca 

gestualidade e movimentação corporal, revela uma estaticidade menos contida, principalmente 

na discreta flexão dos joelhos e no estofamento do perizônio (constituído de pregas e dobras 

laterais deslocadas do plano linear da escultura, porém veladas pelo manto vermelho de tecido). 

Esses particularismos do Cristo de Pirapora ficam evidentes quando comparado a outros 

exemplares escultóricos da mesma invocação oriundos da transição do século XVI para o XVII 

em território paulista.  

Nessa perspectiva, e considerando a erudição da escultura do Senhor Bom Jesus de Pirapora, 

notadamente nos entalhes do rosto e da barba, na carnação e nas técnicas de ornamentação do 

perizônio, é de se supor que tal escultura tenha sido produzida entre o final do século XVII e 

início do século XVIII e seja de origem portuguesa ou tenha sido produzida por hábil artista 

lusitano em solo brasileiro. Todavia, para concluir-se definitivamente algo acerca da 

procedência da escultura, a situação requer a análise do suporte, isto é, a averiguação do tipo 

de madeira com que foi produzida e, portanto, o reconhecimento da árvore que a forneceu e 

onde pode ser encontrada.  

De qualquer maneira, fazemos ecoar as palavras de Eduardo Etzel (1979), em seu estudo 

sobre as imagens sacras do Brasil, ao propor que todas as esculturas que aqui se encontram são 

consideradas brasileiras, independentemente de onde tenham sido produzidas.  

 De volta à análise e descrição iconográfica do Senhor de Pirapora, tratamos agora da 

palma, que é uma peculiaridade dessa escultura. Na realidade, a palma é uma variação, ou 

melhor, um desdobramento do caniço próprio do Ecce Homo e provavelmente está associada à 

palma do martírio, recordando o sacrifício de Cristo, muito embora esse atributo seja comum 

às representações iconográficas dos santos mártires e não do martírio de Jesus. A incorporação 

da palma (ou de flores) à iconografia do Bom Jesus de Pirapora é fruto de uma prática de 

piedade muito antiga, que ocorre possivelmente desde o encontro da imagem (que foi 

descoberta no rio sem os seus adornos e atributos): trata-se do gesto de depositar a palma ou 

flores na mão direita do Senhor no lugar da cana verde (Chantrain, 2007). Ao pesquisarmos 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263601 
 

256 

 

gravuras ou fotografias antigas, o Cristo de Pirapora é sempre retratado nelas portando 

diferentes palmas, muitas vezes produzidas com metaloides ou papel e incrementadas com 

pequenas flores, dando uma aparência de buquê.  

A palma que orna atualmente a imagem do Senhor de Pirapora, produzida por ocasião 

do segundo ano preparatório ao Jubileu dos 300 anos do encontro da escultura, segundo texto 

divulgado pelo próprio Santuário, traz como simbologia “[...] os 12 ramos de oliveira, menção 

ao lugar, Horto das Oliveiras, em que Jesus estava com os 12 apóstolos antes de ir para o 

tribunal de Pilatos [...] E traz também 7 orquídeas simbolizando os 7 dons do Espírito Santo – 

sinal de vida e ressurreição” (Missa [...], 2023). 

 As duas mãos do Senhor Bom Jesus de Pirapora possuem dedos longos e com unhas 

bem definidas, porém não destacadas na policromia. As cabeças de falanges e metacarpos não 

são tão protuberantes. Chamam-nos mais a atenção a representação das veias na região dorsal.  

Complementando a escultura, o manto de púrpura, semelhante a uma capa, cobre-lhe as 

costas, recaindo sobre os ombros e lateralmente ao corpo. Essa vestimenta está em consonância 

com o relato bíblico, segundo o qual o Cristo foi recoberto com um tecido vermelho durante a 

flagelação, como forma de escárnio por parte dos soldados. Uma variedade imensa de mantos 

ornou a imagem do Bom Jesus de Pirapora ao longo destes 300 anos, sempre decorados com 

motivos fitomorfos bordados com fios dourados ou com frases e estampas alusivas à majestade 

de Cristo. Grande parte desses mantos são ex-votos, oferecidos pelos fiéis como expressão de 

agradecimento por algum benefício alcançado do Senhor Bom Jesus. 

Na literatura brasileira do período colonial, o Ecce Homo foi tema de sermões e 

pregações persuasivos que reforçavam a doutrina católica em consonância com os ideais da 

Contrarreforma. O mais célebre deles é o Sermão da Sexagésima, de Padre Antônio Vieira 

(1965). Contudo, outro importante sermão é aquele intitulado, justamente, Ecce Homo, do 

orador sacro Eusébio de Matos (2007), irmão de Gregório de Matos. Dividido em seis 

“práticas”, Ecce Homo foi pregado no século XVII para estudantes e jesuítas em Salvador. No 

seu discurso, Eusébio de Matos toma como ponto de princípio das reflexões precisamente os 

atributos que caracterizam iconograficamente o Ecce Homo: espinhos (a coroa); a púrpura 

(o manto); as cordas; a cana; as chagas; o título de “homem” (“homo”). Curiosamente, são esses 

atributos que colocam a imagem do Ecce Homo em relação paradoxal com a iconografia de 

Cristo Rei do Universo: Jesus escarnecido como rei versus Jesus glorificado em sua majestade 

(espinhos versus coroa; tecido vermelho versus vestes reais; mãos atadas por cordas versus mão 

que carrega um orbe; cana verde versus cetro real).  



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263601 
 

257 

 

Finalmente, descrevemos os pés do Senhor Bom Jesus de Pirapora, que garantem 

estabilidade à escultura. Esses são grandes, e seus dedos apresentam unhas bem definidas, 

com falanges acentuadas e roliças, e os metatarsos e os maléolos discretos. Uma vez que a 

escultura está protegida por um vidro em seu nicho (Camargo, 1990), os fiéis não conseguem 

mais tocá-los, tal qual antigamente se fazia, como uma manifestação de piedade, mas que 

promovia desgaste da escultura e da sua policromia. Outrossim, a escultura original do Senhor 

Bom Jesus, embora permaneça exposta para visitação diária dos fiéis, não costuma deixar seu 

nicho no altar-mor do Santuário, para ser utilizada em procissões ou outras cerimônias por 

questões de conservação e segurança.  

 

CONCLUSÃO 

Pirapora do Bom Jesus é um recanto singular de cultivo da devoção ao Ecce Homo em 

terras paulistas e que pode ser considerado como um dos polos irradiadores desse culto ao Cristo 

da Paixão, ao lado dos demais santuários históricos do estado de São Paulo dedicados ao Senhor 

Bom Jesus: Iguape, Tremembé, Bom Jesus dos Perdões e outros. Esses santuários, assim como 

o de Pirapora, são depositários de centenárias esculturas devocionais do Ecce Homo, porém 

com diferentes origens, além, é claro, de singulares e importantes distinções iconográficas, 

verificadas nas variações posturais, de atributos, ornamentos, policromia e materiais. 

De qualquer modo, a invocação do Senhor Bom Jesus de Pirapora, bastante difundida 

na capital e no interior paulistas, passados três séculos, é geradora de manifestações devocionais 

em torno de sua imagem, as quais mantêm-se vivas e imensamente concorridas, seja em tempo 

de festas patronais em honra do Bom Jesus, seja em rituais nos tempos de Quaresma e Semana 

Santa, constituindo um legítimo patrimônio imaterial do estado de São Paulo. Ademais, a 

escultura devocional do Senhor de Pirapora é de grande valor histórico e artístico, ajudando-nos 

a compreender a produção escultórica da transição do século XVII para o XVIII, sob um ponto 

de vista técnico e da própria materialidade dessa peça sacra no contexto em que se insere.  

A imagem do Senhor Bom Jesus de Pirapora, considerada uma escultura de vulto 

produzida para ser complementada com vestes e outros adornos e atributos, é dotada de uma 

força devocional que a aproxima muito do devoto. Não é só objeto estético e artístico, mas 

desenvolve um imperioso papel de objeto devocional junto aos fiéis. Trata-se do Barroco vivo 

e em plena atividade, continuando a exercer seu papel.  

As espumas provindas da poluição do Tietê, e que, por vezes, se acumulam em suas 

águas na altura de Pirapora do Bom Jesus, oferecem um contrastante espetáculo, ao mesmo 

tempo belo e trágico, fruto da falta de consciência ecológica. A dívida histórica de reparação e 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263601 
 

258 

 

reconciliação com o rio que trouxe a imagem do Senhor Bom Jesus em 1725 torna-se cada vez 

mais urgente em nosso tempo. Não apenas para que a escultura devocional do Cristo e seu 

santuário possam manter-se firmes às margens do Tietê, mas para que os seus devotos tenham 

a oportunidade de vislumbrar e desfrutar das mesmas águas límpidas e generosas que há 300 

anos trouxeram aquele Senhor de feição compadecida e de mãos atadas, razão da fé de gerações 

de devotos. 
 

 

 

 

 

 

REFERÊNCIAS 

ARGAN, Giulio Carlo. Imagem e persuasão: ensaios sobre o Barroco. São Paulo: Companhia das Letras, 2004. 

AZZI, Riolando. Do Bom Jesus Sofredor ao Cristo Libertador. Perspectiva Teológica, Belo Horizonte, v. 18, 
n. 46, p. 215-233, 1986. Disponível em: https://www.faje.edu.br/ 
periodicos/index.php/perspectiva/article/view/1811. Acesso em: 13 maio 2025. 

BIBLIA de Jerusalém. São Paulo: Paulus, 2013. 

BORGES, Célia Maria. A divulgação da devoção à Paixão de Cristo entre os leigos em Portugal e no Brasil-colônia. 
In: QUÍRICO, Tamara; DINIZ, Aldilene César; SOUZA, Maria Izabel (org.). Imagens cristãs: história, arte e 
práticas religiosas. Curitiba: Appris, 2023. p. 147-169.  

BRUSADIN, Lia Sipaúba; QUITES, Maria Regina. História, arte e preservação do patrimônio cultural: a 
imaginária da Paixão de Cristo da Ordem Terceira do Carmo de Ouro Preto (MG). Curitiba: Prismas, 2017.  

CAMARGO, Monsenhor Paulo Florêncio da Silveira. Senhor Bom Jesus de Pirapora. Jaú: Lunigraf, 1990.  

CAMPOS, Adalgiza Arantes. Aspectos da Semana Santa através do estudo das Irmandades do Santíssimo 
Sacramento: cultura artística e solenidades (Minas Gerais séculos XVIII ao XX). In: COLÓQUIO DO COMITÊ 
BRASILEIRO DE HISTÓRIA DA ARTE, 24., 2004, Belo Horizonte. Anais [...]. Belo Horizonte: CBHA, 2004. 
Disponível em: http://www.cbha.art.br/coloquios/2004/anais/textos/01_adalgisa.pdf. Acesso em: 2 maio 2025. 

CAVALHEIRO, Elisangela. Conheça o Santuário das cruzes gigantes. São Paulo: A12, 19 jul. 2019. Disponível 
em: https://www.a12.com/redentoristas/noticias/conheca-o-santuario-das-cruzes-gigantes. Acesso em: 6 ago. 2023.  

CHANTRAIN, Cônego Godofredo. Senhor Bom Jesus de Pirapora. Pirapora do Bom Jesus: [S. n.], 2007. 

DEL PRIORE, Mary. Festa e utopias no Brasil colonial. São Paulo: Brasiliense, 1994. 

ETZEL, Eduardo. Imagem sacra brasileira. São Paulo: Melhoramentos, 1979. 

GIANESINI, Luciana. A devoção ao Senhor Bom Jesus. São Paulo: A12, 4 ago. 2022. Disponível em: 
https://www.a12.com/redacaoa12/igreja/a-devocao-ao-senhor-bom-jesus-o-olhar-do-cristo-que-sofre-em-favor-
do-seu-povo. Acesso em: 24 maio 2025. 

MARQUES, Daniele dos Santos. Estudo geotecnogênico das alterações provocadas pelo uso da terra na região 
do Cabuçu, Guarulhos, SP. 2014. Dissertação (Mestrado em Análise Geoambiental) – Universidade Guarulhos, 
Guarulhos, 2014.  

MATOS, Eusébio de. Ecce Homo. São Paulo: Globo, 2007.  

MISSA de abertura do segundo ano jubilar. INSTAGRAM. @santuariobomjesusdepirapora, 27 jul. 2023. 
Disponível em: https://www.instagram.com/p/CvNEHvCODbB/. Acesso em: 24 maio 2025. 

MORGAN, David. The Material Culture of Lived Religion: Visuality and Embodiment. Studies in Art History, 
[s. l.], v. 41, p. 14-31, 2010. 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263601 
 

259 

 

NA OCASIÃO da Missa jubilar, a Imagem Milagrosa do Senhor Bom Jesus foi presenteada com uma nova 
coroa. INSTAGRAM. @santuariobomjesusdepirapora, 30 jul. 2022. Disponível em: 
https://www.instagram.com/p/CgpI57puW-T/. Acesso em: 22 maio 2025. 

RÉAU, Louis. Iconographie us de´art Chrétien. Paris: Press Universitaires de France, 1957. Tome Second. 

SCHENONE, Héctor H. Iconografia del Arte Colonial – JesuCristo. Buenos Aires: Fundacion Tarea, 1998. 

SEBASTIÁN, Santiago. Contrarreforma y Barroco: lecturas iconográficas e iconológicas. Madrid: Alianza, 1989. 

SOUZA, Vanessa Taveira. Os Passos da Paixão de Cristo em Tiradentes, Minas Gerais - Brasil. Tiradentes: 
Mandala, 2021. 

VIDE, Sebastião Monteiro da. Constituições Primeiras do Arcebispado da Bahia. Brasília, DF: Senado Federal, 
Conselho Editorial, 2011. 

VIEIRA, Antônio. Sermões Escolhidos. São Paulo: Edameris, 1965. v. 2. 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263624 
 

260 

 

REPRESENTAÇÃO DO DIVINO ESPÍRITO SANTO EM MINAS GERAIS 
 

THE REPRESENTATION OF THE DIVINE HOLY SPIRIT IN MINAS GERAIS 
 

LA REPRESENTACIÓN DEL DIVINO ESPÍRITU SANTO EN MINAS GERAIS 
 

Luiz Antonio da Cruz1 
luizcruztiradentes@gmail.com 

 
 

RESUMO 

O presente artigo trata da representação do Divino Espírito Santo, componente da Santíssima 
Trindade, que figura no interior e exterior de capelas, igrejas, matrizes e coleções de Minas 
Gerais. Na maioria das edificações e dos acervos visitados e analisados, a escultura do Divino 
aparece em retábulos, no coroamento ou na tarja central, ladeado por Deus Pai e Deus Filho. 
Há retábulo em que aparece a Santíssima Trindade a coroar Nossa Senhora. Ele é encontrado 
ainda nos púlpitos, pintados nos tetos, seja de capela-mor, nave, sacristia ou batistério; ainda, 
em inúmeras alfaias de uso litúrgico. Os mais renomados artífices mineiros e tantos outros 
artífices anônimos executaram os seus Divinos. As imagens impressas circulantes nos séculos 
XVIII e XIX foram as principais fontes inspiradoras para a execução dos Divinos, mas, 
conforme apresentado, cada um tem sua resolução escultórica e policromática distinta. 

Palavras-chave: Divino Espírito Santo; Santíssima Trindade; Retábulo; Escultura; Policromia. 

 

ABSTRACT 

This article deals with the representation of the Divine Holy Spirit, a component of the Holy 
Trinity, which appears inside and outside chapels, churches, parishes and collections in Minas 
Gerais. In most of the buildings and collections visited and analyzed, the sculpture of the Divine 
appears in the main altarpiece, in the crowning or central strip, flanked by God the Father and 
God the Son. There is an altarpiece in which the Holy Trinity appears crowning Our Lady. It can 
still be found in pulpits, painted on ceilings, whether in the chancel, nave, sacristy or baptistry, 
and also on countless liturgical objects. The most renowned artisans from Minas Gerais executed 
their Divines and many other anonymous artisans as well. The circulating printed images in the 
18th and 19th centuries were the main inspirational sources for the execution of the Divines, but 
as presented, each one has its own distinct sculptural and polychromatic resolution. 

Keywords: Divine Holy Spirit; Holy Trinity; Altarpiece; Sculpture; Polychromy. 

 
RESUMEN 

Este artículo trata sobre la representación del Divino Espíritu Santo, componente de la 
Santísima Trinidad, que aparece dentro y fuera de capillas, iglesias y parroquias y colecciones 
de Minas Gerais. En la mayoría de los edificios y colecciones visitados y analizados, la 

 
1 Doutor e mestre em Arquitetura e Urbanismo pela Universidade Federal de Minas Gerais (UFMG). Estágio 
pós-doutoral em História, Faculdade de Filosofia e Ciências Humanas (Fafich/UFMG). Graduado em Letras, 
Instituto de Ciências e Artes (INCA), Universidade Federal de São João del-Rei (UFSJ). Curso de Artes pela 
Escola de Artes Visuais do Rio de Janeiro. Curso Técnico em Restauração na Fundação de Artes de Ouro Preto 
(FAOP). Integrante dos grupos de pesquisa Perspectiva Pictorum (UFMG) e Ornamenta, Universidade de 
Campinas (Unicamp). Professor aposentado da Rede Pública Estadual de Minas Gerais.  
Lattes: http://lattes.cnpq.br/2908104364395035. Orcid: https://orcid.org/0009-0006-5941-1375. 

mailto:luizcruztiradentes@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/2908104364395035


IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263624 
 

261 

 

escultura del Divino aparece en retablos, en la franja central o de coronamiento, flanqueada por 
Dios Padre y Dios Hijo. Hay retablo en el que aparece la Santísima Trinidad coronando a 
Nuestra Señora. Todavía se encuentra en los púlpitos, pintado en los techos, ya sea en el 
presbiterio, en la nave, en la sacristía o en el baptisterio; También en numerosos utensilios 
litúrgicos. Los más renombrados artesanos de Minas Gerais ejecutaron sus Divinas y muchos 
otros artesanos anónimos también. Las imágenes impresas que circularon en los siglos XVIII y 
XIX fueron las principales fuentes de inspiración para la ejecución de los Divinos, pero tal 
como se presentan, cada una tiene su propia resolución escultórica y policromática distintiva. 

Palabras clave: Divino Espíritu Santo; Santísima Trinidad; Retablo; Escultura; Policromía. 
 

 

INTRODUÇÃO 

O culto à Santíssima Trindade teve repercussão na Europa, mas a devoção foi 

contemplada com poucas edificações religiosas. Em Portugal, também se construíram algumas 

igrejas destinadas a essa representação. O grande impacto ocorreu com a construção das 

Colunas da Santíssima Trindade, edificadas em logradouros públicos da Europa Central, no 

período Barroco, a exemplo daquela de Olomouc, em Moravia, República Tcheca. Trata-se de 

obra do artista Ondrei Zahner, com 37 m de altura, erguida nos primeiros anos do século XVIII, 

ornamentada com as três pessoas da Santíssima Trindade, executadas em bronze dourado e 

blocos rochosos (Figura 1). A coluna compõe cenário arquitetônico impactante da localidade 

e tem reconhecimento como Patrimônio da Humanidade, desde 30 de novembro de 2000, pela 

Unesco (2000).  
Figura 1 – Coluna da Santíssima Trindade, Olomouc, Moravia, República Tcheca.  

Autor Ondrei Zahner. Início do século XVIII 

  
Fonte: fotografias do Muzeum Umêni Olomouc. 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263624 
 

262 

 

Em Minas Gerais, há poucas edificações religiosas dedicadas exclusivamente à devoção 

do Divino Espírito Santo, erguidas a partir do século XVIII, mas tal representação acabou 

amplamente difundida, a compor os elementos estruturais e ornamentais dos templos. Observamos 

a presença de Divinos entalhados e policromados ou pintados em tetos, painéis e outros suportes. 

 

REPRESENTAÇÃO DO DIVINO ESPÍRITO SANTO 

Na Vila de São José, Comarca do Rio das Mortes, Capitania de Minas Gerais, atual 

cidade de Tiradentes, a primeira ocupação da região teve uma capela pioneira dedicada a Santo 

Antônio. A partir de 1710, com a instituição da Irmandade do Santíssimo Sacramento, 

iniciaram-se as obras de acrescentamento e atualização do gosto. Na nave, no teto do baixa-voz 

do par de púlpitos, aparece o Divino Espírito Santo entalhado, policromado e dourado. A obra 

de talha da nave dessa igreja é do entalhador Pedro Monteiro de Souza, a policromia e o 

douramento são de Antônio de Caldas, ambos portugueses (Irmandade do Santíssimo 

Sacramento, 1737-1760).  

A obra da capela-mor dessa edificação é posterior à da nave. Trata-se de produção do 

entalhador e português João Ferreira Sampaio, com policromia e douramento executados por 

Antônio de Caldas. No retábulo-mor, numa profusão de detalhes da talha joanina dourada, no 

teto do dossel, sobre raiada, figura o Divino Espírito Santo. O Divino esculpido por Pedro 

Monteiro de Souza é apresentado sobre mandorla raiada, com asas entreabertas, enquanto o 

Divino de João Ferreira Sampaio aparece com as asas abertas e maior refinamento escultórico 

(Irmandade do Santíssimo Sacramento, 1737-1760). (Figura 2). 
Figura 2 – Divinos policromados e dourados por Antônio da Caldas.  

Matriz de Santo Antônio, Tiradentes 

a – Divino do teto baixa-voz, do entalhador Pedro 
Monteiro de Souza 

b – Divino do dossel  da capela-mor, do entalhador 
João Ferreira Sampaio  

  
Fonte: fotografias do autor, 2024. 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263624 
 

263 

 

Os entalhadores Pedro Monteiro de Souza e João Ferreira Sampaio, juntos, receberam, 

pelos trabalhos de talha, importância menor que a do pintor e dourador Antônio de Caldas, a 

quem foi pago o montante de 7.200 réis pelo douramento e pintura da capela-mor, da nave e 

de seus tetos (Livro [...], 1737-1760). 

Na década de 1770, por iniciativa do ermitão português Antônio Fraga (?-1794), a Vila 

de São José foi contemplada com uma capela dedicada à Santíssima Trindade. Da edificação 

pioneira pouco subsistiu; no século XIX, a igreja recebeu obras de acrescentamento e 

atualização do gosto. “Riscos e planta” são de autoria do artífice Manoel Victor de Jesus 

(?-1828), conforme recibo assinado por ele e datado de 21 de março de 1810, assim registrado 

em documento que se encontra no Arquivo Diocesano Eclesiástico de São João del-Rei 

(Confraria da Santíssima Trindade, 1810-1822, fl. 15):  

[...] f. 15 Nº 13 
[...]  
Rbi do Sor Tente João Antonio de Cam- 
pos seis mil reis, q’. me deo pelos riscos e plan- 
ta q’. fiz pª a Capella da Santíssima Trin- 
dade, ficando o resto do seu valor de esmo- 
la; e pª clareza passei o prezte por mim fei- 
to e assinado. Villa de S. Jozé 21 de Março 
de 1810 
Manoel Victor de Jesus 
Reconheço 
Ldo Olivra  

Na fachada frontal dessa capela, riscada por Manoel Victor de Jesus, entre as janelas 

rasgadas, aparece o Divino Espírito Santo, inserido em círculo, com as asas abertas e executado 

em argamassa (Santos Filho, 2012).  

Em Minas Gerais, por longo período, essa foi a única edificação dedicada ao culto da 

Santíssima Trindade. A Confraria da Santíssima Trindade foi instalada em 1853 e, em 1962, 

por iniciativa do bispo diocesano de São João del-Rei, Dom Delfim Ribeiro Guedes, a capela 

foi elevada a Santuário da Santíssima Trindade (Maia, 1986). 

Nessa edificação, observamos, no trono da capela-mor, a imagem de Deus Pai, com o 

Divino Espírito Santo incrustado em seu peito. Assim, a escultura representa duas devoções 

e a terceira é o Crucificado separado, instalado mais abaixo. Deus Pai figura como um ancião, 

com barba longa e grisalha, suas vestes são movimentadas, cobertas por manto e calça 

sapatos vermelhos. Tem sobre a cabeça a tiara tríplice, por onde aparecem mechas do cabelo 

bem organizadas; os braços estão flexionados e as mãos abertas a gesticular a bênção aos 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263624 
 

264 

 

fiéis. Seu olhar é direcionado para baixo, como se fitasse os devotos (Figura 3). A imagem 

está assentada sobre nuvens.  

Figura 3 – Escultura de Deus Pai, com o Divino. Século XVIII, autoria não identificada, antes da restauração. 
Santuário da Santíssima Trindade, Tiradentes 

  

Fonte: fotografias do autor, 2005. 

A autoria da imagem de Deus Pai é ainda desconhecida. Recentemente, recebeu 

intervenção de restauração, por meio de projeto apoiado financeiramente pelo Banco Nacional 

do Desenvolvimento (BNDES). Na policromia original, predominava o dourado. Após essa 

intervenção, a barba ficou com o tom escuro e essa solução policrômica é estranha à original. 

Em especial, após a restauração, o Divino também ficou diferente, a causar incômodo aos que 

apreciavam a policromia antiga. Segundo informações veiculadas pelo BNDES (2015), para as 

obras de restauração do Santuário da Santíssima Trindade e dos cinco Passos da Paixão, na 

Paróquia de Santo Antônio de Tiradentes, foram destinados e aplicados os recursos não 

reembolsáveis da ordem de R$4,7 milhões. 

Manoel Victor de Jesus pintou os tetos da Capela de Nossa Senhora das Mercês dos 

Pretos Crioulos. Sobre esses trabalhos, a irmandade mercedária deixou diversos registros no 

Livro de Recibos da Irmandade de N. Sra. das Mercês – 1787-1808 (Irmandade de N. Sra. das 

Mercês, 1787-1808). O teto da capela-mor, em caixotão, apresenta cenas alusivas à Nossa 

Senhora. Em um deles, aparece a cena da Coroação de Nossa Senhora pela Santíssima 

Trindade, com o Divino Espírito Santo a encimar a composição. Observamos que esta mesma 

composição pictórica, o artífice aplicou no teto da nave da Capela de Nossa Senhora da Penha 

de França, no povoado do Bichinho, município de Prados (MG).  

Ainda em Tiradentes, no teto em caixotão da nave da Capela de Nossa Senhora do 

Rosário dos Homens Pretos, com 18 painéis, Manoel Victor de Jesus pintou os Mistérios 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263624 
 

265 

 

do Rosário (Giovannini, 2017). O Divino aparece nas cenas da Anunciação e de Nossa Senhora 

de Pentecostes. A leitura visual deste teto ficou bastante comprometida pela precariedade da 

conservação e pelas intervenções de restauração danosas. 

Em São João del-Rei, na Matriz de Nossa Senhora do Pilar, vemos que o Divino aparece 

na tarja central, ou coroamento, do retábulo-mor, juntamente com Deus Pai. Já nos tetos do par 

de púlpitos, foi pintado no centro de uma mandorla de nuvens. 

O Divino aparece nas portadas das capelas franciscana e carmelita são-joanenses, 

em projetos da traça do mestre Antônio Francisco Lisboa (1737-1814), (Miranda, 2014), com 

execução do construtor português Francisco de Lima Cerqueira (1728-1808). (Urias, 2023). 

Pelas soluções escultóricas, a gramática rococó e o domínio do suporte e também a pedra sabão, 

indubitavelmente, estas obras são do mestre Aleijadinho. Na portada carmelita, Deus Pai tem 

os braços abertos, a gesticular abençoando os fiéis. O Divino aparece mais abaixo, escorçado, 

superpondo os pés, como se estivessem postos (Figura 4).  
Figura 4 – Portada da capela carmelita, de autoria do mestre Aleijadinho, com o Divino na composição. 

Igreja de Nossa Senhora do Carmo, São João del-Rei 

  
Fonte: fotografias do autor, 2024. 

Ainda em São João del-Rei, na Igreja do Senhor Bom Jesus de Matosinhos, onde se 

realiza o Jubileu do Divino Espírito Santo há mais de dois séculos, a edificação antiga fora 

demolida para se construir nova, moderna e ampla. Das raras peças originais subsistentes, 

encontra-se a Raiada do Divino Espírito Santo (Figura 5), que fica exposta na nave, mas, 

durante o jubileu, vai para o retábulo-mor. No centro antigo, foi reconstruída a Capela do Divino 

Espírito Santo, originalmente da zona rural do município de São Vicente de Minas. Após anos 

de abandono e saques, a Diocese de São João del-Rei adquiriu a capela e a remontou. Os riscos 

dos retábulos, o teto pintado, a policromia e o douramento são atribuídos ao mestre Joaquim 

José da Natividade (1771-1841). As imagens sacras desta capela foram reconstruídas com base 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263624 
 

266 

 

em fotografias e relatos (Figuras 5a e 5b), pois as peças originais encontram-se indevidamente 

em acervos particulares (Werneck, 2012). 

Figura 5a – Raiada do Divino Espírito Santo, Igreja 
do Senhor Bom Jesus do Matosinhos  

 

Figura 5b – Raiada do Divino Espírito Santo e Nossa 
Senhora de Pentecostes, Capela do Divino Espírito 

Santo. São João del-Rei 

  
Fonte: fotografias do autor, 2024. 

O Santuário do Senhor Bom Jesus de Matosinhos, de Congonhas, reconhecido como 

Patrimônio da Humanidade, pela Unesco, desde 1985 (Unesco, 2000), atraiu para o seu campo 

de obras os mais renomados artífices da transição das últimas décadas do século XVIII e das 

primeiras do século XIX. Além disso, acabou por ser referenciado como expressivo campo 

de aprendizagem de futuros mestres artífices, conforme pagamento a Manoel da Costa Ataíde, 

registrado em 1781, quando estava na tenra idade de 19 anos (Falcão, 1962). 

O teto da nave recebeu uma pintura ilusionista, estruturada com base em balcão 

acanhado, do qual partem pilastras a sustentar arcadas, a compor ambiente para a sustentação 

do quadro recolocado, onde figura a Santíssima Trindade, com o Deus Pai, o Deus Filho e, 

ao centro, o Divino Espírito Santo (Figura 6), obra de autoria do pintor marianense João 

Nepomuceno Correira e Castro (1752-1794). (Martins, 2013). Há um recibo de pagamento ao 

artífice e professor de pintura Manoel da Costa Ataíde (1762-1830), para retocar a capela-mor 

desta edificação: “P. que dei a Manuel da Costa Ataíde, pintor, de retocar a capela-mor e pintar 

duas capelas dos Passos, do Horto e Prisão, e de resto de encarnamento das imagens dos ditos 

Passos, como consta do recibo no seu livro a folhas 4...140$000”. (Falcão, 1962, p. 106).  

Na pintura do teto da capela-mor, há unicidade e predominância da gramática pictórica 

de Bernardo Pires da Silva (Cruz, 2020), com estrutura ilusionística e “[...] uma trama de 

grandes enrolamentos lisos”. (del Negro, 1958, p. 20). Provavelmente, Ataíde retocou o teto 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263624 
 

267 

 

da nave, com sua estrutura ilusionista e arranjos de rocalhas robustas. As paredes do Santuário 

foram ornamentadas com painéis emoldurados e marmorizados, pintados com cenas bíblicas. 

Em dois deles, encontramos o Divino Espírito Santo: a do Batizado de Cristo e os Esponsórios 

de Nossa Senhora com São José. 
Figura 6 – Teto da nave, pintura ilusionista, com a cena da Santíssima Trindade. Autoria de João Nepomuceno 

Correia e Castro. Santuário do Senhor Bom Jesus de Matosinhos, Congonhas 

 
Fonte: fotografia do autor, 2025. 

Em Ouro Preto, a representação do Divino Espírito Santo pode ser apreciada em 

algumas edificações. Na Matriz de Nossa Senhora do Pilar, aparece no coroamento do 

retábulo-mor entre o Deus Pai e o Deus Filho, ambos com seus elementos iconográficos. O Divino 

tem solução escultórica volumosa, com policromia e douramento, da traça de Francisco 

Branco de Barros Barrigua, obra executada pelo entalhador Francisco Xavier de Brito e a 

participação de José Coelho de Noronha, conforme registro de louvação da obra, datado de 

1751 (Pedrosa, 2019). O Divino aparece ainda nos tetos do par de púlpitos da nave, entalhado 

e dourado. Na sacristia, em teto artesoado e pintado, há um painel com a cena da Coroação 

de Nossa Senhora pela Santíssima Trindade, com a presença do Divino; nas alfaias da matriz, 

expostas no Museu do Pilar, podemos apreciar a presença dele, em especial no resplendor da 

imagem de Nosso Senhor dos Passos. 

Na Matriz de Nossa Senhora da Conceição, de Antônio Dias, no coroamento do retábulo 

lateral de Nossa Senhora da Boa Morte, encontramos a representação da Santíssima Trindade. 

A apreciação do Divino requer atenção, pois, ali, ele aparece com solução escultórica tímida, 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263624 
 

268 

 

com as asas ligeiramente entreabertas, dourado, enquanto, no retábulo de São Gonçalo Garcia, 

figura todo dourado e com as asas abertas, no falso sacrário, sob dossel emplumado, com 

lambrequins e cortinado, acima de três cabecinhas de anjos. As soluções deste retábulo estão 

relacionadas às dos retábulos laterais da Matriz de Nossa Senhora do Pilar, ouropretana, “[...] 

lavrados por Manuel de Brito e sua oficina” (Pedrosa, 2019, p. 250). 

No bairro Alto das Cabeças, em Ouro Preto, encontra-se a Capela dos Santíssimos 

Corações, São Miguel e Almas e Senhor Bom Jesus do Matosinhos, edificada entre 1761 e 

1792. A portada dessa edificação é uma obra-prima da talha e escultura em pedra sabão, 

atribuída ao mestre Aleijadinho. Na sobreporta, ligeiramente ondulada, encontram-se três 

cabeças aladas, exatamente como nas outras portadas executadas por Aleijadinho; acima 

aparece um painel ladeado por arranques, com as almas entre as chamas do fogo do 

Purgatório. Com boa solução escultórica, pode-se distinguir figuras masculina e feminina, 

ambas com os corpos nus. À direita, aparece um homem com barbas longas e tonsura, a 

indicar a presença de um ancião; enquanto, à esquerda, o tonsurado parece ser de um religioso 

mais jovem. As chamas rompem a área circundada por friso. Acima, está o nicho, bem 

estruturado arquitetonicamente, com o embasamento, pilastras, entablamento e o coroamento 

com soluções escultóricas refinadas (Figura 7). São Miguel aparece no centro do nicho, sobre 

pedestal, ambos em pedra sabão. Ele calça botas de cano longo, fechadas, usa vestes romanas 

movimentadas, com manto em remate picotado, alado e com elmo emplumado. No braço 

esquerdo, tem o escudo, com as letras JHS e abaixo com o A e o M entrelaçados – geralmente, 

no escudo de São Miguel, aparece a inscrição QUIS UT DEUS (Tudo por Deus). No 

coroamento do nicho, estão os Sagrados Corações: à esquerda, o de Nossa Senhora, com uma 

coroa de flores e um punhal cravejado; ao centro, o que representa Cristo, chagado, com coroa 

de espinhos e encimado por cruz; enquanto o da direita refere-se a São José – este tem duas 

aberturas, de onde saem labaredas e um ramo de flores. Os Sagrados Corações figuram sobre 

mandorla de nuvens e raios. O culto a essa devoção foi introduzido em Minas Gerais pelo 

primeiro bispo da Arquidiocese de Mariana, Dom Frei Manoel da Cruz (1690-1764). 

(Campos, 2013). A arrematar toda a composição aparece o Divino Espírito Santo, escorçado 

e as asas abertas, com o pescoço inclinado, como se estivesse a observar os demais elementos 

composicionais abaixo. O Divino está sobre uma sobreverga, de onde desce cortinado, no 

centro da mandorla de tufos de nuvens e raios. 
 

  



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263624 
 

269 

 

Figura 7 – Portada da Capela dos Santíssimos Corações, São Miguel e Almas e Senhor Bom Jesus do 
Matosinhos – com as Almas, São Miguel, os Sagrados Corações e o Divino Espírito Santo.  

Obra atribuída ao mestre Aleijadinho 

  
Fonte: fotografias do autor, 2020. 

Apesar da lacuna documental, a portada dessa capela, indubitavelmente, é da fatura do 

mestre Aleijadinho. Nessa obra, observamos todo o conjunto de estilemas do artífice, com larga 

experiência na talha, escultura e arquitetura. Os elementos ornamentais, como anjos, flores, 

folhas, arranques, sobrevergas e pilastras, têm execução de exímia qualidade.  

Infelizmente, essa portada sofreu depredação, em especial as três cabeças aladas da 

sobreporta, e São Miguel perdeu a mão que ostentava a balança, um dos seus principais 

elementos iconográficos: 

Sem dúvida, a balança é o atributo mais popular e duradouro, que não deixa esmaecer 
na memória a face escatológica de São Miguel, sempre à mão esquerda cujo polegar 
e o indicador se encontram pinçando. Ela acompanha a lança, o gládio, a cruz, enfim, 
todos os atributos. Do Barroco ao Rococó, a balança de São Miguel é o atributo mais 
recorrente (Campos, 2013, p. 212). 

Essa capela foi fechada em 2014, em consequência da precariedade de conservação. 

A portada recebeu escoramento, porque havia risco de desabamento. As obras de restauração 

da edificação tiveram início no segundo semestre de 2024 (Almeida, 2024) e, brevemente, será 

entregue à comunidade do Alto das Cabeças devidamente restaurada. 

Na Capela da Ordem Terceira de São Francisco de Assis, a obra-prima do mestre 

Aleijadinho – da arquitetura, imaginária e talha – no coroamento do retábulo-mor, ou tarja 

central, encontra-se a cena da Coroação de Nossa Senhora pela Santíssima Trindade. No centro 

da composição figura o Divino, policromado, com solução volumosa, a plumagem enfatizada, 

exatamente para que o fiel possa identificá-lo e apreciá-lo.  



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263624 
 

270 

 

Ainda em Ouro Preto, o Museu Boulieu, inicialmente Instituto Cultural Brasileiro do 

Divino Espírito Santo, abriga o acervo reunido pelo casal Maria Helena e Jacques Boulieu. 

Na expografia, encontramos uma coleção de Divinos, alguns com soluções mais eruditas e 

outros mais populares, tanto nos aspectos escultóricos quanto da policromia. Provavelmente, 

esta seja a maior coleção de Divinos exposta ao público. 

Na antiga Matriz de Nossa Senhora da Conceição, atual Catedral Basílica de Nossa 

Senhora da Assunção, de Mariana, em seu batistério, encontra-se o painel com a cena do 

Batismo de Jesus, obra inicialmente atribuída ao pintor e professor de pintura marianense 

Manoel da Costa Ataíde, pelo professor Ivo Porto de Menezes (1965). Ao apreciar detidamente 

este painel, percebemos o modus operandi do pintor, ao aplicar a técnica do spolvero, que 

consiste no preenchimento das áreas, deixando os limites definidos. Identificamos a presença 

da paleta do mestre e a composição anatômica dos seus personagens, inclusive o emprego da 

paisagem arquitetônica. Ataíde foi também um bom pintor de paisagens. Em recente publicação 

sobre a Sé de Mariana, a historiadora e professora doutora Valéria Sávia Tomé França (2024), 

com base em profunda pesquisa documental, analisou o conjunto pictórico dessa edificação. 

Contudo, por falta de fonte primária, não tratou da pintura do teto baixa-voz do par de púlpitos, 

obra revelada após a última intervenção de restauração. O Divino aparece nesses tetos, com as 

asas abertas, os fundos dourados, em mandorla de nuvens. No espaço entre a abertura da porta 

e o teto, encontram-se trama de rocalhas e arranjo floral. Ao comparar essa composição com 

as demais comprovadamente do mestre Ataíde, não nos resta dúvida de que essa pintura seja 

da execução do pintor e professor de pintura marianense Manoel da Costa Ataíde. 

No Serro, na Capela do Senhor Bom Jesus do Matosinhos, que, no momento, funciona 

como Matriz, realizam-se as celebrações em honra ao Divino Espírito Santo, porque a Igreja de 

Nossa Senhora da Conceição encontra-se fechada para obras de restauração estrutural e 

artística. A ornamentação da capela-mor é primorosa, contemplada com estreito diálogo dos 

elementos arquitetônicos, talha, policromia e pintura. Na parede fundeira do camarim do 

retábulo-mor, pintada em azul, há grande número de anjos e cabecinhas aladas. No alto, surge 

a imagem do Pai Eterno, atrás de blocos de nuvens douradas. Ele tem a tez clara, barba e cabelos 

grisalhos e veste túnica estampada, policromada. Gesticula como a abençoar os fiéis. Logo 

abaixo, entre os blocos de nuvens, aparece o Divino Espírito Santo, com as asas abertas, dourado 

e policromado. O Crucificado está mais abaixo e uma peça nova foi inserida: uma Raiada 

do Divino Espírito Santo. Ele se encontra no centro da mandorla de nuvens vazada e raiada.  

 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263624 
 

271 

 

Figura 8 – O Pai Eterno e o Divino Espírito Santo no retábulo-mor da Capela do Senhor Bom Jesus do 
Matosinhos. Serro 

  

Fonte: fotografias do autor, 2024. 

O retábulo, as ilhargas e o teto dessa capela-mor receberam belas pinturas, a compor 

uma das mais surpreendentes ornamentações de Minas Gerais. 

Provavelmente, os nossos mestres artífices recorreram às fontes inspiradoras para a 

execução de suas obras em geral, também na idealização e execução dos Divinos. Os missais, 

bíblias, registros de santos, objetos e até esculturas de origem europeia circularam por todos os 

cantos de Minas Gerais e do Brasil. Muitos mestres e artífices foram registrados no Dicionário 

de Artistas e Artífices dos Séculos XVIII e XIX em Minas Gerais (Martins, 1974), no qual está 

registrado que eles se apropriavam das informações veiculadas, principalmente nas gravuras de 

cor única, o preto, e depois recriavam suas obras, inclusive os Divinos, cada um com sua 

solução escultórica e policromática.  

 

CONCLUSÃO 

A representação do Divino Espírito Santo encontra-se em diversas edificações de Minas 

Gerais, como ermidas, capelas, matrizes, oratórios particulares e museus, a compor as mais 

diversas soluções ornamentais e devocionais. Ele figura ainda em inúmeras peças das alfaias, 

como custódias, ostensórios, resplendores, cálices, navetas, paramentos e outras. Além das 

representações tratadas aqui, o Divino Espírito Santo pode ser apreciado em edificações de outras 

cidades mineiras, como Belo Horizonte, Belo Vale, Caeté, Catas Altas, Datas, Diamantina, 

Itabira, Itaverava, Nova Lima, Oliveira, Ouro Branco, Piranga, Sabará, Santa Bárbara, Santa 

Luzia, São Brás do Suaçuí.  

 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263624 
 

272 

 

 

REFERÊNCIAS 

ALMEIDA, Amanda de Paula. Começa o restauro da Igreja do Bom Jesus em Ouro Preto. Jornal Primaz, 
Mariana, ano 7, 26 jul. 2024. Disponível em: https://www.agenciaprimaz.com.br/2024/07/26/restauro-igreja-do-
bom-jesus-em-ouro-preto/. Acesso em: 9 jul. 2025. 
 
BANCO NACIONAL DO DESENVOLVIMENTO. BNDES aprova R$4,7 milhões para restauro de patrimônio 
do século 18 em Minas Gerais. Brasília, DF: BNDES, 18 jan. 2015. Disponível em: https://www.bndes.gov.br/ 
wps/portal/site/home/imprensa/noticias/conteudo/20150119_tiradentes. Acesso em: 7 jul. 2025.  

CAMPOS, Adalgisa Arantes. As Irmandades de São Miguel e as Almas do Purgatório: Culto e Iconografia no 
Setecentos mineiro. Belo Horizonte: C/Arte, 2013. 

CONFRARIA DA SANTÍSSIMA TRINDADE. Caderno de Recibos da 1822 Trindade – 1810-1822, fl. 15 vº. 
São João del-Rei: Museu de Arte Sacra; Arquivo Eclesiástico Diocesano de São João del-Rei, 1810-1822. 

CRUZ, Luiz Antonio da. A pintura arquitetônica e decorativa da Matriz de Nossa Senhora da Conceição – 
Prados, MG. Rocalha – Revista eletrônica do Centro de Estudos em História e Patrimônio da UFSJ, São João 
del-Rei, ano 1, v. 1, n. 1, p. 319-332, 2020. 

DEL NEGRO, Carlos. Contribuição ao estudo da pintura mineira. Rio de Janeiro: Patrimônio Histórico e 
Artístico Nacional; Ministério da Educação e Cultura, 1958. v. 20.  

FALCÃO, Edgard de Cerqueira. A Basílica do Senhor Bom Jesus de Congonhas do Campo. São Paulo: Revista 
dos Tribunais, 1962. (Série Brasiliensia Documenta, v. 3). 

FRANÇA, Valéria Sávia Tomé. O conjunto pictórico da Catedral da Basílica Nossa Senhora da Assunção: 
pinturas de forro, retábulos e de elementos artísticos integrados. In: MELO, Edvaldo Antônio de; BUZIANI, 
Geraldo Dias. Catedral Basílica de Nossa Senhora da Assunção – um olhar teológico, histórico e artístico. 
Mariana: Dom Viçoso, 2024. p. 1-22.  

GIOVANNINI, Luciana Braga. Os mistérios do Rosário: visão, contemplação e invocação – estudo iconológico 
das pinturas de forro da Capela de Nossa Senhora do Rosário do Pretos da Vila de São José, Comarca do Rio das 
Mortes – 1750 a 1828. 2017. 400 f. Dissertação (Mestrado em História) – Universidade Federal de São João 
del-Rei, São João del-Rei, 2017. 

IRMANDADE DE N. SRA. DAS MERCÊS. Livro de Recibos da Irmandade de N. Sra. das Mercês – 1787-1808. 
São João del-Rei: Museu de Arte Sacra; Arquivo Eclesiástico Diocesano de São João del-Rei, 1787-1808. 

IRMANDADE DO SANTÍSSIMO SACRAMENTO. Livro de Receita e Despesas da Irmandade do Santíssimo 
Sacramento – 1737-1760. São João del-Rei: Museu de Arte Sacra; Arquivo Eclesiástico Diocesano de São João 
del-Rei, 1736-1760. 

MAIA, Pedro A. Peregrinos da Santíssima Trindade. São Paulo: Loyola, 1986. 

MARTINS, Hudson Lucas Marques. O mestre pintor: a trajetória de João Nepomuceno Correia Castro e a arte 
da pintura em Minas Gerais nos séculos XVIII e XIX. 2013. 144 f. Dissertação (Mestrado em História) – 
Instituto de Ciências Humanas, Universidade Federal de Juiz de Fora, Juiz de Fora, 2013. 

MARTINS, Judith. Dicionário de artistas e artífices dos séculos XVIII e XIX em Minas Gerais. Rio de Janeiro: 
Patrimônio Histórico e Artístico Nacional, 1974. n. 27. 2 v. 

MENEZES, Ivo Porto de. Manoel da Costa Ataíde – Biografias de Artistas Mineiros. Belo Horizonte: Edições 
Arquitetura, 1965. 

MIRANDA, Marcos Paulo de Souza. O Aleijadinho revelado: estudo histórico sobre Antônio Francisco Lisboa. 
Belo Horizonte: Fino Traço, 2014. 

https://www.agenciaprimaz.com.br/2024/07/26/restauro-igreja-do-bom-jesus-em-ouro-preto/
https://www.agenciaprimaz.com.br/2024/07/26/restauro-igreja-do-bom-jesus-em-ouro-preto/
https://www.bndes.gov.br/%20wps/portal/site/home/imprensa/noticias/conteudo/20150119_tiradentes
https://www.bndes.gov.br/%20wps/portal/site/home/imprensa/noticias/conteudo/20150119_tiradentes


IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263624 
 

273 

 

ORGANIZAÇÃO DAS NAÇÕES UNIDAS PARA A EDUCAÇÃO, A CIÊNCIA E A CULTURA. World 
Heritage Convention. Holy Trinity Comumn in Olomouc. Paris: Unesco, 2000. Disponível em: 
https://whc.unesco.org/en/list/859. Acesso em: 10 jun. 2025.  

PEDROSA, Aziz José de Oliveira. A produção da talha joanina na Capitania de Minas Gerais – retábulos, 
entalhadores e oficinas. Belo Horizonte: EdUFMG, 2019. 

SANTOS FILHO, Olinto Rodrigues dos. Guia da cidade de Tiradentes: arte e história. Tiradentes: Instituto 
Histórico e Geográfico de Tiradentes, 2012. 

URIAS, Patrícia. Francisco de Lima Cerqueira: a atuação do mestre português em Minas Gerais entre os anos de 
1754 e 1808. Belo Horizonte: Fino Traço, 2023. 

WERNECK, Gustavo. Celebração do Divino em São João del-Rei com a capela restaurada. Jornal Estado de 
Minas, Belo Horizonte, 26 maio 2012. Disponível em: https://www.em.com.br/app/noticia/gerais/ 
2012/05/26/interna_gerais,296558/celebracao-do-divino-em-sao-joao-del-rei-com-capela-restaurada.shtml. 
Acesso em: 14 jul. 2025. 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263639 
 

274 

 

OXÓSSI CAÇADOR: UMA ESCULTURA DE CARYBÉ NO ACERVO DO MUSEU 
AFRO-BRASIL 

 
OXÓSSI HUNTER: A CARYBÉ SCULPTURE IN THE COLLECTION OF THE AFRO-

BRASIL MUSEUM 
 

OXÓSSI CAZADOR: UNA ESCULTURA DE CARYBÉ EN LA COLECCIÓN DEL MUSEO 
AFROBRASIL 

 
Maria José Spiteri Tavolaro Passos1 

mariajosespiteri@gmail.com 
 

 
RESUMO  

O presente artigo apresenta um estudo iconográfico a respeito da escultura Oxóssi, produzida 
em 1990 por Carybé, pertencente ao Museu Afro Brasil Emanoel Araujo, em São Paulo. 
Nascido na Argentina, esse artista visual fixou residência em Salvador, na década de 1950, e 
envolveu-se de modo intenso com a cultura popular e o cotidiano do povo baiano – a pesca, a 
capoeira, o comércio, as festas, a religiosidade – estabelecendo íntima relação com os cultos 
afro-brasileiros. A escultura em questão representa a divindade de origem africana associada à 
caça e à fartura, uma das mais cultuadas nas religiões afro-brasileiras. Ao analisar a obra de 
Carybé, verificamos que suas vivências proporcionaram-lhe subsídios para retratar a essência 
das divindades dissociada da visão sincrética herdada do catolicismo. Assim, além de sua 
contribuição artística, Carybé também deixou um legado expressivo como pesquisador e 
documentarista cultural. 

Palavras-chave: Oxóssi; Escultura; Carybé; Candomblé. 

 
ABSTRACT 

This article presents an iconographic study of the sculpture Oxóssi produced in 1990 by Carybé, 
belonging to the Afro-Brasil Emanoel Araujo Museum, in São Paulo. Born in Argentina, this 
visual artist settled in Salvador in the 1950s and became deeply involved with popular culture 
and the daily lives of the people of Bahian people – fishing, capoeira, commerce, festivals, 
religion – and establishing a close relationship with Afro-Brazilian cults. The sculpture in 
question represents the African deity associated with hunting and abundance, one of the most 
worshipped in Afro-Brazilian religions. When analyzing Carybé's work, we see that his 
experiences provided him with the resources to portray the essence of the deities and not a 

 
1 Doutora em Artes Visuais pelo Instituto de Artes da Universidade Estadual Paulista (UNESP), graduada em 
Educação Artística (Licenciatura - 1991) e Artes Plásticas (Bacharelado - 1995) e o Mestrado em Artes (1999) 
pela UNESP. Experiência no ensino presencial e a distância. Desde 2005, é docente junto ao grupo Cruzeiro do 
Sul, atuando nas áreas de Artes Visuais, Arquitetura e Pedagogia, e ao Centro Universitário SENAC, na área de 
Design. Dedica-se a estudos sobre arte brasileira e arte-educação, com ênfase na arte sacra, iconografia musical e 
religiosa, tendo integrado o grupo de pesquisa Barroco Memória Viva no Instituto de Artes (IA) da UNESP. 
Coordena o grupo de pesquisas ligadas ao ensino da Arte junto ao Programa Institucional de Bolsa de Iniciação à 
Docência da Universidade Cruzeiro do Sul (PIBID/CAPES/UNICSUL). Atualmente, desenvolve atividade de 
investigação junto ao Repertório Internacional de Iconografia Musical - Brasil (RIdIM-Brasil) na Universidade 
Federal da Bahia (UFBA). Tem experiência com programas educativos em exposições de Arte. É autora de 
artigos e livros a respeito de arte brasileira, imaginária religiosa, arte-educação.  
Lattes: http://lattes.cnpq.br/5580651739002023. Orcid: https://orcid.org/0009-0004-6587-7441. 

mailto:mariajosespiteri@gmail.com
http://lattes.cnpq.br/5580651739002023
https://orcid.org/0009-0004-6587-7441


IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263639 
 

275 

 

syncretic vision inherited from Catholicism. Thus, in addition to his artistic contribution, 
Carybé also left a significant legacy as a researcher and cultural documentarian.  

Keywords: Oxóssi; Sculpture; Carybé; Candomblé. 

 
RESUMEN 

Este artículo presenta un estudio iconográfico de la escultura Oxóssi, realizada en 1990 por 
Carybé, perteneciente al Museo Afro-Brasil Emanoel Araujo, en São Paulo. Nacido en 
Argentina en 1911, este artista visual se estableció en Salvador en la década de 1950, donde se 
involucró intensamente con la cultura popular y la vida cotidiana del pueblo bahiano – la pesca, 
la capoeira, el comercio, los festivales, la religiosidad – estableciendo una estrecha relación con 
los cultos afrobrasileños. La escultura en cuestión representa a la deidad de origen africano 
asociada con la caza y la abundancia, una de las más veneradas en las religiones afrobrasileñas. 
Al analizar la obra de Carybé, vemos que sus vivencias le proporcionaron los recursos para 
retratar la esencia de las deidades, disociada de la visión sincrética heredada del catolicismo. 
Así, además de su contribución artística, Carybé también dejó un legado significativo como 
investigador y documentalista cultural.  

Palabras clave: Oxóssi; Escultura; Carybé; Candomblé. 
 

 

INTRODUÇÃO 

Desenhista, pintor, escultor, gravurista, escritor, Carybé tornou-se internacionalmente 

conhecido por suas obras que retratam os aspectos da cultura popular brasileira, em particular 

do povo baiano.  

Natural de Lanús, na província de Buenos Aires, Argentina, Hector Julio Páride 

Bernabó nasceu em 1911, filho de pai italiano e mãe brasileira. Em busca de melhores 

oportunidades, a família mudou-se para a Itália, onde Carybé viveu até os nove anos, retornando 

à América e estabelecendo-se no Rio de Janeiro, cidade na qual ele morou até os 19 anos, 

chegando a frequentar, por dois anos, a Escola de Belas Artes (Besouchet, 1989). 

Assim, Carybé criou seus primeiros laços com a cultura brasileira. Voltando a morar em 

Buenos Aires, na década de 1930, começou a desenvolver trabalhos para jornais e outras 

publicações, como ilustrador, chargista, cartunista, além de pintar suas primeiras telas 

(Besouchet, 1989). 

Em 1938, ao receber um convite do jornal argentino El Pregón para atuar como 

correspondente internacional pela América do Sul, Carybé embarcou em viagem rumo ao Brasil 

e, ao chegar em Salvador, soube da falência do jornal. A mudança de planos abriu-lhe a 

possibilidade de um contato com o povo baiano e com a riqueza cultural que o caracteriza, em 

especial as práticas religiosas de matriz africana e a capoeira. Tal permanência na Bahia 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263639 
 

276 

 

despertou, no artista, um verdadeiro encanto, que o levaria a retornar a essa terra algumas vezes, 

antes de fixá-la como seu pouso definitivo (Besouchet, 1989). 

De volta à Argentina, retomou as atividades na área editorial, inclusive traduzindo para 

o espanhol, junto com Raul Brie, a obra Macunaíma, de Mário de Andrade, e ilustrando o livro 

Macumba, Relatos de la Tierra Verde, de Bernardo Kordon, publicado em 1939.  

Em 1946, casou-se com a argentina Nancy Colina Bailey. Em 1949, a família (agora já 

com o primeiro filho do casal, Ramiro) muda-se para o Brasil, onde Carybé foi indicado por 

Rubem Braga a Anísio Teixeira, então Secretário da Educação e Saúde do Estado da Bahia Chefe 

da Secretaria de Educação do Estado da Bahia, para uma bolsa de trabalho, documentando a 

cultura baiana, o que daria início a uma longa e profícua jornada (Besouchet 1989). 

O contato com esse contexto cultural o aproximou do culto aos Orixás. Esse artista de 

origem argentina, que cruzou o oceano, viajou pela América, naturalizou-se brasileiro e nestas 

terras deu continuidade à sua vasta produção artística, descobriu-se no candomblé como um 

filho do Orixá Oxóssi que, na cultura popular brasileira, chegou a ser associado ao repertório 

iconográfico católico, como cantou Roque Ferreira (2003) em canção homônima:  

Oxossi 

Oxóssi, filho de Iemanjá 
Divindade do clã de Ogum 
É Ibualama, é Inlé 
Que Oxum levou pro rio 
E nasceu Logunedé! 
Sua natureza é da lua 
Na lua Oxóssi é Odé Odé-Odé, Odé-Odé 
Rei de Keto Caboclo da mata Odé-Odé 
Quinta-feira é seu ossé 
Axoxó, feijão preto, camarão, amendoim 
Azul e verde, suas cores 
Calça branca rendada 
Saia curta estampada 
Ojá e couraça prateada 
Na mão ofá, iluquerê 
Okê okê, okê arô, okê 
A jurema é a árvore sagrada 
Okê arô, Oxóssi, okê okê 
Na Bahia é São Jorge 
No Rio, São Sebastião 
Oxóssi é quem manda 
Na banda do meu coração. 

O presente estudo concentra-se na obra Oxóssi, escultura realizada por Carybé em 1990, 

que hoje integra o acervo do Museu Afro Brasil Emanoel Araujo, em São Paulo (SP). Buscamos, 

por meio da análise dessa obra, verificar o aprofundamento do artista em relação ao repertório 

iconográfico relacionado às religiões de matriz africana no Brasil, em especial o candomblé. 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263639 
 

277 

 

CARYBÉ E O CANDOMBLÉ DA BAHIA 

Um dos primeiros trabalhos desta nova fase no Brasil foi um conjunto de desenhos (que 

atualmente integram o acervo do Museu de Arte da Bahia), publicado em 1951, como Coleção 

Recôncavo: 10 brochuras reunindo as imagens de Carybé e os textos de diferentes autores. Cada 

volume tratava de um tema ligado à cultura baiana – festas, como a do Senhor do Bonfim, e de 

Iemanjá; locais, como a Conceição da Praia, o Pelourinho e a Feira de Água de Meninos; 

atividades, como a pesca do xaréu e o jogo de capoeira; e a religiosidade do candomblé e os 

Orixás. Posteriormente, esse conjunto deu origem a um volume único denominado As Sete 

Portas da Bahia (Passos, 2024). 

O contato de Carybé com o meio artístico e intelectual da Bahia foi intenso. Jorge 

Amado, Dorival Caymmi, Mario Cravo Júnior, entre outros, foram nomes com os quais não 

apenas manteve uma estreita relação de amizade, como também desenvolveu diferentes 

parcerias. 

Foram muitas as publicações de Jorge Amado ilustradas por Carybé, dando forma, com 

seu traço, a diversos personagens criados por esse escritor brasileiro: Jubiabá, O Sumiço da 

Santa, O Gato Malhado e a Andorinha Sinhá, entre outras. 

Com o fotógrafo e pesquisador Pierre Verger, Carybé realizou vários projetos , 

estabelecendo um paralelo entre a fotografia documental e o desenho, registrando o 

comércio, as rodas de capoeira, o cotidiano e a espontaneidade da “gente da Bahia”, bem 

como as festas religiosas. 

A ligação de Carybé com o candomblé foi gradativamente se estreitando: de observador 

visitante em algumas das mais tradicionais casas da Bahia, como o Ilê Axé Iya Nassô Oká (Casa 

Branca do Engenho Velho), o Ilê Maroiá Laji (Terreiro do Alaketu), o Zoogodô Bogum Malê 

Ki-Rundó (o Candomblé do Bogum), o Terreiro do Bate-Folhas, passou a membro do Ilê Axé 

Opô Afonjá, onde ocupou cargos importantes, como o de Apokan (cargo relacionado ao culto 

do Orixá Omolu), Obá de Xangô (um tipo de protetor do terreiro) e Presidente da Sociedade 

Civil da Cruz Santa (ligada a esse terreiro), além de ter participado ativamente do Opô Afonjá 

até sua morte, em 1997 (Fürrer, 1989). 

A temática do sagrado foi, sem dúvida, um campo significativo em sua trajetória. Uma 

de suas mais conhecidas séries de trabalhos é o conjunto de aquarelas que originou o livro 

Iconografia dos Deuses Africanos no Candomblé da Bahia (Carybé, 1980), no qual o artista 

apresenta a religião dos Orixás, as divindades e seus atributos, cenas das celebrações, desde a 

iniciação do adepto até os ritos fúnebres (Passos, 2023). 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263639 
 

278 

 

Entendemos que esse conjunto de obras, que em muito dialoga com outros segmentos 

da produção do artista, é um importante registro do culto em alguns dos mais tradicionais 

terreiros baianos, guardando uma inestimável riqueza de detalhes e assumindo um caráter 

quase documental. Além disso, o convívio de Carybé com o universo religioso permitiu-lhe 

reunir um significativo repertório a respeito da iconografia religiosa relacionada à religião 

dos Orixás. O resultado de tal conhecimento pode ser visto em outros momentos de sua 

produção, como pinturas, gravuras, painéis de relevos e esculturas. 

 

ORIXÁS NO BRASIL 

Durante a diáspora, o Brasil recebeu milhões de africanos provenientes de vários povos 

(balantas, manjacos, bijagós, mandingas, jejes, haussás, iorubas), originários de diferentes 

locais da África Ocidental, Equatorial e Oriental, cada um com seu modo de vida, cultura, 

práticas religiosas, língua (Santos, 2012).  

Segundo Santos (2012, p. 27), os nagô “[...] foram os últimos a se estabelecer no Brasil, 

nos fins do século XVII e início do XIX”. Ainda de acordo com a autora citada, em terras 

brasileiras, os grupos provenientes de regiões do Sul e Centro do Daomé, bem como os do 

Sudoeste da Nigéria são conhecidos pelo nome genérico de “Nagô” e trouxeram consigo uma 

mescla de tradições, estruturas hierárquicas, conceitos filosóficos, língua, música, mitologia e 

outros aspectos culturais, vindos dos seus diferentes reinos de origem – Ketu, Sabe, Oyó, Egbá, 

Egbado, Ijexá, Ijebu. 

Para os africanos e afrodescendentes que vieram para a América, em especial a Latina 

e a do Sul, a manutenção do culto às suas divindades tornou-se um ponto de resistência cultural, 

para manter viva parte de suas raízes ancestrais. Hoje, no Brasil, esses cultos, que durante longo 

período foram praticados na “clandestinidade”, sendo perseguidos sob o risco de rígida punição, 

constituem várias religiões afro-brasileiras (o candomblé, o tambor de mina, o batuque e outras) 

que reúnem praticantes em todo o território nacional (Silva, 2005).  

Segundo Silva (2005, p. 65): 

No candomblé, a forma de cultuar os deuses (seus nomes, cores, preferências 
alimentares, louvações, cantos, dança e música) foi distinguida pelos negros segundo 
modelos de rito chamados de nação, numa alusão significativa que os terreiros, além 
de tentarem reproduzir os padrões africanos de culto, possuíam uma identidade grupal 
(étnica) como nos reinos da África.  

Para o autor citado, desse processo, no qual os sudaneses tiveram uma ação 

predominante no século XIX, surgiram dois modelos de culto: o rito jeje-nagô e o angola. 

O primeiro deles, abrangendo as nações nagô (queto, ijexá e outras) e as jeje (jeje-fon e 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263639 
 

279 

 

jeje-marin); já o angola, abrange as cerimônias congo e cabinda. Quanto às divindades, o 

jeje-nagô cultua orixás (sobretudo no candomblé queto) e voduns (candomblé jeje) além de 

erês e caboclos (espíritos indígenas). O candomblé angola tem como divindades os inquices 

(deuses dos bantos), orixás, voduns, vunjes (espíritos infantis) e caboclos. 

O presente estudo concentra-se nas tradições envolvidas no candomblé queto, no que 

diz respeito às divindades, à iconografia e à ritualística.  

Para Pierre Verger (2018, p. 26), o Orixá é: 

[...] um ancestral divinizado, que, em vida, estabelecera vínculos que lhe garantiam 
um controle sobre certas forças da natureza como o trovão, o vento, as águas doces 
ou salgadas, ou, então, assegurando-lhe a possibilidade de exercer certas atividades 
como a caça, o trabalho com metais ou, ainda, adquirindo o conhecimento das 
propriedades das plantas e de sua utilização. O poder, axé [grafia nossa], do 
ancestral-orixá teria, após a sua morte, a faculdade de encarnar-se momentaneamente 
em um de seus descendentes durante um fenômeno de possessão por ele provocada.  

Prandi (2005) entende que, no trânsito entre África e Brasil, dadas as condições impostas 

aos africanos escravizados e seus descendentes, muitos dos cultos originais foram readaptados 

ou até mesmo perdidos, restando um número reduzido de divindades cultuadas nos terreiros de 

candomblé brasileiros, sendo algumas das mais conhecidas: Exu, Ogum, Oxóssi, Ossaim, 

Omolu (Obaluaê), Oxumarê, Nanã, Euá, Iroco, Logum Edé, Oxum, Iansã (Oiá), Ibeji, Obá, 

Iemanjá, Xangô, Oxalá (Oxalufã e Oxaguiã)2. “O candomblé, que é brasileiro, ensina que cada 

ser humano descende de um desses deuses, independentemente de sua origem familiar, étnica, 

racial ou geográfica. Os orixás são agora divindades universais.” (Prandi, 2005, p. 169). 

Vale ressaltar que o candomblé é uma religião iniciática, que envolve uma série de 

práticas, nas quais os adeptos recolhem-se temporariamente do convívio social e cumprem 

preceitos, que envolvem significativa reclusão e intimidade. Realiza ainda cerimônias públicas 

(festas), ao som de cânticos entoados e acompanhados por instrumentos de percussão, nas quais 

os participantes dançam e os Orixás, manifestados nos corpos das pessoas iniciadas e, em 

transe, apresentam-se à comunidade, dançando e distribuindo o seu axé (força vital, espiritual). 

(Santos, 2012; Silva, 2005). 

No Brasil, a religiosidade católica herdada da colonização portuguesa impôs-se sobre 

outras manifestações religiosas. Nesse contexto, Prandi (2005) explica que africanos e 

afrodescendentes escravizados associaram divindades cultuadas na África aos santos católicos. 

 
2 Cada Orixá tem aspectos diferentes que podem valorizar determinadas características, o que leva a serem 
identificados com diferentes qualidades. Segundo a pesquisadora e Ialorixá Giselle Omindarewa Cossard (2006), 
essas qualidades podem gerar certas confusões entre os adeptos, que chegam a identificar essas “variedades” 
como Orixás diferentes. Na verdade, seriam tipos diferentes da mesma divindade, porém com características 
diferentes. Por exemplo, no caso de Odé (Oxóssi), distinguem-se vários tipos (qualidades): Odé Aquerã, Odé 
Ixewê, Odé Ikolô, Erinlê, Ibualamo, entre outros. 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263639 
 

280 

 

O sincretismo foi uma chave decisiva para a reconstituição das religiões africanas no 
Brasil. Um dito muito repetido no candomblé diz que “sem folha não tem orixá”. 
Poderíamos dizer, igualmente, que “sem santo não tem orixá”. Pelo menos não tinha, 
até o surgimento do recente movimento de dessincretização. A própria palavra “santo” 
serviu de tradução para “orixá”, inclusive nos termos “mãe-de-santo”, “povo-de-santo” e 
todos os demais congêneres. E esse santo é o santo católico (Prandi, 2005, p. 67). 

A questão do sincretismo nas religiões afro-ameríndias foi amplamente discutida por 

diferentes autores, dentre os quais destacou-se o antropólogo e sociólogo francês Roger Bastide, 

que, consoante Leal (2023, p. 19), formulou o “princípio de corte”, segundo o qual, “[...] entre 

os elementos pertencentes a diferentes compartimentos classificatórios seriam estabelecidas, 

não participações místicas, mas correspondências ou analogias. Seria o que se passaria com as 

equivalências entre santos e orixás”. 

Ao estudar as religiões africanas no Brasil, Bastide (2002, p. 215 apud Leal, 2023, p. 10) 

apontou o sincretismo religioso como um “[...] sistema de equivalências funcional de uma 

religião com outra”. Quanto ao candomblé, destacou, entre outros aspectos, a “[...] penetração 

do candomblé no ritual católico” (Bastide, 2002, p. 196 apud Leal, 2023, p. 9), que poderia ser 

exemplificada pela festa da lavagem da igreja de Nosso Senhor do Bonfim e, inversamente, de 

“[...] penetração do catecismo no candomblé” (Bastide, 2002, p. 196 apud Leal, 2023, p. 9), 

que poderia ser entendida pela presença de altares e imagens católicas (anjos e santos) em 

muitos terreiros.  

Com base em analogias entre as histórias de vida ou atributos dos santos católicos e 

dos orixás, os africanos e afrodescendentes identificaram Iansã (a senhora dos ventos e dos 

raios) como Santa Bárbara, Oxóssi (o caçador) como São Jorge (na Bahia) ou São Sebastião 

(no Sudeste), Oxum e Iemanjá (as senhoras das águas, as mães) com Nossa Senhora da 

Conceição e outras invocações da Virgem, entre outros paralelos que misturavam as 

identidades (Bastide, 1971).  

Para Prandi (2005, p. 76,77), o sincretismo religioso Afro-Católico não se limita a uma 

simples correspondência entre orixás e santos católicos, mas é um tipo de sujeição de um 

conjunto de valores a um outro sistema:  

[...] captura da religião dos orixás dentro de um modelo que pressupõe, antes de mais 
nada, a existência de dois polos antagônicos que presidem todas as ações humanas: o bem 
e o mal; de um lado a virtude, do outro o pecado. Essa concepção, que é judaico-cristã, 
não existia na África. 
[...] 
O remoto e inatingível deus supremo Olorum dos iorubas ajustou-se à concepção do 
Deus Pai judaico-cristão, enquanto os demais orixás ganharam a identidade dos 
santos. Mas ao vestirem a camisa-de-força de um modelo que pressupõe as virtudes 
católicas, os orixás sincretizados perderam muito de seus atributos originais, 
especialmente aqueles que, como no caso da sexualidade entendida como fonte de 
pecado, podem ferir o campo do bem [...] 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263639 
 

281 

 

França (2011) informa que, na década de 1980, a Bahia assistiu a um movimento que 

buscava uma ruptura com esse tipo de sincretismo religioso. Em julho de 1983, logo após o 

2º Encontro Mundial da Tradição dos Orixás, realizado em Salvador (BA), foi apresentado 

o Manifesto “Iansã não é Santa Bárbara!”, documento assinado por cinco lideranças religiosas 

do candomblé baiano: Mãe Stella de Oxossi (Ialorixá do Ilê Axé Opô Afonjá), Menininha do 

Gantois (Ialorixá do Axé Ilé Iya Omin Iyamassé), Tete de Yansã (Ialorixá do Ilé Nasso Oke), 

Olga de Alaketo (Ialorixá do Ilé Maroia Lage) e Nicinha do Bogum (Doné do Zogodô Bogum 

Malê Ki-Rundo). Esse documento, foi parcialmente publicado em dois jornais de grande 

circulação em Salvador – o Jornal da Bahia e A Tarde. Visto que o texto, além de não ter sido 

publicado na íntegra, apresentava distorções, em 23 de julho do mesmo ano, as mesmas 

religiosas redigiram um novo documento, reforçando “[...] o objetivo maior do 

pronunciamento, que era a afirmação do candomblé como religião e o repúdio a sua 

qualificação como seita ou animismo primitivo” (Consorte, 2010 apud França, 2011).  

Entendemos que a ação buscava desvincular as religiões de matriz africana da relação 

de submissão à religião católica, visto que, até então, muitas das práticas da religião dos Orixás 

envolvia algo ligado ao catolicismo como, por exemplo, levar um recém-iniciado a uma missa 

como parte da ritualística; tais ações eram vistas por essas lideranças como uma postura de 

submissão e resquício da sociedade escravocrata. 

França (2011) transcreve parte do Manifesto de Ialorixás Baianas, de 12 de agosto de 

1983, publicado por Consorte (2006, p. 89-90):  

Ao Público e ao Povo do Candomblé 
[...]  
Vinte e sete de julho passado deixamos pública nossa posição a respeito do fato de 
nossa religião não ser uma seita, uma prática animista primitiva; consequentemente, 
rejeitamos o sincretismo como fruto da nossa religião, desde que ele foi criado pela 
escravidão à qual foram submetidos nossos antepassados [...] 
Todo este nosso esforço é por querer devolver ao culto dos Orixás, à religião africana, 
a dignidade perdida durante a escravidão e processos decorrentes da mesma: alienação 
cultural, social e econômica que deram margem ao folclore, ao consumo e profanação 
de nossa religião. 
Salvador, 12 de agosto de 1983. 

Desde as manifestações das ialorixás da década de 1980, muitas casas de candomblé 

reviram seu posicionamento e, entre outras medidas, decidiram pela retirada de imagens 

religiosas cristãs dos seus espaços sagrados (Melo, 2008).  

Entretanto, entendemos que isso não impediu que os artistas continuassem a realizar 

obras tendo como temática as divindades africanas. Além de Carybé, nomes como Mestre Didi, 

Rubem Valentim, Emanoel Araujo, Nadia Taquary, Ayrson Heráclito e muitos outros artistas 

brasileiros têm, nas religiões afro-brasileiras, um dos seus temas mais frequentes. 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263639 
 

282 

 

Isso não significa que Carybé não estabelecesse alguma relação entre as divindades 

africanas e o panteão católico: em uma xilogravura denominada São Jorge (Figura 1), ele 

representa o padroeiro da Inglaterra montado em um cavalo, matando o dragão. Há, porém, um 

detalhe: no peito do cavaleiro há um coração azul claro – em algumas tradições religiosas, o 

Orixá Oxóssi pode ser também representado pela cor verde – e este é o único elemento colorido 

nessa imagem em preto e branco. 

Figura 1 - Carybé – São Jorge. Xilogravura sem data 

 

Fonte: foto da autora 

Já na gravura Visitação de Omolu e São Roque ao leito de Morte de Maria Salomé na 

Rua das Laranjeiras, 33, que integra a série Das visitações na Bahia, de 1974, Carybé reúne 

São Roque e Omolu, que, na cultura popular, costumam ser associados como a mesma entidade 

(Figura 2). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263639 
 

283 

 

Figura 2 - Carybé – Visitação de Omolu e São Roque ao leito de morte de Maria Salomé na rua das Laranjeiras, 
33. Xilogravura 

 
Fonte: Araújo, 2009, p. 149. 

Ressalta-se que, durante o período colonial brasileiro, o culto a Omolu, Obaluaê ou 

Xapanã, orixá que é associado à varíola e às epidemias, difundiu-se em razão da grande 

quantidade de doenças contagiosas que afetavam a população. Tal divindade foi associada aos 

santos católicos São Lázaro e São Roque, visto que, ambos, enfrentaram problemas de saúde, 

e foram excluídos do convívio social para evitar o contágio. No entanto, é possível encontrar a 

figura de São Roque também associada ao Orixá Ossaim, que conhece a magia das plantas e 

suas propriedades, sendo também relacionado às questões ligadas à saúde (Silva, 2005). 

Na gravura em questão, vemos cada um deles representado separadamente e com sua 

iconografia específica: São Roque, como um viajante acompanhado de um cão; e Omolu, 

vestido com seu traje característico feito com palhas que lhe cobrem a cabeça e parte do corpo, 

levando na mão o xaxará, seu cetro cerimonial. 

Entendemos que diversas são as obras em que o artista associa, em uma mesma 

composição, figuras da religião dos Orixás e do catolicismo, mas sempre com um sentido de 

apresentar ao observador esse aspecto tão presente na cultura brasileira e tão impregnado no 

imaginário baiano: a religiosidade, a crença no sobrenatural, a fé. 

Ainda com relação à escultura ora analisada, embora tenha como referência a divindade, 

a temática religiosa não constitui um objeto de culto, mas, sim, uma homenagem ao Orixá 

Oxóssi, que era também o Orixá do próprio Carybé.  



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263639 
 

284 

 

OXÓSSI, O CAÇADOR 

Em seu livro Orixás, Verger (2018) conta a lenda3 em que, certa vez, o rei de Ifé estava 

em uma alegre festa, celebrando a colheita dos inhames com toda a comunidade, quando 

pousou, sobre o palácio, um gigantesco pássaro enviado maldosamente pelas feiticeiras Iami e 

Oxorongá, assustando a todos. Foram convocados, então, os mais importantes caçadores do 

reino para derrotar o pássaro com suas flechas e, um a um, nenhum deles foi bem-sucedido. 

Quando o último deles, Oxotokanxoxô, foi chamado, sua mãe correu e consultou um babalaô, 

que a aconselhou a fazer uma oferenda às feiticeiras, para que o peito do pássaro pudesse 

tornar-se vulnerável à flechada. Então, Oxotokanxoxô, que dispunha de uma única flecha, 

disparou-a contra a ave e obteve pleno êxito, abatendo-a. Foi, então, que todos começaram a 

festejá-lo clamando-o “Oxowussi!!!” (Oxóssi é popular). Oxossi é, assim, considerado o Orixá 

da mata, o caçador e uma das divindades mais populares do candomblé. No rito jeje, o deus 

caçador é Azacá e, no angola, é chamado de Mutacambo e Congombira (Silva, 2005). 

Segundo Verger (2018), no Brasil, Orixá Oxóssi é considerado irmão de Ogum, protege 

os caçadores e é responsável pela caça abundante. Trata-se de um Orixá que habita as matas, 

onde também vive Ossaim, o senhor das folhas medicinais e litúrgicas; por esta relação com 

Ossaim, também guarda alguns saberes relacionados aos seus domínios. Oxóssi é também 

aquele que descobre o local ideal para a instalação de um povoado. 

Assim Jorge Amado descreve Oxóssi na publicação que apresenta o conjunto de relevos 

criados por Carybé para o Mural do Banco da Bahia: 

Oxóssi, rei de Ketu, meu pai e pai do mestre Carybé, de Genaro de Carvalho e de 
Camafeu de Oxóssi, é São Jorge matando o dragão. Deus da caça, das úmidas 
florestas, com o fá (arco-e-flecha), abate os javalis, as feras, é o invencível caçador. 
Rei Oxóssi, senhor de Ketu, rodeado de animais, usa capanga e chapéu de couro. Carne 
de porco, eis a sua comida preferida. Gosta também de bode e galo, mas não tolera feijão 
branco. Come ainda ojojo, milho cozido com pedaços de côco. Dança com o ofá e 
erukerê – feito com rabo de boi. Sua palavra de saudação é Oké. Existem várias 
qualidades de Oxóssi: Otin, Inlé e Ibualama. Orixá poderoso, encantado do maior 
respeito, suas festas são de grande beleza e opulência [...] (Banco da Bahia, 1971). 

Oxóssi é frequentemente representado com atributos como arco, flecha e, por vezes, 

com um tipo de chicote. Os chifres (oguês) também podem estar relacionados a esse Orixá. Na 

xilogravura apresentada na Figura 3 – da série Sete Lendas Africanas da Bahia, conjunto de 

xilogravuras publicadas como álbum por Emanoel Araujo para a Construtora Odebrecht e 

 
3 Para o iorubá, as narrativas míticas (itãs) são de grande importância, pois tratam da criação do mundo, da 
relação entre as divindades e os seres humanos, os animais e outros elementos da natureza. São transmitidas de 
forma oral, carregando ensinamentos e valores entre as gerações. Segundo Prandi (2001, p. 24-25), a partir do 
século XIX, pesquisadores estrangeiros e, posteriormente, iorubas “[...] iniciaram a compilação desse vasto 
patrimônio”.  



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263639 
 

285 

 

empresas associadas –, os caçadores estão percutindo os chifres, chamando por seu protetor, 

que está oculto no alto da árvore, empunhando seu arco e flecha (ofá), ao lado de Ossaim, a 

figura coberta de folhas (Carybé, 1978).  

Figura 3 - Carybé – O encantamento de Oxossi por Ossaniyn – 1979 – xilogravura 

 
Fonte: Araújo, 2009, p. 153. 

Em diversas obras, pinturas, desenhos, gravuras e esculturas, Carybé já havia utilizado 

o ofá para representar a divindade, como o fez no Mural dos Orixás, conjunto de 27 relevos em 

madeira, realizados na década de 1971, que hoje integram o acervo do Museu Afro-Brasileiro, 

em Salvador (Silva, 2012). Os imponentes painéis em cedro, com incrustações em ouro, prata, 

búzios, cobre, latão, ferro e vidro, representam as divindades cultuadas nos candomblés 

baianos. Nesse importante conjunto, originalmente elaborado para compor um mural para o 

Banco da Bahia, cada Orixá é apresentado com sua vestimenta característica, suas armas e seu 

animal litúrgico, resultado de um minucioso estudo desenvolvido pelo artista, para o qual 

contou com a consultoria de importantes sacerdotes – Mãe Menininha (Ialorixá do Ilê Iá Omi 

Axé Iamassê, o Gantois), Mãe Olga (do Alaketu), Pierre Fatumbi Verger (que também era 

iniciado na religião e profundo conhecedor dos cultos, tanto no Brasil quanto na África), 

Agenor Miranda e Nezinho de Muritiba (Babalorixá do Axé Ibecê Alaqueto Ogum Megegê) –

ligados à religião dos Orixás (Banco da Bahia, 1971). Oxóssi é, em um desses painéis, 

representado em pé; está vestido e tem a cabeça coberta por um chapéu; no braço esquerdo, 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263639 
 

286 

 

vemos um tipo de bracelete cerimonial (um contra-egun), formado por búzios incrustados na 

madeira; na mão direita, empunha o ofá apontado para o alto; do braço esquerdo e da cintura 

pendem diversos corpos de animais – aves, répteis e mamíferos. Ao seu lado, um lagarto, com 

a língua exposta, aponta para o chão. Junto à base do painel, um javali, a tradicional caça 

historicamente preferida pelos reis (Figura 4). 

Figura 4 - Carybé – Oxóssi. Relevo em cedro, 300 x100 cm. Museu Afro-Brasileiro da Universidade Federal da 
Bahia, Salvador 

 
Fonte: Fürer, 1989. 

A escultura que hoje integra o acervo do Museu Afro Brasil Emanoel Araujo, em São 

Paulo, foi adquirida pela instituição em 2016, e fazia parte da coleção particular da família do 

artista. Trata-se de uma obra em madeira maciça, realizada em bloco único com a probabilidade 

de alguns apliques. Oxóssi, obra de 1990, é, mais uma vez, representado como um homem em 

pé. O Orixá associado às florestas, à agricultura e à fartura é, aqui, um caçador vitorioso. Com 

os olhos cerrados, esboça um discreto sorriso, como quem orgulha-se de uma conquista (Figuras 

5a, 5b e 5c). 

 

 

 

 

 

 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263639 
 

287 

 

Figuras 5a – Carybé – Oxossi 
(vista frontal). Escultura em 
madeira. Museu Afro Brasil 
Emanoel Araujo, São Paulo 

Figuras 5b – Carybé – Oxossi 
(vista posterior). Escultura em 
madeira. Museu Afro Brasil 
Emanoel Araujo, São Paulo 

Figuras 5c – Carybé – Oxossi 
(vista lateral direita). Escultura 
em madeira. Museu Afro Brasil 

Emanoel Araujo, São Paulo 

   
Fonte: fotos da autora. 

Ao contrário do que se observa no relevo de 1971, em que Oxóssi apresenta o peito 

coberto, nesta escultura, o caçador está nu e faixas de couro prendem os resultados da caçada 

exitosa junto ao seu corpo; sobre a cabeça e os ombros, carrega um porco. A cabeça do animal 

pende sobre as costas do caçador (Figura 6). Outros animais, que remetem a um macaco, uma 

preguiça, um lagarto, uma cobra e aves, pendem nas laterais. Junto à sua perna direita, há 

também uma ave de bico longo presa pelo pescoço, com asas abertas, deixando o peito 

exposto, talvez como uma referência à lenda da vitória de Oxotokanxoxô. As formas do corpo 

de Oxóssi confundem-se com os corpos dos animais; seu pênis está exposto e ganha uma 

continuidade visual por meio do corpo do lagarto que se encontra pendurado à frente do corpo 

do caçador. 

 

 

 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263639 
 

288 

 

Figura 5 - Carybé. Oxóssi (detalhe). Escultura em madeira 
Museu Afro Brasil Emanoel Araujo, São Paulo 

 
Fonte: foto da autora 

A ave e a serpente (Figuras 7a e 7b) contêm engastes vítreos coloridos no lugar dos 

olhos: azul turquesa na serpente e amarelo na ave. Estas cores, simbolicamente, 

corresponderiam ao próprio Oxóssi e a Oxum, que, em um dos itãs, teve um relacionamento 

com Oxóssi, do qual nasceu Logum Edé. Podemos observar, em toda a escultura – embora 

possivelmente tenha recebido acabamento com lixas – que foram preservadas algumas marcas 

deixadas pelas ferramentas de corte utilizadas para o entalhe, o que confere exclusividade à 

peça, além de certa rusticidade, pois as formas, por vezes, tornam-se angulosas, como na 

serpente e no rosto do caçador. Oxóssi está envolvido por suas caças e seus corpos se misturam; 

o predador e a presa unem-se formando um só bloco.  
 

Figura 7a – Caribé – Oxóssi. Escultura em madeira 
Museu Afro Brasil Emanoel Araujo, São Paulo 

(vista lateral) 

Figura 7b – Caribé – Oxóssi. Escultura em madeira 
Museu Afro Brasil Emanoel Araujo, São Paulo  

(detalhe dos olhos dos animais)  

 
 

Fonte: fotos da autora. 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263639 
 

289 

 

Observamos que Oxóssi, aquele que vive nas matas, que conhece a fauna e a flora, 

aquele que traz a fartura, na visão de Carybé, veste-se da natureza que protege, que domina e 

que o alimenta. Oxóssi, o verdadeiro caçador! 

Vale ressaltar que, dentro do conjunto da obra escultórica de Carybé, este trabalho 

destaca-se. Embora, em seus relevos, pinturas e outros trabalhos bidimensionais, a temática 

candomblecista tenha estado bastante presente, no campo da escultura, isso não acontece. 

Esculturas contemporâneas da peça do Museu Afro Brasil estão, em geral, relacionadas à 

temática feminina (Fürrer, 1989). Esporadicamente, em obras como Amazonas (década de 

1980), podemos encontrar figuras humanas montadas em cavalos (vale lembrar que o cavalo é 

também um símbolo de Oxóssi, o que se revela na dança do Orixá, que remete à ação de um 

cavaleiro galopando). 

Nesse sentido, entendemos que a escultura em madeira aqui analisada constitui um 

exemplar que guarda certa singularidade na produção de Carybé, algo realizado próximo de sua 

despedida. Talvez uma homenagem ao Orixá com o qual estabeleceu profundos laços ao longo 

de sua caminhada como artista argentino, que se descobriu baiano e naturalizou-se brasileiro, 

fazendo deste país o seu refúgio e seu lar. 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

As representações das divindades ligadas às religiões de matrizes africanas estiveram, 

por um longo período, atreladas à iconografia religiosa católica. Assim, Santos e Orixás 

misturaram-se e confundiram-se no imaginário popular brasileiro. No entanto, ainda que os 

processos relacionados ao sincretismo existam, cada uma dessas figuras tem suas 

particularidades e aqueles que as conhecem deixam isso muito claro em suas produções.  

Uma das temáticas de maior destaque na obra de Carybé foi, sem dúvida, a religiosa. 

Festas católicas ou dos cultos de matriz africana, Santos e Orixás, todos tiveram o seu espaço 

na extensa produção desse artista. 

Ao analisar a obra de Carybé, em especial a escultura apresentada neste artigo, 

verificamos que suas vivências muniram-no de subsídios para retratar a essência das divindades 

e não a visão sincrética herdada do catolicismo. O contato desse argentino naturalizado 

brasileiro com a cultura baiana, em especial com a do candomblé, proporcionou-lhe um 

significativo repertório iconográfico que tomou forma em seus trabalhos bi e tridimensionais. 

Na obra aqui apresentada, Oxóssi não se confunde com o mártir São Sebastião, por sua 

relação com as flechas, e nem mesmo com São Jorge, por ter caçado o dragão, como ocorreria 

no sincretismo por justaposição. O Oxóssi de Carybé é, sim, uma força da natureza, despido 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263639 
 

290 

 

dos atributos dos homens – roupas ou armas. É simples, rico e próspero, como o meio que 

habita: a mata. 

Por meio de pequenos detalhes, como os aqui apontados, a escultura de Carybé revela 

que, além de sua contribuição como artista, também deixou um legado como pesquisador e 

documentarista desse segmento da cultura afro-brasileira.  

 

REFERÊNCIAS 

ARAUJO, Emanoel (org.). As artes de Carybé. São Paulo: Imprensa Oficial do Estado de São Paulo; Museu 
Afrobrasil; Salvador: Instituto Carybé, 2009.  

BANCO DA BAHIA. Carybé: Mural do Banco da Bahia. Orixás de Candomblé. (Texto: Jorge Amado). 
Salvador: Banco da Bahia, 1971. 

BASTIDE, Roger. As religiões africanas no Brasil. São Paulo: Livraria Pioneira; EdUSP, 1971. 2 v. 

BESOUCHET, Lidia. Até 1949. In: FURRER, Bruno (org). Carybé. Salvador: Fundação Emilio Odebrecht, 
1989. p. 27-66. 

CARYBÉ. Iconografia dos deuses africanos no candomblé da Bahia: aquarelas Carybé. Salvador: Raízes Artes 
Gráficas; Fundação Cultural da Bahia; Instituto Nacional do Livro; Universidade Federal da Bahia, 1980. 

CARYBÉ; Sete lendas africanas da Bahia. apresentação de Jorge Amado, Introdução e lendas de Waldeloir 
Rego, Programação de Emanoel Araujo. Salvador: Odebrecht, 1978. Estojo  com xilogravuras coloridas. 

COSSARD, Gisèle Omindarewá. Awô, o mistério dos Orixás. 2. ed. São Paulo: Pallas, 2006. 

FERREIRA, Roque. Tem samba no mar. Rio de Janeiro: Biscoito Fino/Quelé, 2003. CD-ROM. 

FRANÇA, Dilaine Soares Sampaio de. Mãe Stella de Oxóssi: etnografia de um encontro. Anais dos Simpósios 
da ABHR, [S. l.], v. 12, n. 1, 2011. Disponível em: https://revistaplura.emnuvens.com.br/anais/article/view/95. 
Acesso em: 20 ago. 2025. 

FÜRRER, Bruno (org.). Carybé. Salvador: Fundação Emilio Odebrecht, 1989. 

KORDAN, Bernardo. Macumba: relatos de la tierra verde. Buenos Aires: Tiempo Nuestro, 1939. 

LEAL, João. Bastide e o sincretismo: formação e desenvolvimentos de um conceito. Religião e Sociedade, Rio 
de Janeiro, v. 43, n. 2, p. 11-37, 2023. DOI: https://doi.org/10.1590/0100-85872023v43n2cap01. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/rs/a/RjjsYgLJZMxpdwLKVWLD36R/?format=html&lang=pt. Acesso em 19 ago. 2025. 

MELO, Aislan Vieira de. Reafricanização e dessincretização do candomblé: Movimentos de um mesmo 
processo. Revista Anthropológicas, Recife, ano 12, v. 19, n. 2, p. 157-182, 2008.  

PASSOS, Maria José Spiteri Tavolaro. Entre formas e atabaques. Iconografia musical e religiosidade na obra de 
Carybé. In: BLANCO, Pablo Sotuyo; KÜHL, Paulo Mugayar (org.). Iconografia da música e(m) seus espaços 
culturais de apresentação/representação. Campinas: CIDDIC: 2023. p. 3-41. 

PASSOS, Maria José Spiteri Tavolaro. As imagens do som: a música e o cotidiano da Bahia nos desenhos de 
Carybé. In: BLANCO, Pablo Sotuyo; SOUZA, Nilton Silva. (org.). Criação, produção, usos e funções da 
Iconografia Musical. Manaus: Segunda Oficina Laboratorio Editorial, 2024. p. 125-162. 

PRANDI, Reginaldo. Mitologia dos Orixás. São Paulo: Companhia das Letras, 2001. 

PRANDI, Reginaldo. Segredos guardados: Orixás na alma brasileira. São Paulo: Companhia das Letras, 2005. 

https://doi.org/10.1590/0100-85872023v43n2cap01


IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263639 
 

291 

 

SANTOS, Juana Elbein. Os nagô e a morte. São Paulo: Vozes, 2012.  

SILVA, Vagner Gonçalves da. Artes do axé. O sagrado afro-brasileiro na obra de Carybé. Ponto Urbe, São Paulo, 
n. 10, p. 1-57, 2012. Disponível em: http://journals.openedition.org/pontourbe/1267. Acesso em: 25 abr. 2024. 

SILVA, Vagner Gonçalves da. Candomblé e Umbanda. Caminhos da devoção brasileira. São Paulo: Selo Negro, 2005. 

VERGER, Pierre F. Orixás. Salvador: Solisluna, 2018. 

 

http://journals.openedition.org/pontourbe/1267


IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263656 
 

 

292 

 

DEVOÇÃO E RESTAURAÇÃO: O SANTO ANTÔNIO DE GESSO DA FAMÍLIA 
IORA LOCALIZADO EM CORONEL PILAR, RIO GRANDE DO SUL 

 
DEVOTION AND RESTORATION: THE PLASTER SAINT ANTHONY OF THE IORA 

FAMILY LOCATED IN CORONEL PILAR, RIO GRANDE DO SUL 
 

DEVOCIÓN Y RESTAURACIÓN: EL SAN ANTONIO DE YESO DE LA FAMILIA IORA 
UBICADO EN CORONEL PILAR, RIO GRANDE DO SUL 

 
Andreia Salvadori1 

andreiasalvadori.cr@gmail.com 

Andréa Lacerda Bachettini2 
andreabachettini@gmail.com 

 
 

RESUMO 

Este artigo apresenta o processo de restauração de uma escultura sacra de gesso intitulada Santo 
Antônio, pertencente à Família Iora. A imagem está inserida no Capitel de Santo Antônio, 
localizado na comunidade Sete de Setembro, no município de Coronel Pilar, Rio Grande do 
Sul. O trabalho integrou as atividades extensionistas do Laboratório Aberto de Conservação e 
Restauração de Pintura, do curso de Conservação e Restauração de Bens Culturais Móveis do 
Instituto de Ciências Humanas da Universidade Federal de Pelotas. A metodologia empregada 
na restauração dessa imagem devocional incluiu o estudo iconográfico, a contextualização 
social e histórica da obra, a análise do estado de conservação, a restauração propriamente dita 
e, por fim, a devolução da escultura à comunidade, no dia da festa do santo, realizada em 13 de 
junho de 2025. 

Palavras-chave: Conservação-Restauração; Escultura Sacra; Gesso; Devoção; Santo Antônio.  
 

ABSTRACT 

This article presents the restoration process of a sacred plaster sculpture titled Saint Anthony, 
belonging to the Iora Family. The image is housed in the Saint Anthony Shrine, located in the 
Sete de Setembro community, Coronel Pilar, Rio Grande do Sul, Brazil. The project was part 
of the outreach activities of the Open Laboratory for the Conservation and Restoration of 
Paintings, within the undergraduate program in Conservation and Restoration of Movable 
Cultural Property at the Institute of Human Sciences of the Federal University of Pelotas. The 

 
1 Mestranda pelo Programa de Pós-Graduação em Memória Social e Patrimônio Cultural do Instituto de Ciências 
Humanas (ICH) da Universidade Federal de Pelotas (UFPel); Graduanda do Curso de Bacharelado em 
Conservação e Restauração de Bens Culturais Móveis do ICH/UFPel; Graduação em Artes Visuais pela 
Universidade Estadual do Rio Grande do Sul (UERGS).  
Lattes: http://lattes.cnpq.br/8196470592053678. Orcid: https://orcid.org/0009-0006-4606-7667  

2 Professora Associada do Departamento de Museologia e Conservação e Restauro do ICH/UFPel; Doutora pelo 
Programa de Pós-Graduação em Memória Social e Patrimônio Cultural do ICH/UFPel; Mestre em História pela 
Pontifícia Universidade Católica do Rio Grande do Sul (PUCRS); Especialista em Conservação e Restauração de 
Bens Culturais pelo Centro de Conservação e Restauração de Bens Culturais Móveis (Cecor), Escola de Belas Artes 
(EBA), Universidade Federal de Minas Gerais (UFMG); Especialista em Patrimônio Cultural Conservação de 
Artefatos pela UFPel; Graduação em Pintura e Gravura pela UFPel; Atua no Curso de Bacharelado em 
Conservação e Restauro de Bens Culturais do ICH/UFPel e no Programa de Pós-Graduação em Artes do Centro de 
Artes (CA) UFPel. É Tutora do Programa de Educação Tutorial do MEC - Grupo PET Conservação e Restauro.  
Lattes: http://lattes.cnpq.br/9751810424118201. Orcid: https://orcid.org/0000-0003-1657-7966. 

mailto:andreiasalvadori.cr@gmail.com
mailto:andreabachettini@gmail.com
https://orcid.org/0009-0006-4606-7667
http://lattes.cnpq.br/9751810424118201
https://orcid.org/0000-0003-1657-7966


IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263656 
 

 

293 

 

methodology applied in the restoration of this devotional image included an iconographic study, 
historical and social contextualization of the work, the restoration itself, and the return of the 
sculpture to the community in time for the Saint’s celebration on June 13, 2025. 

Keywords: Conservation-Restoration; Sacred Sculpture; Plaster; Devotion; Saint Anthony. 
 
RESUMEN 

Este artículo presenta los procesos de restauración de una escultura sacra de yeso titulada San 
Antonio, perteneciente a la Familia Iora. La imagen se encuentra en el Capitel de San Antonio, 
ubicado en la comunidad Sete de Setembro, en Coronel Pilar, Rio Grande do Sul, Brasil. El 
trabajo formó parte de las actividades de extensión del Laboratorio Abierto de Conservación y 
Restauración de Pintura, vinculado al curso de Conservación y Restauración de Bienes 
Culturales Muebles del Instituto de Ciencias Humanas de la Universidad Federal de Pelotas. La 
metodología utilizada para la restauración de esta imagen devocional incluyó el estudio 
iconográfico, el contexto social e histórico de la obra, el análisis del estado de conservación, la 
restauración propiamente dicha y la entrega de la escultura a la comunidad para la fiesta del 
Santo el 13 de junio de 2025. 

Palabras clave: Conservación-Restauración; Escultura Sacra; Yeso; Devoción; San Antonio. 
 

 

INTRODUÇÃO 

Este artigo relata o processo de restauração de uma escultura sacra em gesso, 

representando Santo Antônio, pertencente à família Iora e situada na Comunidade Sete de 

Setembro, no município de Coronel Pilar, Serra Gaúcha, Rio Grande do Sul.  

A obra integra um capitel, tipologia arquitetônica de pequeno porte associada à 

religiosidade popular dos imigrantes italianos e de seus descendentes no Sul do Brasil.  

O estudo busca problematizar a relevância da preservação de bens culturais de caráter 

religioso inseridos em contextos comunitários, frequentemente relegados a uma posição 

marginal pelas instâncias institucionais de tutela. A consideração dessas manifestações permite 

evidenciar a sua dimensão simbólica e identitária, fundamentais para a compreensão do 

patrimônio cultural coletivo. Nesse sentido, é pertinente recordar que, como afirma Muñoz 

Viñas (2021, p. 31), “[...] a restauração não é apenas uma atividade técnica, mas uma prática 

cultural carregada de valores, condicionada pelas expectativas e pelas necessidades sociais”. 

À luz dessa perspectiva, a metodologia aplicada à restauração da escultura sacra de gesso 

representando Santo Antônio, pertencente à família Iora, configura-se como um estudo de caso 

no qual articulam-se práticas devocionais, memória social e procedimentos técnicos de 

salvaguarda, reafirmando a importância de se preservar tais bens na sua complexidade. 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263656 
 

 

294 

 

A intervenção foi conduzida segundo os princípios da mínima intervenção e da 

reversibilidade, considerando, além dos aspectos materiais da escultura, o seu valor simbólico, 

devocional e memorial para a comunidade local. 

 

CAPITÉIS NA CULTURA IMIGRANTE 

 Os capitéis são assim definidos por Vendrame (2007 apud Fagan, 2015, p. 68-69): 

[...] pequenas capelinhas construídas ao longo das estradas, em terras particulares ou 
encruzilhadas, e demonstram a religiosidade dos imigrantes e a frequência com que 
os familiares realizavam seus cultos. Suas formas podem variar desde uma cruz com 
cobertura de duas águas, uma capelinha com uma imagem, até capitéis maiores 
com pequenos altares. Foram erguidos para agradecer graças recebidas, dedicar-se a 
um santo de devoção ou do local de origem na Itália. A reza do terço era uma rotina 
noturna, feita de joelhos, mesmo após o exaustivo trabalho diário. 

A construção dos capitéis está relacionada à distância entre as comunidades rurais e as 

igrejas principais, funcionando como espaços de vivência religiosa, socialização e fortalecimento 

da fé. Segundo Mazzotti (2018, p. 14), esses espaços foram erguidos por promessas ligadas a 

problemas de saúde, como doenças ou partos, acidentes e pedidos de chuva para as lavouras, 

demonstrando uma “crença inabalável” na proteção dos santos. Essas construções, feitas de 

madeira ou alvenaria, compõem a paisagem cultural de regiões de colonização italiana, com 

diferentes modelos e ornamentações. 

Essas estruturas visam aproximar o fiel de seu Santo de devoção, por meio de orações, 

visitas aos locais e do gesto de tocar na imagem, que é uma característica fundamental da 

religiosidade católica, marcada pelo afeto e pela devoção, proporcionando uma experiência 

sensorial que se configura como uma forma física de oração. Esse costume, transmitido de 

geração em geração, aproxima a pessoa do sagrado como um gesto de carinho e fé, com a intenção 

de receber proteção e bênçãos espirituais. Por isso, muitos capitéis, oratórios e grutas 

possibilitam fácil acesso à imagem, pois são espaços pequenos, com altares e, muitos deles, 

sem proteção (Marchesan, 2023). 

A Prefeitura Municipal de Coronel Pilar juntamente com a Secretaria Municipal da 

Educação, Esporte, Cultura e Lazer (SMECEL), em 2019, realizou o projeto Histórias de Vida, 

visando entrevistar 26 idosos selecionados pela faixa etária, que moravam em diferentes 

comunidades da região. Estas entrevistas foram transcritas e hoje fazem parte de uma exposição 

permanente no Centro Cultural Villas Boas em Coronel Pilar (RS). (Coronel Pilar, 2019). 

A Senhora Alzira Grande Iora (in memoriam) foi uma das entrevistadas e relatou a 

história do Capitel da Família (Coronel Pilar, 2019). 

 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263656 
 

 

295 

 

Figura 1 – Alzira Grande Iora em frente ao Capitel Santo Antônio no dia da entrevista 

 

Fonte: Coronel Pilar, 2019. 

Transcrição de uma parte da entrevista realizada com a Senhora Alzira Grande Iora, em 

20 de jan. 2025, cedida pelo Museu Histórico Municipal de Coronel Pilar e SMECEL, registra: 

Meu nome é Alzira Grande Iora, nasci aqui nesta localidade, conhecida como Linha 
Macaco/Coronel Pilar, no dia 06 de fevereiro de 1938, sou filha de Luiz Antônio 
Grande e Felicina Grande Iora… Muito tempo depois conheci meu marido, 
Armindo Iora, casamos em 1958 na Igreja Matriz de Roca Sales, o Padre Fernando 
que fez nosso casamento. 
Tenho dois filhos, no nascimento do primeiro tive complicações de hemorragia, tanto 
que várias vezes me colocaram na cama e me levaram até lá embaixo em Arroio 
Augusta, pois aqui não tinha estrada para carro... o médico disse que eu não poderia 
mais ter filho devido estas consequências... Mas o marido queria um guri, fez promessa 
que se desse tudo bem iria fazer um capitel, foi então que tive um filho... o Capitel foi 
construído aqui e nos sábados se reuniam para rezar o terço, depois tinha o filó, tomavam 
chimarrão, ficavam conversando, houve um encontro que teve 200 pessoas. 

Nesta parte da entrevista, observamos que o capitel foi construído em agradecimento 

por uma graça recebida, relacionada às questões de saúde, especificamente, o nascimento do 

segundo filho. Esse capitel está situado em frente à antiga casa da família, onde atualmente 

reside um dos netos, ocupando a mesma moradia que foi dos avós. 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263656 
 

 

296 

 

Em contato com a família Iora, em 2025, por meio de aplicativo de mensagens, foi 

possível obter informações complementares sobre o Capitel de Santo Antônio. O primeiro 

capitel foi construído em madeira, sobre uma elevação de terra próxima à casa da família, na 

década de 1970, e teve a participação dos membros da própria comunidade: Recy Augusto Fin, 

Darci Baruffi e Hugo Piccinini. A imagem do Santo foi doada pelo senhor José Schwab ao 

senhor Armindo Iora (Iora, 2025). 

Embora pertença à família Iora, o Capitel sempre contou com a participação ativa da 

comunidade local nas atividades de organização e celebração da festa no dia do Santo. 

Inicialmente, as pessoas reuniam-se regularmente para a reza do terço, prática que, ao longo 

dos anos, foi se perdendo. Desde a sua construção, a celebração da missa em homenagem a 

Santo Antônio, no dia 13 de junho, mantém-se como uma tradição, ocorrendo todos os anos, 

independentemente de ser no meio ou no fim da semana. A celebração é conduzida pelo padre 

da Paróquia São José, de Roca Sales (RS), e tem a participação da comunidade para a liturgia 

e confraternização, com partilha de alimentos e convívio entre familiares, parentes, vizinhos e 

demais moradores. Em 9 de abril de 2012, a Prefeitura Municipal de Coronel Pilar promoveu 

a reforma do capitel e a repintura da imagem do santo. O espaço foi reinaugurado oficialmente 

com uma celebração em abril do mesmo ano (Iora, 2025). 

A tradição dos capitéis é um símbolo da religiosidade que remonta à herança da 

imigração italiana no Rio Grande do Sul. Em 2025, diversos eventos foram realizados em 

comemoração aos 150 anos da chegada das famílias à região da Serra Gaúcha. Neste mesmo 

ano, o município de Coronel Pilar passou a integrar oficialmente a Rota dos Capitéis, um 

roteiro do turismo religioso que abrange comunidades do interior e da região central de dez 

municípios: Bento Gonçalves, Boa Vista do Sul, Carlos Barbosa, Farroupilha, Garibaldi, 

Imigrante, Monte Belo do Sul, Pinto Bandeira, Santa Tereza e Coronel Pilar (Rota dos 

capitéis, [2025?]).  

Essa rota está traçada para se chegar a pequenos oratórios, capitéis, igrejas, capelas 

e grutas. As estradas são pavimentadas e não pavimentadas, como “caminhos rurais”, com 

trechos para serem percorridos por cicloturismo, caminhadas e veículos a motor. A rota 

passa por cidades e zonas rurais com muita vegetação, evidenciando, assim, a forte presença 

da fé e da devoção no cotidiano das populações locais. Atualmente, integra a paisagem e a 

identidade cultural dos municípios da região (Rota dos capitéis, [2025?]). 
  



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263656 
 

 

297 

 

Figura 2 – Mapa da Rota dos Capitéis, caminhos da Imigração e fé e localização da cidade de Coronel Pilar 

 
Fonte: Rota dos capitéis, [2025?].  

 

HAGIOGRAFIA E DEVOÇÃO 

Santo Antônio ingressou jovem na vida religiosa pela Ordem dos Frades Agostinianos, 

destacando-se como estudioso de teologia e pregador da Palavra de Deus. Cunha (1993) relata 

que ele nasceu em Lisboa (PT), em 1195, com o nome de Fernando, e faleceu em Pádua (IT), 

em 1231. Ao ingressar na Ordem Franciscana, adotou o nome Antônio, em homenagem a Santo 

Antão, e destacou-se como taumaturgo, assim chamado aquele que faz maravilhas. 

Era conhecido como um homem de Deus. Pregava para multidões, que chegavam a 

ultrapassar trinta mil pessoas que o escutavam com profunda atenção. Até os comerciantes 

fechavam suas lojas para ouvi-lo e só retornavam ao trabalho ao término de suas pregações. 

Muitos pecadores, tocados por suas palavras, passaram a buscar uma vida com escolhas mais 

virtuosas, recorrendo a ele também em busca de conselhos. Sofrendo por uma doença 

persistente e por sua incômoda corpulência natural, o Santo afastou-se da multidão para 

dedicar-se à oração e preparar-se para a morte (Espira, 1996). 

Santo Antônio faleceu em uma sexta-feira, dia 13 de junho de 1231, com apenas 36 anos. 

Após sua morte, sua fama difundiu-se pelos arredores, atraindo pessoas de várias províncias, 

reinos e línguas, pelos milagres que aconteciam, quando tocavam no seu túmulo e declaravam 

que ele era santo. Antônio foi canonizado em 1232, menos de um ano após seu falecimento, 

pelo Papa Gregório IX (Espira, 1996). Em 1946, recebeu o título de Doutor Evangélico, ou seja, 

“Doutor da Igreja Universal” (Basílica San Antonio de Padua, [2025?]). 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263656 
 

 

298 

 

No ano de 1263, seu corpo foi trasladado para a Basílica de Santo Antônio de Pádua, 

em Pádova (IT). Na abertura do túmulo, a língua estava intacta. Assim, a língua do Santo passou 

a ser considerada uma relíquia sagrada e simboliza seus dons de pregação, por ter proclamado 

com tanta fé a Palavra de Deus. Atualmente, essa relíquia está exposta na Capela das Relíquias 

que fica dentro da Basílica e pode ser vista por todos os que visitam o local. A festa da Língua 

é celebrada no dia 15 de fevereiro, em homenagem a esse acontecimento (Basílica San Antonio 

de Padua, [2025?]). 

A popularidade de Santo Antônio como santo casamenteiro tem origem na sua 

sensibilidade às dificuldades enfrentadas por moças sem dote para o casamento. Conta a história 

que uma jovem em Nápoles, querendo se casar, mas não tendo dotes, rogou a Santo Antônio 

por um milagre, e aconteceu que ela recebeu, das mãos do Santo, um papel para cobrar uma 

conta que seria equivalente ao peso desse papel. Assim ela fez, recebendo toda a quantidade do 

dinheiro para o casamento (Fernandes, 2016). 

 Acontecem também os tradicionais casamentos caipiras, encenados durante as festas 

juninas, que representa o casamento do homem do interior, ocorridas no mês de junho em várias 

regiões do Brasil. Para essas dramatizações, são usadas camisetas xadrez e roupas coloridas. 

Sempre tem os elementos que fazem parte, como fogueira, bandeirinhas coloridas, flores, 

palhas, muita música de quadrilha e as “[...] comidas típicas: milho cozido, canjica, mingau de 

milho e de banana, bolo de macaxeira e de milho, pipoca, quentão, suco de abacaxi com 

gengibre” (Fernandes, 2016, p. 57). Essa festa já é considerada cultura popular brasileira. 

A festa do Santo é marcada pelas trezenas, que são missas e orações realizadas ao longo 

de 13 dias, nas quais são pedidas a sua intercessão e graça. No mês de junho, acontece a 

distribuição dos “pãezinhos de Santo Antônio”. Em muitas comunidades e igrejas, há o costume 

de abençoar e oferecer esses pães aos fiéis, em referência ao milagre do Santo, que teria 

multiplicado pães para alimentar os pobres. Esse fato narra um milagre ocorrido dentro do 

convento, em que o Frade padeiro, apreensivo por não ter encontrado mais os pães, porque 

Santo Antônio havia doado para os pobres ao redor do convento, contou o fato e o Santo 

mandou que ele averiguasse novamente os cestos. Assim o fez, encontrando os cestos cheios 

de pães que até sobrou para doar (Convento Santo Antônio, [2025?]). O Santo é também 

conhecido como protetor dos pobres e dos objetos perdidos. 

A devoção a Santo Antônio é amplamente difundida no Brasil, e ele é padroeiro de 

diversas cidades. No Rio Grande do Sul, três municípios o têm como padroeiro: Santo Antônio 

da Patrulha, Santo Antônio das Missões e Santo Antônio do Planalto. 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263656 
 

 

299 

 

ICONOGRAFIA DE SANTO ANTÔNIO 

A escultura representa uma figura masculina, como um jovem de pé. O braço esquerdo 

está levemente afastado do corpo. A mão aberta, flexionando a palma para cima, carrega um 

livro aberto, sobre o qual está uma criança. O braço direito está flexionado, com a palma da 

mão para a frente. O dedo mínimo e anelar estão um pouco flexionados, as unhas são curtas e 

quadradas. No antebraço, carrega flores brancas. A cabeça acompanha o eixo do tronco, 

levemente virada para a esquerda, e seu formato é oval. Tem boca pequena e fechada, queixo 

pequeno, nariz fino, sobrancelhas finas e compridas, olhos amendoados e pintados. As duas 

orelhas estão visíveis e seu cabelo é tonsurado – raspado no topo da cabeça.  

Veste uma túnica marrom comprida com pregas verticais e barrado em detalhes de 

folhas e outros elementos orgânicos em dourado. Na cintura, usa um cordão branco com três 

nós e um terço. A metade dos pés está visível e os dedos estão expostos, mostrando unhas 

pequenas e quadradas; usa uma sandália na cor preta e está pisando em uma grama verde.  

O Menino Jesus, figura de uma criança, está representado em pé sobre o livro aberto, 

com as mãos levemente erguidas e a cabeça flexionada para a lateral. Os cabelos curtos são 

levemente ondulados, a testa redonda, os olhos amendoados estão pintados, as sobrancelhas 

pequenas e finas, o nariz pequeno e o pescoço curto e grosso. Os braços estão abertos, levemente 

flexionados na altura dos ombros. As mãos estão abertas e os dedos são curtos e roliços. As 

pernas curtas e grossas estão separadas, em movimento. Os pés estão descalços e são gordos; 

parece caminhar sobre o livro. O vestido longo com pregas é branco, com detalhes em dourado, 

e formas de linhas retas e pontos, cobrindo-o até abaixo do joelho. Os detalhes na barra 

apresentam formas orgânicas.  

O Santo é frequentemente representado com os símbolos: os lírios-brancos que ele 

segura representam a pureza e a castidade, e também a estação do ano em que ele faleceu no 

hemisfério norte. O Menino Jesus, segundo a tradição, apareceu nos braços do Santo, 

acariciando-o em virtude de suas pregações. O livro sobre o qual está o Menino Jesus simboliza 

o Evangelho, o conhecimento, a sabedoria e o grande pregador da Palavra de Deus, e justifica 

o título de Doutor da Igreja que recebeu. O cordão franciscano, com três nós, representa os 

votos perpétuos de obediência, pobreza e castidade. O hábito da Ordem Franciscana, na cor 

marrom ou cinza, indica sua pertença a essa ordem religiosa. O terço simboliza a sua devoção 

e entrega à Mãe de Deus e fazia parte do hábito franciscano. A tonsura, representativa do voto 

de castidade, foi feita pelo Bispo, numa cerimônia religiosa, quando foi ordenado no primeiro 

grau da Ordem (Convento Santo Antônio, [2025?]). 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263656 
 

 

300 

 

A ESCULTURA SACRA DE GESSO 

Cada vez mais aumenta a demanda de esculturas sacras de gesso para a conservação 

e restauração. Essa categoria é pouco estudada no contexto patrimonial e dentro das 

universidades, principalmente pelo fato de a técnica e o valor estético a ela atribuído serem 

de baixo valor.  

O gesso, que é sulfato de cálcio, é bastante utilizado pela sua facilidade de manuseio, 

baixo valor econômico e fácil acesso. Por isso, apresenta alguns problemas principais, que estão 

ligados à sua produção de moldagem, tais como: “[...] as rachaduras de expansão e o 

amarelecimento após secagem. As rachaduras estão relacionadas com a falta de 

proporcionalidade correta da mistura entre o pó de gesso e a água” (Quites; Santos, 2013,  

p. 151). A rapidez com que o gesso endurece requer uma aptidão no trabalho de colocar a 

mistura pronta nas formas, sem atraso. Essas reproduções são realizadas em formas e requerem 

cuidados no manuseio no momento da retirada, para evitar a formação de bolhas. Quanto aos 

acabamentos, são feitos com lixas de várias numerações. 

Quites e Santos (2013) esclarecem que o gesso pode receber uma camada de policromia 

para realçar o estético em peças decorativas e imagens sacras. “Para sua coloração geralmente 

são utilizados materiais que empreendem brilho, tintas que recobrem sua superfície ou até 

mesmo pigmentos misturados no pó de gesso” (Quites, Santos, 2013, p. 153). Essa produção 

de imagens sacras de gesso, de acordo com as autoras citadas, decorreu da demanda dos fiéis 

católicos. No Brasil, essa técnica foi mais difundida a partir do final do século XIX. Hoje 

encontramos várias imagens de tamanhos variados e de diferentes santos nas lojas, com 

estéticas mais detalhadas e outras de qualidade inferior.  

 

CONSERVAÇÃO-RESTAURAÇÃO DA ESCULTURA DE SANTO ANTÔNIO DO 

CAPITEL DA FAMÍLIA IORA 

Dados sobre a identificação da escultura referente a Santo Antônio: gesso oco, 

policromado, de autor não identificado. Dimensões: corpo – 81 cm de altura; 20 cm 

profundidade; e 30 cm de largura. Base: 5 cm de altura; 26 cm de profundidade; e 6 cm de 

largura. Peso: corpo 9,90 kg e base 3,90 kg. A datação é próxima à década de 1970 e pertence 

à família Iora. A Figura 3 expõe as imagens da escultura quando chegou ao Lacorpi. 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263656 
 

 

301 

 

Figura 3 – Imagens do Santo Antônio: frente, verso, base e parte inferior 

    
Fonte: acervo do Lacorpi.  

Para a restauração da peça, levamos em consideração os critérios da mínima 

intervenção, como recomenda Brandi (2008, p. 33): “A Restauração deve visar ao 

restabelecimento da unidade potencial da obra de arte, desde que isso seja possível sem cometer 

um falso artístico ou um falso histórico, e sem cancelar nenhum traço da passagem da obra de 

arte no tempo.”  

 Foram realizados exames, para estabelecer a proposta de intervenção da escultura sacra 

em gesso de Santo Antônio. O exame de fotografia de fluorescência de ultravioleta realizado 

possibilitou a obtenção de algumas informações que confirmaram lacunas da peça, já 

identificadas em exame preliminar. No entanto, a inspeção visual não revelou fluorescência 

significativa, que indicasse intervenções anteriores, apesar de já se saber que a peça passou por 

processos de repintura. 

Para comprovar a existência dessa repintura, foram coletadas amostras da camada 

pictórica, utilizando-se duas metodologias: raspagem e remoção de fragmentos. As coletas 

foram realizadas em áreas de menor interesse, que não são pontos focais da obra, causando 

menos impacto à integridade estética da escultura. 

O primeiro procedimento do estudo estratigráfico consistiu na abertura de uma janela 

de prospecção atrás do manto da escultura, visando identificar as camadas presentes. Utilizando 

um microscópio acoplado à câmera de um celular, foi possível ampliar a visualização da área 

analisada. O resultado foi satisfatório: identificou-se a camada do suporte, o gesso, a base 

preparatória, a primeira camada pictórica, a camada de encolagem e uma segunda camada 

pictórica, confirmando a existência de uma repintura em outra tonalidade de marrom. 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263656 
 

 

302 

 

Na segunda etapa do estudo, foi removido um fragmento da mesma área, que foi 

transferido para uma lâmina de vidro e analisado em estereomicroscópio. Essa análise 

confirmou os resultados da primeira prospecção, evidenciando a sequência das camadas 

originais e a repintura. 

Os testes de solubilidade tiveram como objetivo identificar o solvente com maior 

eficácia na remoção da sujidade, sem causar danos. Foram utilizados sete tipos de solventes, e 

o Trietanolamina, Triton x, Água deionizada (TTA) mostrou-se mais eficiente na limpeza do 

hábito marrom, da carnação, da capa do livro e dos cabelos. Já para a túnica branca do Menino 

Jesus, as páginas do livro e os lírios, o sabão de resina apresentou melhor desempenho, 

removendo a sujidade incrustada nas áreas brancas, sem comprometer a camada de cor. 

A escultura, construída em suporte de gesso, estava em bom estado de conservação. No 

entanto, o desprendimento de algumas partes comprometia a estética da obra e sua estabilidade 

estrutural. Foi, então, elaborado um mapa de danos, no qual foram identificadas as seguintes 

alterações: sujidades, desprendimentos, presença de material agregado (gesso), perda de 

policromia e repintura. 

Em conversa com a família Iora, ficou decidido que a repintura não seria removida, pois 

já fazia parte da identidade da escultura e passou a ser venerada pela comunidade em seu estado 

atual. No caso analisado, a execução da repintura foi solicitada pela Prefeitura Municipal  

de Coronel Pilar, para atender a pedido dos devotos da comunidade, como um ato de fé, de 

valorização estética e de cuidado com a imagem sagrada, pois estava faltando uma das mãos. 

Nos locais específicos, como dedos, hábito e base, que apresentavam perdas na camada 

pictórica, foram realizados nivelamento, lixamento e reintegração cromática, utilizando tinta 

aquarela na técnica de pontilhismo. 

A base encontrava-se preenchida com gesso, sendo necessário remover esse material, 

para recuperar a originalidade da imagem do Santo. Posteriormente, realizou-se o encaixe das 

duas partes: base e corpo. Com o auxílio de formão e martelo, retirou-se o material mais grosso; 

em seguida, utilizando-se uma espátula dentária, foi possível remover, de forma mais 

minuciosa, os resíduos remanescentes. 

Em uma das laterais da base de madeira, observou-se que o material estava macio. 

Procedeu-se à escavação para verificar possível galeria de insetos xilófagos, mas constatou-se 

que a área havia provavelmente sido queimada por uma vela, pois apresentava odor de fumaça, 

mesmo sendo leve e de cor escura. Toda a parte queimada foi removida, para evitar o 

apodrecimento da madeira. Em seguida, o espaço foi preenchido com massa de nivelamento. 

Aplicou-se piretróide e a peça permaneceu em quarentena por algumas semanas. 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263656 
 

 

303 

 

Para consolidar as duas partes da escultura (corpo e base), removeu-se a base de madeira 

localizada sob o gesso e posicionou-se a imagem de cabeça para baixo. Dessa forma, foi 

possível realizar a fixação, utilizando-se uma barra de inox envergada em formato da letra “U” 

e apoiada nas duas laterais: base e do corpo, consolidadas com gesso e juta. Na área de 

desprendimento, aplicou-se gesso misturado com cola, água e álcool, posicionando a base dos 

pés sobre a base do corpo, deixando secar com pesos. A base de madeira da parte debaixo que 

foi removida apresentava áreas apodrecidas, com risco de comprometer a escultura, e a madeira 

das laterais, motivo pelo qual optou-se por substituí-la por outra, de mesmo tamanho, fixada 

com parafusos. Com a estrutura consolidada, foram executados os procedimentos de 

nivelamento, lixamento e reintegração cromática. 

 Os dedos mínimo e anelar encontravam-se desprendidos; aplicou-se Paraloid B-72 e, 

em seguida, cola branca, para reposicioná-los, realizando o nivelamento das lacunas.  

Para finalizar, aplicou-se verniz em toda a escultura, com o objetivo de criar uma 

camada de proteção, considerando que a intenção da comunidade é manter o Santo no capitel, 

sem proteção de vidro, para que as pessoas possam tocá-lo. Nessa condição, a peça ficará 

exposta a diversos agentes de deterioração, como temperatura incorreta, pois, no estado do Rio 

Grande do Sul, as estações do ano são bem definidas, com temperaturas elevadas no verão e 

baixas no inverno, e oscilações entre períodos úmidos e secos, que provocam variações na 

umidade relativa do ar. 

Figura 4 – Imagens do processo do restauro: remoção do gesso, limpeza química, consolidação das bases 
com barra de inox, nivelamento e reintegrações cromáticas 

 

Fonte: acervo do Lacorpi. 

 

SOLENIDADE DE SANTO ANTÔNIO 

No dia 13 de junho de 2025, o Santo Antônio retornou para seu Capitel. Quando ele 

chegou e foi colocado no seu altar, as pessoas aproximaram-se para fazer suas orações e 

pedidos, tocando-o. Na ocasião, teve uma missa solene, que contou com a participação da 

comunidade, amigos, parentes e devotos.  



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263656 
 

 

304 

 

Houve também a bênção dos pãezinhos, tradição que envolve a história desse Santo. 

Alguns devotos fazem promessas, doam os pães para serem abençoados e distribuídos para as 

pessoas. Após a missa solene, a comunidade festejou com a partilha de pão, salsichão, frango 

assado, chá e café. Uma das autoras teve a oportunidade de participar dessa festividade. 

Figura 5 – Imagens da Solenidade de Santo Antônio, no dia 13 de junho de 2025 

 
 

 

Fonte: acervo da autora. 
 

CONCLUSÃO 

A restauração da escultura de Santo Antônio, situada no Capitel da família Iora, 

demonstrou a importância de preservar bens culturais que, embora muitas vezes à margem das 

grandes instituições patrimoniais, têm profundo valor simbólico, histórico e afetivo 

para as comunidades locais. A intervenção foi conduzida com base em critérios técnicos da 

conservação-restauração, respeitando as especificidades do material, as marcas do tempo e, 

sobretudo, a função devocional da imagem. 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263656 
 

 

305 

 

Durante o processo, a escuta e a colaboração dos membros da família Iora foram 

fundamentais para a definição dos limites da intervenção, em especial na decisão de preservar 

a camada de repintura presente na escultura. As escolhas em processos de restauração não se 

limitam a critérios técnicos, pois também envolvem dimensões culturais, sociais e éticas 

relacionadas ao contexto e aos significados da obra. 

A entrega da escultura sacra de gesso ocorreu em 2025, no dia 13 de junho, em que é 

celebrada a festividade religiosa, reforçando, assim, a importância das ações extensionistas no 

âmbito universitário, que promoveu a restauração e sua reinserção ao uso cultural original. 

Mais do que recuperar a integridade física da peça, o trabalho buscou reconectar a 

escultura à sua dimensão original de fé e pertencimento. A participação ativa da família 

proprietária e a celebração comunitária de reinserção da imagem revelam como o patrimônio 

mantém-se vivo quando cuidado de forma compartilhada. 

Nesse sentido, ações como esta reafirmam o papel social da conservação-restauração e 

das universidades públicas, ao aproximarem conhecimento técnico e sensibilidade cultural, 

promovendo o diálogo entre ciência, memória e devoção. A escultura restaurada volta a ocupar 

seu lugar na paisagem simbólica da comunidade de Sete de Setembro, renovando laços entre 

passado e presente. 

 

REFERÊNCIAS  

BASÍLICA SAN ANTONIO DE PADUA. 1231 Sua morte. Pádova, IT, [2025?]. Disponível em: 
https://www.santantonio.org/en/content/1231-his-death. Acesso em: 22 maio 2025. 

BRANDI, Cesare. Teoria da restauração. Cotia, SP: Editorial, 2008.  

CONVENTO SANTO ANTÔNIO. Devoções. Rio de Janeiro, [2025?]. Disponível em: 
https://franciscanos.org.br/conventosantoantonio/o-
santuario/#:~:text=O%20cord%C3%A3o%20na%20Imagem%20de,quando%20faz%20os%20votos%20perp%C
3%A9tuos. Acesso em: 1 jun. 2025. 

CORONEL PILAR. Prefeitura Municipal. Secretaria Municipal da Educação, Esporte, Cultura e Lazer. Histórias 
de vida. Coronel Pilar: SMECEL, 2019. 

CUNHA, Maria José de Assunção da. Iconografia cristã. Ouro Preto: UFOP/IAC, 1993. 

ESPIRA, Frei Juliano de. Vida de Santo António Confessor ou vida segunda. Trad. de Frei José Afonso Lopes, 
OFM. Braga: Editorial Franciscana, 1996. p. 128-150. 

FAGAN, Elaine Binotto. Quarta colônia: terra, gente e história. Santa Maria: Pallotti, 2015. 

FERNANDES, Urçula Regina Vieira. Festejos de Santo Antônio do bairro da Terra Preta (Manacapuru-Am). 
2016. 286 f. Tese (Doutorado em Sociedade e Cultura na Amazônia) – Universidade Federal do Amazonas, 
Manaus, 2016. 

IORA, Maisa. A história do Capitel Santo Antônio. [Entrevista cedida a] Andreia Salvadori, em 4 de maio de 
2025 às 16h37. 11 mensagens de WhatsApp. 

https://franciscanos.org.br/conventosantoantonio/o-santuario/#:~:text=O%20cord%C3%A3o%20na%20Imagem%20de,quando%20faz%20os%20votos%20perp%C3%A9tuos
https://franciscanos.org.br/conventosantoantonio/o-santuario/#:~:text=O%20cord%C3%A3o%20na%20Imagem%20de,quando%20faz%20os%20votos%20perp%C3%A9tuos
https://franciscanos.org.br/conventosantoantonio/o-santuario/#:~:text=O%20cord%C3%A3o%20na%20Imagem%20de,quando%20faz%20os%20votos%20perp%C3%A9tuos
https://r2.padrepauloricardo.org/gjbwno9uk8ps61zrub05gy4s2aeo


IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263656 
 

 

306 

 

MARCHESAN, Alexandra Pozzatti. Trilha divertida dos capitéis de Nova Palma (RS): a educação patrimonial 
na educação infantil. 2023. 165 f. Dissertação (Mestrado Acadêmico Centro de Ciências Sociais e Humanas) – 
Universidade Federal de Santa Maria, Santa Maria, 2023. Disponível em: 
http://repositorio.ufsm.br/handle/1/28377. Acesso em: 2 jun. 2025. 

MAZZOTTI, Fabiano. O livro do capitel. Bento Gonçalves: Pallotti, 2018. 

MUÑOZ VIÑAS, Salvador. Teoria contemporânea da restauração. Belo Horizonte: EdUFMG, 2021. 

QUITES, Maria Regina Emery; SANTOS, Nelyane Gonçalves. Esculturas devocionais em gesso. Técnicas e 
materiais. Estudos de Conservação e Restauro, Lisboa, v. 5, p. 148-165, 2013. DOI: 
https://doi.org/10.34618/ecr.5.3749. Disponível em: https://revistas.ucp.pt/index.php/ecr/article/view/7893. 
Acesso em: 1 jun. 2025. 

ROTA DOS CAPITÉIS – CAMINHOS DA IMIGRAÇÃO E FÉ. Mapas topográficos, mapas de trilhas e 
imagens de satélite. [S. l.]: Rota dos Capitéis, [2025?]. Disponível em: 
https://www.gaiagps.com/map/?loc=10.0/-51.7036/-
29.1883&pubLink=ITetwn0wZDWuS0AzfmEL0n6H&folderId=4974fc52-9b2a-461c-bec6-780a6abd19fe. 
Acesso em: 1 jun. 2025. 

http://repositorio.ufsm.br/handle/1/28377
https://doi.org/10.34618/ecr.5.3749
https://www.gaiagps.com/map/?loc=10.0/-51.7036/-29.1883&pubLink=ITetwn0wZDWuS0AzfmEL0n6H&folderId=4974fc52-9b2a-461c-bec6-780a6abd19fe
https://www.gaiagps.com/map/?loc=10.0/-51.7036/-29.1883&pubLink=ITetwn0wZDWuS0AzfmEL0n6H&folderId=4974fc52-9b2a-461c-bec6-780a6abd19fe
https://www.gaiagps.com/map/?loc=10.0/-51.7036/-29.1883&pubLink=ITetwn0wZDWuS0AzfmEL0n6H&folderId=4974fc52-9b2a-461c-bec6-780a6abd19fe
https://www.gaiagps.com/map/?loc=10.0/-51.7036/-29.1883&pubLink=ITetwn0wZDWuS0AzfmEL0n6H&folderId=4974fc52-9b2a-461c-bec6-780a6abd19fe


IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263683 
 

307 

 

VALORES MATERIAIS E IMATERIAIS NA FUNDAMENTAÇÃO DE CRITÉRIOS 
PARA INTERVENÇÃO EM ESCULTURA 

 
MATERIAL AND IMMATERIAL VALUES IN THE BASIS OF CRITERIA FOR 

INTERVENTION IN SCULPTURE 
 

VALORES MATERIALES E INMATERIALES EN LA BASE DE LOS CRITERIOS DE 
INTERVENCIÓN EN LA ESCULTURA 

 
Claudia Ferreira Lima Costa1 
claudiaeliezercosta@gmail.com 

Luciana Bonadio2 
lucianabonadio.ufmg@gmail.com 

 
 

RESUMO 

Este artigo objetiva discutir critérios de intervenção de conservação-restauração em objetos 
tridimensionais, à luz de valores materiais e imateriais assimilados em seu percurso histórico. 
O objeto do estudo é uma escultura devocional representando São João Marcos, datada da 
primeira metade do século XVIII, proveniente da Igreja Matriz de Nossa Senhora da Conceição, 
da cidade de Raposos, Minas Gerais. A análise da policromia desta escultura confirmou a 
hipótese de que a obra passou por três momentos históricos de execução técnica: policromia, 
repolicromia e repintura. Nestes estratos, foi possível estabelecer diferenças no que tange à 
qualidade técnica e às particularidades de cada fase. À luz dos aspectos materiais, propôs-se 
intervenções na escultura, mantendo os tempos diferentes da policromia, visando preservar 
valores imateriais – patrimonial, religioso, histórico, artístico, museal – presentes na matéria da 
obra, sem eliminar aspectos agregados ao longo do tempo. 

Palavras-chave: Escultura Devocional; Valores Materiais; Valores Imateriais; 
Conservação-restauração. 

 
ABSTRACT 

 
1 Graduada em Conservação e Restauração de Bens Culturais Móveis, Escola de Belas Artes (EBA), 
Universidade Federal de Minas Gerais (UFMG), com ênfase nos percursos de escultura, pintura e documentos 
gráficos, 2024. Pós-Graduação em Informática na Educação pela Pontifícia Universidade Católica de Minas 
Gerais (PUC Minas), 1997. Graduação em História pela Faculdade de Filosofia e Ciências Humanas da 
Universidade Federal de Minas Gerais (Fafich-UFMG), 1990. Professora de História nas redes pública e 
particular de Belo Horizonte, Minas Gerais. Autora de livros didáticos de História para a primeira fase do Ensino 
Fundamental. Colaboradora do Projeto AcervoF – acervo de equipamentos fotográficos, na EBA-UFMG. 
Experiência na área de conservação-restauração de pinturas e objetos tridimensionais e na montagem de exposições.  
Lattes: https://lattes.cnpq.br/8820074493246339. Orcid: https://orcid.org/0009-0001-1946-2681. 

2 Professora Assistente na EBA-UFMG nas áreas de conservação-restauração de objetos tridimensionais e de 
pintura. Técnico de nível superior – conservação e restauração no Museu de Arte da Pampulha, Fundação 
Municipal de Cultura; atua na preservação dos acervos da instituição e na conservação de exposições 
temporárias. Doutoranda pelo Programa de Pós-Graduação em Artes (PPGArtes), EBA-UFMG, linha de 
pesquisa Preservação do Patrimônio Cultural. Mestre em Artes e Tecnologia da Imagem pelo PPGArtes-EBA-UFMG, 
2002. Especialização em conservação-restauração de bens culturais móveis, pelo Centro de Conservação e 
Restauração de Bens Culturais Móveis (Cecor)-EBA-UFMG, 1996. Graduação em Artes Visuais, 1992. 
Bacharel em Escultura e Desenho, 1999 (EBA-UFMG). Tem experiência na área de Artes, com ênfase em 
conservação-restauração de esculturas e pinturas e de obras de arte contemporânea.  
Lattes: http://lattes.cnpq.br/1896237320930663. Orcid: https://orcid.org/0000-0003-1376-4504. 

mailto:claudiaeliezercosta@gmail.com
mailto:lucianabonadio.ufmg@gmail.com
https://lattes.cnpq.br/8820074493246339
http://lattes.cnpq.br/1896237320930663
https://orcid.org/0000-0003-1376-4504


IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263683 
 

308 

 

This article aims to discuss conservation-restoration intervention criteria for three-
dimensional objects, in light of material and immaterial values assimilated in their historical 
path. The study is based on a devotional sculpture representing São João Marcos, dated 
from the first half of the 18th century, originating from the Igreja Matriz de Nossa Senhora 
da Conceição, in the city of Raposos, Minas Gerais. The analysis of the polychromy of this 
sculpture confirmed the hypothesis that the work underwent three historical moments of 
technical execution: polychromy, repolychromy and repainting. In these strata it was 
possible to establish differences regarding the technical quality and the particularities of 
each phase. In light of the material aspects, we propose interventions in the sculpture 
maintaining different times of polychromy, aiming to preserve immaterial values – 
patrimonial, religious, historical, artistic, museum – present in the material of the work, 
without eliminating aspects added over time. 

Keywords: Devotional Sculpture; Material Values; Immaterial Values; Conservation-
Restoration. 

 
RESUMEN 

Este artículo pretende discutir criterios de intervención de conservación-restauración de 
objetos tridimensionales, a la luz de los valores materiales y inmateriales asimilados en su 
trayectoria histórica. El estudio se basa en una escultura devocional que representa a São 
João Marcos, que data de la primera mitad del siglo XVIII, procedente de la Igreja Matriz 
de Nossa Senhora da Conceição, en la ciudad de Raposos, Minas Gerais. El análisis de la 
policromía de esta escultura confirmó la hipótesis de que la obra pasó por tres momentos 
históricos de ejecución técnica: policromía, repolicromía y repinte. En estos estratos fue 
posible establecer diferencias en cuanto a la calidad técnica y las particularidades de cada 
fase. A la luz de los aspectos materiales, se proponen intervenciones en la escultura, 
manteniendo diferentes tiempos de policromía, buscando preservar valores intangibles – 
patrimoniales, religiosos, históricos, artísticos, museísticos – presentes en el material de la 
obra, sin eliminar aspectos añadidos a lo largo del tiempo. 

Palabras clave: Escultura Devocional; Valores Materiales; Valores Intangibles; 
Conservación-Restauración. 

 

 

INTRODUÇÃO 

O objeto de estudo deste trabalho é a escultura em madeira policromada representando 

São João Marcos (Figuras 1a e 1b), proveniente da Igreja Matriz de Nossa Senhora da 

Conceição, da cidade de Raposos em Minas Gerais.  



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263683 
 

309 

 

Figura 1a – São João Marcos (visão frontal) 

 

Figura 1b – São João Marcos (visão posterior) 

 
Fonte: fotografias de Cláudio Nadalin, 2023. Acervo CECOR. 

A análise iconográfica do São João Marcos revela indumentária eclesiástica típica de 

bispos, identificável pela configuração de suas vestes: mitra, dalmática, capa pluvial, cruz 

peitoral e túnica (Figura 2). A posição das mãos sugere que a representação poderia portar um 

báculo. Uma das peculiaridades observáveis nesta escultura é o relicário incrustado no alamar, 

no qual se encontra um pequeno fragmento sobre veludo vermelho, cuja cavidade é arrematada 

por uma calota de vidro. Esta escultura foi tombada pelo Serviço do Patrimônio Histórico e 

Artístico Nacional (SPHAN), atual Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico Nacional 

(IPHAN), em junho de 19383, sendo registrada no Livro do Tombo das Belas Artes – Lista de 

Bens Tombados e Processos em Andamento (IPHAN, [2025]) –, por meio do tombamento 

integral da edificação e do acervo da Igreja Matriz de Nossa Senhora da Conceição de Raposos. 

Em outro documento do IPHAN, de 1987, a mesma obra foi inventariada sob inscrição nº 

MG/87-029.0009. Este registro reafirma a procedência da escultura, datando-a na primeira 

metade do século XVIII, indicando também que, naquela época, não foram encontradas 

referências iconográficas desta devoção pelos responsáveis técnicos. 

 
3 Na ficha do SPHAN de 1987, no item 23, está registrada a proteção legal da obra em 13/06/1938, em âmbito 
federal, na condição de tombamento em conjunto, Proc. 67 – T/Lº B.A./117/f.21. 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263683 
 

310 

 

Figura 2 – São João Marcos – Identificação dos elementos da indumentária 

 
Fonte: fotografia de Cláudio Nadalin, 2018. Acervo CECOR. 

Em 2018, a obra foi selecionada como objeto de restauração a ser tratado no curso de 

Conservação-Restauração de Bens Culturais Móveis (CCRBCM) da Escola de Belas Artes 

(EBA) da Universidade Federal de Minas Gerais (UFMG) por meio da parceria institucional 

entre o CCRBCM, o Centro de Conservação e Restauração de Bens Culturais (CECOR) e o 

Memorial da Arquidiocese de Belo Horizonte. Entre 2018 e 2019, a escultura de São João 

Marcos foi analisada e recebeu intervenções no suporte e na policromia feitas por estudantes 

do referido curso, tendo também sido objeto de estudo do Trabalho de Conclusão de Curso 

(TCC) apresentado por Giulia Alcântara Cavalcante (2021).  

Partindo do pressuposto de que a compreensão de uma obra de arte decorre não somente 

dos seus aspectos materiais, mas também do reconhecimento de seus valores imateriais, 

analisamos, em TCC apresentado em 2024, os aspectos simbólicos da escultura, objetivando 

indicar ações de conservação-restauração baseadas em critérios discutidos com base nas 

peculiaridades da escultura de São João Marcos, do município de Raposos (Costa, 2024). 

Assim, neste artigo, apresentaremos as principais características da policromia da 

escultura como parte de sua análise material, abordando, na sequência, valores diversos 

agregados no percurso da obra e, por fim, argumentaremos sobre critérios de intervenção 

respaldados pelos valores analisados.   



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263683 
 

311 

 

POLICROMIA DA ESCULTURA DE SÃO JOÃO MARCOS  

O termo policromia é usado metodologicamente para obras tridimensionais que abarcam, 

segundo Gonzáles e Espinosa (2001), camadas aplicadas sobre o suporte usando diferentes 

técnicas pictóricas e decorativas, com ou sem base de preparação, tendo como objetivo proporcionar 

acabamento ou adornamento em esculturas ou elementos arquitetônicos e ornamentais.  

Tendo em vista que o suporte já havia passado pelos tratamentos necessários em anos 

anteriores, em 2024, foram realizados exames globais e pontuais com o objetivo de diagnosticar 

o estado de conservação e ampliar os estudos sobre a policromia da escultura de São João 

Marcos. Neste momento, observamos que se destacavam muitas áreas lacunares na policromia. 

Ao tratar da complexidade estratigráfica de esculturas, Quites (2019, p. 115) assim caracteriza 

as lacunas de policromia:  

As lacunas de superfície são aquelas que possuem uma maior capacidade de 
integração com o conjunto da policromia, pois são perdas de veladuras, camadas de 
ornamentação, brilho das folhas metálicas [...] As lacunas de profundidade [...] expõem 
a característica branca da maioria das preparações de policromia [...] produz(em) um 
efeito que destoa totalmente do conjunto, brilhando e transformando a lacuna numa 
figura de destaque na obra [...] Já a lacuna de profundidade total da policromia expõe 
a madeira e também promove desnível entre a superfície o lenho. 

A policromia da escultura de São João Marcos pode ser caracterizada pela presença de 

lacunas nos três níveis descritos. Tais lacunas podem ter origens diversas, como, por exemplo, 

serem provenientes da movimentação do suporte, da perda de adesão entre as camadas da 

policromia, de abrasão, da remoção de repintura e de repolicromia. Nas regiões de douramento, 

além das lacunas, nota-se a presença de camadas de purpurina, com aspecto bastante escurecido, 

devido ao seu envelhecimento e oxidação.  

Os exames realizados em 2024 permitiram construir um quadro comparativo de 

camadas da policromia, que revelou três referências temporais em relação aos estratos da obra: 

primeiro momento, policromia original; segundo momento, repolicromia; terceiro momento, 

repintura. Além de identificar as três fases, foi possível estabelecer diferenças no que tange à 

qualidade técnica e aos aspectos materiais de cada uma.  

Ramos e Martínez (2001) definem tais conceitos da seguinte forma: policromia é a 

camada que recobre uma obra tridimensional ou parte dela, usando técnicas distintas de 

decoração e acabamento; repolicromia é uma renovação realizada em momento histórico 

diferente da policromia, com intenção de novo uso ou adaptação ao gosto da época; repintura é 

uma intervenção cuja intenção é dissimular ou ocultar danos da policromia, imitando ou 

transformando a policromia. Nos três casos, essa intervenção pode ser parcial ou total.  



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263683 
 

312 

 

Na escultura em estudo, no momento original, a policromia apresenta características 

eruditas, com ornamentações delicadas e de aplicação primorosa, que denotam conhecimentos 

técnicos apurados, especialmente nas decorações em relevo (Figuras 3 e 4). Tais relevos estão 

visíveis em áreas onde foi realizada a remoção de camadas, mas estão presentes também em 

camadas subjacentes e em impressões ou marcas que puderam ser visualizadas nas imagens de 

raios X. O esgrafito presente na dalmática tem regularidade e sofisticação, acompanhando a 

posição das mangas e a movimentação do tecido na indumentária (Figura 5).  

No segundo momento, da repolicromia, foi possível verificar algumas variedades técnicas 

de ornamentação no estofamento: punções, esgrafitos e pintura a pincel. Ainda que tenhamos 

verificado diferentes modelos de punção, são observáveis irregularidades na sua execução, tanto 

na formação dos grafismos quanto na variabilidade das punções, devido à força impressa no 

momento das batidas sobre a camada de douramento (Figura 6). 

Figura 3 – Detalhe do barrado da capa com relevo 

 
Fonte: fotografia de Claudia Lima, 2023. 

Figura 4 – Esgrafito no alamar e na dalmática 

 
Fonte: fotografia de Claudia Lima, 2024. 

 
Figura 15 – Punções em ziguezague no barrado da capa Figura 6 – Esgrafito na estola – lados direito e esquerdo 

  
Fonte: fotografias de Claudia Lima, 2024. 

 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263683 
 

313 

 

Os esgrafitos da repolicromia apresentam disparidades no desenho e na simetria, como é 

o caso da cruz representada na estola (Figura 6) e dos traçados dos desenhos que, comparados 

com os motivos fitomorfos da policromia original, são mais simples e com menor variedade 

temática. Os contornos em pintura a pincel também podem ser relacionados ao segundo momento 

e apresentam-se em esboços de espessuras dissonantes, que não se coadunam com o que foi 

examinado na policromia.    

Os aspectos da repintura são bastante claros, ainda que, atualmente, a maior parte dessas 

camadas tenha sido removida. Sua principal característica é a aplicação irregular e a aparência 

semelhante a tintas industriais contemporâneas, o que pode ser observado, por exemplo, na 

fluorescência de ultravioleta da dalmática, esverdeada na policromia e branca na repintura, e 

também nas áreas escuras, correspondentes à purpurina oxidada aplicada sobre o douramento 

(Figura 7). Não foram realizados exames específicos para identificação desses materiais, mas a 

apresentação desse momento é muito bem definida de acordo com a conceituação de Ramos 

e Martinez (2001, p. 650): “[...] intervenção [...] realizada com a única intenção de dissimular 

ou ocultar danos na policromia [...] e normalmente não respeita os limites da lacuna.”  
Figura 7 – Fluorescência de ultravioleta em 2023 

 
Fonte: fotografia de Cláudio Nadalin, 2023. Acervo CECOR. 

Brandi (2004) discute a dupla historicidade que caracteriza uma obra de arte: o seu 

momento de produção por um artista, num determinado tempo e lugar; e o(s) momento(s) 

seguinte(s) decorrentes da existência do objeto no tempo e lugar presentes. Consoante esse 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263683 
 

314 

 

autor: “O período intermediário entre o tempo em que a obra foi criada e esse presente histórico 

que de modo contínuo se desloca para frente, será construído de outros tantos presentes 

históricos que se tornaram passado, mas de cujo trânsito a obra poderá ter conservado os traços” 

(Brandi, 2005, p. 33). 

As investigações sobre a escultura de São João Marcos indicaram estratos sobrepostos 

na materialidade da obra, que ressaltam a importância da análise material para avançar na 

compreensão deste objeto, notadamente de suas características simbólicas.  

 

VALORES MATERIAIS E IMATERIAIS  

Muñoz Vinãs (2021), na Teoria Contemporânea da Restauração, aponta que a 

Restauração grafada com inicial maiúscula, é a ação que descreve o conjunto das atividades 

próprias do conservador-restaurador, objetivando devolver a um estado anterior as 

características perceptíveis do objeto. Para esse conservador-restaurador, a Restauração não se 

define em função do objeto, visto que, o que lhe atribui valor são características subjetivas 

determinadas pelos sujeitos e não pelo próprio objeto. Estas caraterísticas subjetivas são 

aspectos intangíveis que envolvem a matéria, tangível. 

Os objetos de Restauração são signos de aspectos intangíveis de uma cultura, de 
uma história, de algumas vivências, de uma identidade; signos especialmente 
privilegiados por um coletivo (uma nação, um grupo de nações, um povo, uma 
cidade, uma família, um clube de basquete) ou inclusive por um só indivíduo 
(Muñoz Viñas, 2021, p. 47).  

O autor citado destaca que a aplicação do termo restauração não é suficiente para 

definir a atividade de Restauração conforme conceituou. Por isso, para além da descrição de 

fatos, de intenções ou de técnicas, é necessário atentar para a questão do objeto. De que objeto 

se trata? A Restauração pode ocupar-se de objetos diversos, geralmente valorados com base em 

conceitos, como antiguidade, artisticidade, historicidade, originalidade, autenticidade, entre 

outros. Ao discutir a definição de quais objetos seriam passíveis de uma ação de restauração, 

Muñoz Viñas  (2021, p. 42-43) propõe:  

[...] elaborar uma teoria que permita identificar de forma precisa cada um dos “objetos 
de Restauração” é um rigor impossível, porque de fato, cada pessoa pode afirmar ou 
crer que “restaura” o que deseja [...] A única forma realmente precisa de caracterizá-los 
consistiria em enumerá-los um a um, isto é, renunciar a encontrar um código, um 
padrão sobre o conceito. 

A escultura de São João Marcos agregou, ao longo de sua existência, uma vasta gama 

de valores materiais e imateriais que tornaram única esta obra. Assim, discorreremos sobre 

alguns desses aspectos, visando arrolar critérios para propostas de intervenção. 

 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263683 
 

315 

 

Valor Patrimonial  

Desde 1938, a escultura de São João Marcos é um patrimônio tombado, conforme 

inscrição nº MG/87-029.0009. Este bem foi tombado em conjunto com outros que pertenciam 

à Matriz de Nossa Senhora da Conceição, logo após a fundação do SPHAN, órgão federal de 

identificação e proteção do patrimônio cultural brasileiro, criado oficialmente em 13 de janeiro 

de 1937, pela Lei nº. 378 (Castriotta, 2009). No bojo da criação do SPHAN, foi estabelecido o 

Decreto-Lei n° 25, de 30 de novembro de 1937 (Brasil, 1937) – momento em que a obra foi 

tombada –, que versa sobre a proteção do patrimônio histórico e artístico nacional e assim o 

define em seu artigo 1º:  

 
Constitui o patrimônio histórico e artístico nacional o conjunto de bens moveis e 
imóveis existentes no País e cuja conservação seja de interesse público, quer por sua 
vinculação a fatos memoráveis da história do Brasil, quer por seu excepcional valor 
arqueológico ou etnográfico, bibliográfico ou artístico (Brasil, 1937). 

 

Ao longo do século XX, o conceito de patrimônio foi influenciado pelas ideias de Riegl 

(2014), que inovou ao atribuir valores e componentes simbólicos ao campo do patrimônio, 

descentralizando o foco da materialidade: “[...] a denominação de ‘monumentos’, usada para 

essas obras, deve ser entendida não em sentido objetivo, mas em sentido subjetivo. Seu 

significado e importância não provêm da sua destinação original, mas daquilo que nós sujeitos 

modernos atribuímos a eles” (Riegl, 2014, p. 36). 

Segundo Castriotta (2009), as modificações no campo do patrimônio ampliaram este 

conceito, expandindo ainda mais os seus sentidos para o âmbito dos valores, abarcando 

aspectos tangíveis e intangíveis do bem cultural. O que inicialmente era abrangido pela 

excepcionalidade estética e pela memória histórica, avança para o campo da cultura e das 

mentalidades, passando de “[...] uma noção restrita e bastante delimitada de ‘patrimônio 

histórico e artístico’ para uma noção muito ampliada – e, às vezes proteiforme – de 

‘patrimônio cultural’.” (Castriotta, 2009, p. 96). 

Neste contexto, a escultura objeto deste estudo tem seu valor de patrimônio reconhecido 

oficialmente na primeira metade do século XX, valor que foi reforçado e renovado no século 

XXI, ao ser eleita, em 2018, objeto de Restauração pela representação da Igreja Matriz de Nossa 

Senhora da Conceição. Nesse momento, a obra saiu de uma condição de relativo apagamento 

em um quarto da casa paroquial e, por decisão de sujeitos, teve seu valor de patrimônio 

corroborado, ao ser encaminhada ao CCRBCM.   



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263683 
 

316 

 

Desta escolha, mediada pelo Memorial da Arquidiocese de Belo Horizonte, resultaram 

as pesquisas realizadas entre 2018 e 2024. Tais estudos resgataram valores esvanecidos pela 

metafórica e literal poeira do tempo que se assentou sobre a escultura de São João Marcos. 

 

Valor Religioso 

A escultura de São João Marcos não pertence ao conjunto de obras que ocupavam os 

retábulos da Igreja Matriz de Nossa Senhora da Conceição nas últimas décadas. Por muito 

tempo, a obra ficou em um depósito na casa paroquial, sem ser exposta ao público. Esta 

condição, provavelmente, relaciona-se ao fato de que, na região de Raposos, essa devoção não 

registrava culto ativo e nem preservava a memória da possível origem dessa representação, 

ainda que conservasse sua identificação grafada na base da escultura.  

Quites (2019), com base nos conceitos apresentados por Myrian Serck-Dewaid de 

esculturas de “culto vivo” e outras que não possuem culto vivo, classifica as obras eclesiásticas 

em imagens devocionais “ativas ou inativas”. Assim, “[...] uma imagem ‘sem devoção’, num 

nicho, numa sacristia ou até mesmo escondida debaixo de escadas de um trono de altar [...] não 

pode ser chamada, no momento, de imagem devocional ou de ‘culto ativo’.” (Quites, 2019, p. 55). 

Conforme a classificação da autora citada, embora faça parte da imaginária religiosa, o 

fato de não possuir culto ativo na Igreja Matriz de Nossa Senhora da Conceição de Raposos, 

aproxima a escultura da condição simbólica de obra de arte ou de objeto histórico. Ainda que 

avaliada nesta condição, até o momento, esta obra é a única representação de São João Marcos 

identificada em Minas Gerais.  

Entre 1986 e 2002, Célio Macedo Alves inventariou imagens guardadas em igrejas 

mineiras tombadas pelo IPHAN (Coelho, 2005). Das 1.662 imagens levantadas, há somente 

uma de São João Marcos identificada, que pertence à Igreja Matriz de Nossa Senhora da 

Conceição da cidade de Raposos, tombada em conjunto pelo SPHAN em 1938. Mesmo sem 

devoção ativa, a escultura não perdeu seu significado religioso. Afinal, trata-se da representação 

de um santo que guarda um elemento caro aos preceitos católicos: a relíquia, como uma 

presença divina e milagrosa.  

 

Valor Histórico 

Ao ser alçada à condição de patrimônio tombado pelo SPHAN em 1938, a obra alcançou 

o reconhecimento de seu valor histórico e artístico, conforme conceituação vigente à época.  



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263683 
 

317 

 

Os estudos conduzidos por Bonadio, Cavalcante e Moura (2020) trouxeram à tona a 

iconografia e a hagiografia de São João Marcos, a origem dessa devoção na cidade de Braga, 

Portugal, e sua relação com a obra de Raposos.  

Em 2024, foi localizado um documento original com referência a uma antiga capela em 

Raposos dedicada a este santo, que foi demolida por volta de 1755, para dar lugar à Capela de 

Nossa Senhora do Rosário, ainda presente no local. Este documento do século XVIII deu pistas 

de que a escultura guardada anteriormente sem culto ativo na Igreja Matriz de Nossa Senhora 

da Conceição ocupou o imaginário e teve lugar de devoção em algum momento do referido 

século naquela região.  

Com base nessas informações, restou buscar alguma relação direta entre o município 

mineiro e a Misericórdia de Braga, onde se encontram as relíquias do santo. A pesquisa 

desenvolvida por Costa (2024) apontou que o terreno onde se localizava a capela original 

pertenceu a um bracarense que se casou e teve quatro filhos na região de Nova Lima, cidade 

vizinha, no terceiro quartel do século XVIII. A expectativa de que a escultura teria origem em 

Braga e as possibilidades para aprofundamento dessa pesquisa colocaram-se no horizonte da obra.  

Os dados levantados sobre a escultura de São João Marcos ampliaram seu valor histórico 

antes ressaltado principalmente por seu valor de antiguidade. Como objeto historiográfico, a 

obra recompôs parte da história do município, até então desconhecida, além de evocar sentidos 

e funções para a cultura religiosa em torno da devoção. A relíquia presente no alamar é uma 

presença material, e também simbólica, visto que carrega em si o emblema da veneração ao 

santo dos milagres de cura de doenças, conforme os estudos sobre a devoção na cidade de Braga 

(Duarte, 2021). 

 

Valor Artístico 

A análise material da obra permitiu caracterizar momentos diferentes da policromia, 

sem que tenha havido uma descaracterização da representação original de São João Marcos 

que, mesmo não possuindo culto ativo, preservou sua identificação. A obra guarda em si as 

marcas de sua história e das intervenções realizadas sobre ela como parte de sua existência 

material e artística. 

Os relevos observados na escultura de São João Marcos foram construídos acima da 

camada pictórica, num procedimento que imita bordados sobre uma superfície lisa. A folha de 

ouro aplicada sobre este relevo é fixada com mordente e não recebe brunimento, ficando com a 

aparência fosca. Essa ornamentação é representativa de expressões artísticas do estilo Rococó, no 

século XVIII, em Portugal, especialmente pela decoração com relevos imitando tecidos do tipo 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263683 
 

318 

 

[...] gorgorões de seda de bordados fartos de enrolamentos miúdos, que cobrem o 
campo dos tecidos, fazendo palpitar as suas superfícies douradas sobre os fundos de 
cor lisa. O relevo desses enrolamentos não se compara com os anteriores, tão 
característicos do estilo Nacional. Estamos aqui numa nova estética, que alia o oriental 
e o intimismo no estilo Rocalha, que marca particularmente o reino de D. José (1750-
1777). (Le Gac, 2006, p. 61-62). 

 

Para além disso, a escultura apresenta a memória de técnicas decorativas na policromia 

e na repolicromia, que permeiam parte importante da expressão artística do barroco mineiro 

setecentista: douramentos, relevos, punções, esgrafitos e pintura a pincel.  

 

Valor Museal  

De acordo com Muñoz Viñas (2021, p. 161), “[...] os objetos de Restauração podem 

cumprir funções muito diversas, ainda que somente uma parte delas sejam funções tangíveis ou 

fisicamente perceptíveis”. 

Ao longo de sua existência, a escultura de São João Marcos assumiu funções 

diferentes, podendo-se notar a alteração de sua função signo, quando os novos valores se 

sobrepõem aos valores primários ou originais, a exemplo de esculturas religiosas que deixam 

de ser objetos de evangelização, devoção ou doutrinamento e passam a se identificar como 

obras de arte de valor histórico ou patrimonial. Na função simbólica, estes signos do passado 

transportam-se para o presente com interpretações e expressões de novos valores implícitos, 

que são projetados sobre o objeto.  

A indicação de que a obra não assumirá lugar nos espaços retabulares da Igreja Matriz 

de Nossa Senhora da Conceição, sendo provável que ocupe um espaço de exposição no futuro, 

destaca uma nova função para ela, qual seja a manutenção da memória religiosa de uma 

determinada comunidade. 

Neste sentido, o resgate do objeto, eclipsado por muitos anos pela falta da referência 

devocional em Raposos, direciona para um novo valor com base na expectativa de exposição 

da obra em formato museológico, o que tende a evidenciar outros valores granjeados pela 

escultura ao longo de mais de dois séculos. 

DISCUSSÃO DE CRITÉRIOS E PROPOSTA DE INTERVENÇÃO 

A análise de valores que podem estar associados à escultura de São João Marcos é 

fundamental para orientar e justificar a tomada de decisões quanto às intervenções propostas 

para a preservação deste bem eclesiástico.  



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263683 
 

319 

 

Ao propor uma Teoria Contemporânea da Restauração, Muñoz Viñas (2021)  

desenvolve os conceitos de objetividade e subjetividade, quando coloca o(s) sujeito(s) como 

elemento(s) fundamental(is), tanto quando se trata de eleger o que deve ser identificado 

como objeto de preservação quanto sobre as escolhas dos sujeitos a propósito de intervenções 

de Restauração. 

Considerando que as propostas de intervenção sobre uma obra são necessariamente fruto 

de escolhas embasadas em critérios eleitos, tal fato consistiria em uma opção subjetiva. 

Contudo, tal subjetividade não deve ser absoluta e deve subsidiar a consideração de valores e 

funções diversas que um objeto pode ter, o que Muñoz Viñas (2021) chama de 

intersubjetividade. Diante da impossibilidade de uma ação plena de objetividade, esse autor 

coloca a questão de quais critérios podem nortear a Restauração. 

Ainda que se suponha que existem os meios para alcançar um conhecimento exato do 
objeto em um de seus múltiplos estados evolutivos, a escolha de um em detrimento 
de outros é sempre resultado de preferências subjetivas, conjunturais, fruto um estado 
de opinião concreto [...] falar em Restauração objetiva é uma ilusão [...] Somente há 
uma exceção possível, que consiste em optar pelo único estado positivo e 
indiscutivelmente autêntico: o estado atual (Muñoz Viñas, 2021, p. 111). 

O conceito de autenticidade, conforme discutido pelo autor citado, considera que todas 

as fases pelas quais passou um objeto são testemunhos autênticos de sua história, sendo, por 

isso, um aspecto subjetivo e qualificado pelo sujeito observador no seu tempo presente. Assim, 

em relação ao estado autêntico que se pretende manter ou revelar na obra, “[...] é o restaurador 

[...] quem escolhe qual estado, dentre os muitos que o objeto atravessou desde a sua criação, é 

mais autêntico e também é quem decide se vale a pena sacrificar um pelo outro” (Muñoz Viñas, 

2021, p. 102). A Restauração não é, segundo o autor citado, uma atividade neutra; ela será 

sempre pautada por escolhas técnicas e também ideológicas, porque, quando se restaura algo, 

isso é realizado para os sujeitos e não para os próprios objetos. 

O estado atual da escultura de São João Marcos aponta para o que Quites (2019) 

classificou como anacronismo da policromia, isto é, a obra encontra-se em diferentes níveis 

cronológicos, não existindo correspondência com um único momento. Em oposição a isso, essa 

autora define o sincronismo como o momento em que se identifica que as camadas de policromia 

pertencem à mesma época. 

Essa condição da obra demanda reflexões teóricas sobre remoção de camadas de 

repolicromia e repintura e sobre o tratamento de grandes lacunas. Questiona-se, então: A policromia 

será mantida na condição anacrônica ou sincrônica? Qual estado autêntico pretende-se destacar 

ou manter? 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263683 
 

320 

 

Quando trata da Restauração, García Morales (2019), baseado em concepção de 

Aristóteles, apresenta o conceito de identidade como atributo que confere a um objeto 

particularidades que o tornam único. Para esse autor: 

O “problema” da Restauração é um problema de conservação/restauração da identidade: 
aquelas propriedades ou atributos de uma obra que a diferenciam das demais e que a 
definem como “única”. Todas as teorias visam definir quais são os limites que 
garantem a identidade. 
A restauração envolve uma alteração que deve garantir que o objeto alterado 
(Restaurado) permaneça o mesmo; quer dizer: preserve sua identidade. Aristóteles 
definiu a forma de se referir a qualquer coisa no mundo com base no que chamou de 
“causas” [...] 
A identidade do objeto, portanto, é determinada pela sua matéria, forma, eficiência e 
função. A causa material determina do que uma coisa é feita; a causa formal: a disposição 
ou forma de uma coisa; a causa eficiente: como uma coisa passa a existir; e a causa 
final: a função ou objeto de uma coisa. Segundo Aristóteles, se estas quatro causas 
permanecerem após a mudança, o objeto permanece o mesmo (García Morales, 2019, 
p. 9, tradução nossa).4 

O conceito de identidade, como apresentado pelo autor, aplica-se muito bem à escultura 

de São João Marcos, sendo possível indicar atributos que a definem como “única”, 

característica que foi bastante reforçada por sua história e materialidade ímpares. Assim, novas 

questões apresentam-se: Como a restauração dessa escultura poderá manter sua identidade pelo 

reconhecimento de sua matéria, forma, eficiência e função? O que preservar? O que remover? 

O que reintegrar? 

À luz dos aspectos imateriais, proporemos intervenções na escultura mantendo tempos 

diferentes da policromia com vistas a preservar aspectos presentes na matéria da obra, 

assumindo que a manutenção de momentos distintos, quando se trata da remoção de repinturas 

ou mesmo de repolicromias, pode ser considerada inadequada e sob risco de cometimento de 

anacronismo.  

 

Por que Manter Tempos Diferentes na Obra de Raposos?  

Do ponto de vista material, a análise dos estratos de policromia da obra revelou a presença 

de três momentos históricos com diferenças que foram identificadas no estudo. O diagnóstico do 

estado de conservação da obra, notadamente da policromia, registra a visualização de lacunas 

 
4 El “problema” de la Restauración es un problema de conservación/restauración de la identidad: aquellas 
propiedades o atributos de una obra que la hacen diferente del resto y que la definen como “única”. Todas las 
teorías pretenden definir cuáles son los límites que garantizan la identidad.  
La Restauración supone un cambio que debe garantizar que el objeto cambiado (Restaurado) siga siendo el 
mismo; es decir: conserve su identidad. Aristóteles definió la manera de referirse a cualquier cosa en el mundo 
en base a lo que denominó “causas” [...] 
La identidad del objeto, por lo tanto, está determinada por su materia, forma, eficiencia y función. La causa 
material determina de qué está hecha una cosa; la causa formal: la disposición o forma de una cosa; la causa 
eficiente: cómo llega a existir una cosa; y la causa final: la función u objeto de una cosa. Según Aristóteles, si 
estas cuatro causas permanecen después del cambio, el objeto sigue siendo el mismo.  



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263683 
 

321 

 

com extensões e profundidades diversas, bem como a presença de vestígios de repintura que 

sobressaem na visão global da escultura. Assim, entendemos que é importante remover os 

vestígios da repintura nos locais em que ela não é predominante.  

Com relação à repolicromia, entendemos que sua remoção levará ao descarte de 

representações estilísticas típicas de esculturas policromadas nos séculos XVIII e XIX em 

Minas Gerais, notadamente as técnicas decorativas sobre o douramento, além de assumir o risco 

de aumentar as áreas lacunares, sem encontrar o que chamamos de original.  

De outro ponto de vista, a policromia, descrita como bastante erudita, carrega, para além 

da importância dos critérios de origem, a presença de elementos decorativos ímpares, a exemplo 

dos relevos com douramento mate. Assim, a preservação dos três momentos manterá exemplares 

do percurso histórico do objeto, com indicações de aprofundamento em outros campos de estudo, 

como o das técnicas decorativas nesta e em outras esculturas do mesmo período. 

No que diz respeito ao reconhecimento da imagem, da matéria e da história da escultura 

de São João Marcos, podemos afirmar que a iconografia não será alterada pelas intervenções. 

Mesmo tendo sua função devocional modificada ao longo do tempo, a função principal, qual 

seja a representação eclesiástica e seu valor religioso, não se alteraram, apresentando-se uma 

nova função, que é a museal, além de preservar a representatividade estilística dos momentos 

da policromia e da repolicromia. 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Ao longo da pesquisa, procuramos reconstruir o caminho percorrido pela escultura de 

São João Marcos, por entendermos que todo objeto é histórico e não pode ser compreendido 

sem considerar os seus tempos.  

As hipóteses e os dados levantados ultrapassaram a história da obra, contribuindo para 

o resgate de uma parte da memória do município de Raposos, potencializando o valor desta 

escultura no que tange ao seu caráter histórico e religioso.  

A análise material da policromia da obra reiterou a importância de considerar cada 

camada como componente de vários presentes históricos sobrepostos, sendo que todos 

podem representar momentos autênticos no percurso da escultura. Esta investigação 

possibilitou a construção de um panorama de três tempos na policromia da escultura de São 

João Marcos, reforçando o dinamismo e as interações que podem envolver objetos eleitos 

para Restauração. 

As relações estabelecidas entre os valores artístico, histórico, patrimonial, religioso e 

museal que permeiam o objeto desta pesquisa reiteraram a importância desses componentes 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263683 
 

322 

 

para o estabelecimento dos critérios que vão nortear propostas de intervenção. A adoção de 

critérios baseados em valores diversos equilibra a dicotomia subjetividade versus objetividade 

na Restauração e pode respaldar as escolhas do restaurador, respeitando a identidade e o 

reconhecimento da matéria, da imagem e da história do objeto. 

Os estudos desenvolvidos sobre a escultura de São João Marcos não esgotaram as 

possibilidades de pesquisa nos aspectos abordados ou em outros não indicados. Uma 

Restauração sempre tem impactos sobre o objeto e implica em escolhas, tanto técnicas quanto 

ideológicas. Por isso, como visto, a Restauração está relacionada aos sujeitos e não ao objeto 

na sua forma pura, disso decorrem os aspectos intersubjetivos que envolvem quem produz, 

quem cuida e quem são os usuários dos objetos de Restauração.  

 

REFERÊNCIAS 

BONADIO, Luciana; CAVALCANTE, Giulia Alcântara; MOURA, Maria Tereza Dantas. Estudo iconográfico 
sobre a imagem de São João Marcos do Município de Raposos, Minas Gerais/Brasil. Imagem Brasileira, Belo 
Horizonte, n. 10, p. 84-91, 2020.  

BRANDI, Cesare. Teoria da Restauração. Cotia, SP: Ateliê Editorial, 2004. (Coleção Artes&Ofícios). 

BRASIL. Presidência da República. Decreto-Lei no 25, de 30 de novembro de 1937. Organiza a proteção do 
patrimônio histórico e artístico nacional. Rio de Janeiro: Casa Civil, 1937. Disponível em: 
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/decreto-lei/del0025.htm. Acesso em: 25 abr. 2024. 

CASTRIOTTA, Leonardo Barci. Patrimônio cultural: conceitos, políticas, instrumentos. São Paulo: 
Annablume, 2009. 

CAVALCANTE, Giulia Alcântara. Reflexão teórica sobre o processo de remoção de repintura: estudo de caso 
da escultura de São João Marcos da Igreja Matriz de Nossa Senhora da Conceição do Município de 
Raposos/MG. 2021. Monografia (Trabalho de Conclusão de Curso de Conservação-Restauração de Bens 
Culturais Móveis) – Universidade Federal de Minas Gerais, Belo Horizonte, 2021. 

COELHO, Beatriz (org.). Devoção e arte: imaginária religiosa em Minas Gerais. São Paulo: EDUSP, 2005. 

COSTA, Claudia Ferreira Lima. Valores materiais e imateriais na fundamentação de critérios para intervenção 
em escultura. 2024. Monografia (Trabalho de Conclusão do Curso de Conservação-Restauração de Bens 
Culturais Móveis) – Universidade Federal de Minas Gerais, Belo Horizonte, 2024. 

DUARTE, Eduardo. O culto e a iconografia de São João Marcos de Braga, em Portugal e no Brasil. Imagem 
Brasileira, Belo Horizonte, n. 11, p. 67-77, 2021. 

GARCÍA MORALES, Lino. Teoría de la conservación evolutiva: Conservación y restauración del arte de los 
nuevos medios (Spanish Edition). Books on Demand. Edição do Kindle, 2019. 

GONZÁLEZ, Marisa Gómez; ESPINOSA, Teresa Gómez. Diagnóstico y metodología de restauración en la 
escultura policromada. Revista Arbor, Madrid, ES, v. 169, n. 667-668, p. 613-644, 2001. 
DOI: https://doi.org/10.3989/arbor.2001.i667-668.903. Disponível em: 
https://arbor.revistas.csic.es/index.php/arbor/issue/view/68. Acesso em: 11 maio 2023. 

INSTITUTO DO PATRIMÔNIO HISTÓRICO E ARTÍSTICO NACIONAL. Lista dos Bens Tombados e 
Processos em Andamento (atualizado em agosto/2025). Brasília; IPHAN, [2025]. 

https://doi.org/10.3989/arbor.2001.i667-668.903
https://arbor.revistas.csic.es/index.php/arbor/issue/view/68
http://portal.iphan.gov.br/uploads/ckfinder/arquivos/2025_08_SITE_T.xlsx
http://portal.iphan.gov.br/uploads/ckfinder/arquivos/2025_08_SITE_T.xlsx


IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263683 
 

323 

 

LE GAC, Agnès. A utilização de compostos à base de cera na escultura policromada dos séculos XVII e XVIII 
em Portugal. Imagem Brasileira, Belo Horizonte, n. 3, p. 41-68, 2006. 

MUÑOZ VIÑAS, Salvador. Teoria contemporânea da restauração. Belo Horizonte: EdUFMG, 2021. 

QUITES, Maria Regina Emery. Esculturas devocionais: reflexões sobre critérios de conservação-restauração. 
Belo Horizonte: São Jerônimo, 2019. 

RAMOS, Rosaura García; MARTÍNEZ, Emilio Ruiz de Arcaute. La escultura policromada. Criterios de 
intervención y técnicas de estudio. Revista Arbor, Madrid, ES, v. 169, n. 667-668, p. 645-676, 2001. Disponível 
em: https://arbor.revistas.csic.es/index.php/arbor/issue/view/68. Acesso em: 11 maio 2023. 

RIEGL, Alois. O culto moderno dos monumentos: a sua essência e a sua origem. Tradução de Werner Rothschild 
Davidsohn e Anat Falbel. São Paulo: Perspectiva, 2014.  

 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263704 
 

324 

 

CONSERVAÇÃO-RESTAURAÇÃO DA ESCULTURA DE NOSSA SENHORA DAS 
DORES DA CATEDRAL DE PELOTAS 

 
CONSERVATION-RESTORATION OF THE SCULPTURE OF NOSSA SENHORA DAS 

DORES IN THE THE CATHEDRAL OF PELOTAS 
CONSERVATION-RESTORATION OF THE SCULPTURE OF OUR LADY OF SORROWS 

IN THE CATHEDRAL OF PELOTAS 
 

CONSERVACIÓN-RESTAURACIÓN DE LA ESCULTURADE NOSSA SENHORA DAS 
DORES EN LA CATEDRAL DE PELOTAS 

CONSERVACIÓN-RESTAURACIÓN DE LA ESCULTURA DE NUESTRA SEÑORA DE LOS 
DOLORES EN LA CATEDRAL DE PELOTAS 

 
Daniele da Fonseca1 

daniele.fonseca@ufpel.edu.br  
 

Pamela dos Santos2  
pamelaks@live.com 

 
 

RESUMO  

Este artigo apresenta o trabalho de conservação-restauração realizado na escultura em madeira 
policromada representando Nossa Senhora das Dores, pertencente ao acervo escultórico da 
Catedral Metropolitana São Francisco de Paula, da cidade de Pelotas. Por meio de pesquisa 
documental e qualitativa, realizou-se levantamento histórico cultural da imagem integrante da 
celebração religiosa via-sacra. Tendo conhecimento da relação com os fiéis, realizou-se o 
processo de conservação-restauração da obra. Após documentação fotográfica, foram realizados 
exames que demonstraram a técnica construtiva e seu atual estado de conservação. As 
intervenções iniciaram com o acréscimo de áreas faltantes do suporte, nivelamento das áreas de 
perda da camada de policromia e, posteriormente, sua reintegração cromática. Propôs-se o 
acondicionamento do manto original de Nossa Senhora, que apresentava danos, devido às 
condições inadequadas de armazenamento, obtendo-se, como resultado, a integridade do seu 
aspecto, possibilitando sua permanência nas atividades religiosas e garantindo sua identificação 
e fruição por parte da comunidade. 

Palavras-chave: Conservação-Restauração; Conservação e Restauração; Escultura de 
Madeira; Nossa Senhora das Dores.  

 
ABSTRACT 

This paper presents the conservation-restoration work done on the polychrome wood sculpture 
representing Nossa Senhora das Dores, belonging to the sculpture collection of the Metropolitan 
Cathedral São Francisco de Paula, in the city of Pelotas. A cultural and historical survey through 
documental and qualitative research was carried out on the image, which is part of the Via 

 
1 Doutora em Memória Social e Patrimônio Cultural, Universidade Federal de Pelotas (UFPel). Mestra em 
Arquitetura e Urbanismo, Universidade Federal da Bahia (UFBA). 
Lattes: http://lattes.cnpq.br/1674659422124281. Orcid: https://orcid.org/0000-0003-2953-8405 

2 Mestranda em Memória Social e Patrimônio Cultural, Universidade Federal de Pelotas (UFPel). 
Conservadora-restauradora de bens culturais móveis (UFPel).  
Lattes: http://lattes.cnpq.br/1900046520741137. Orcid: https://orcid.org/0009-0009-4362-9427 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263704 
 

325 

 

Crucis celebration. Knowing about the relationship between the image and the believers, the 
conservation-restoration process of the work was carried out. After the photographic 
documentation, interventions were started by adding missing areas of the support, leveling areas 
where polychrome layer was lost, and carrying out its chromatic reintegration. A proposal was 
also made for the conditioning of the original mantle of Our Lady, which presented damage due 
to inadequate storage conditions. As a result, the integrity of the property's appearance was 
obtained, allowing its permanence in religious activities and ensuring its identification and 
enjoyment by the community. 

Keywords: Conservation-Restoration; Conservation and Restoration; Wood Sculpture; Our 
Lady of Sorrows. 

 

RESUMEN 

Este artículo presenta el trabajo de conservación-restauración realizado en la escultura de 
madera policromada que representa a Nuestra Señora de los Dolores, perteneciente al acervo 
escultórico de la Catedral Metropolitana São Francisco de Paula, en la ciudad de Pelotas. A 
través de una investigación documental y cualitativa, se realizó un levantamiento histórico 
cultural de la imagen que forma parte de la celebración religiosa del Vía Crucis. Conocida la 
relación con los fieles, se llevó a cabo el proceso de conservación-restauración de la obra. Tras 
la documentación fotográfica, se iniciaron las intervenciones, mediante la adición de zonas 
faltantes del soporte, la nivelación de las zonas de pérdida de la capa polícroma y, 
posteriormente, su reintegración cromática. También se propuso el acondicionamiento del 
manto original de la Virgen, dañado debido a las inadecuadas condiciones de almacenamiento. 
Como resultado, se obtuvo la integridad del aspecto del bien, posibilitando su permanencia en 
las actividades religiosas y asegurando su identificación y disfrute por parte de la comunidad. 

Palabras-clave: Conservación-Restauración; Conservación y Restauración; Escultura en 
Madera; Nuestra Señora de los Dolores. 

 

 

INTRODUÇÃO 

Desde sua entrada na Catedral Metropolitana São Francisco de Paula, em 1817, como 

resultado de uma encomenda realizada à cidade do Porto, Portugal, a escultura de Nossa 

Senhora das Dores é parte integrante da encenação realizada durante a celebração da Via Sacra 

na cidade de Pelotas (RS). De acordo com os registros do Livro Tombo da Catedral (1912), a 

encomenda foi composta pela escultura de Nossa Senhora das Dores, suas alfaias, peruca, coroa 

e punhal de prata e seu andor. Trata-se, portanto, de escultura de vulto, com braços articulados, 

que ainda conserva parte de suas vestes originais: túnica, manto e lenço.  

Duzentos e cinco anos depois, a escultura ainda apresenta integridade estrutural, apesar 

de alguns dedos quebrados e uma rachadura no ombro esquerdo, consequência de tensões 

provocadas pelo movimento da articulação do braço. No entanto, era na policromia da carnação 

do rosto que estava evidente o maior problema: craquelados e áreas de perda haviam sido 

recobertos por sucessivas camadas de repintura. As tentativas de dissimular as áreas de perda 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263704 
 

326 

 

não tiveram sucesso, e os danos insistiam em reaparecer, tornando-se visíveis os 

desprendimentos da camada pictórica da face da imagem, não condizentes com sua iconografia. 

Suas vestes originais apresentavam alguns danos decorrentes do uso e armazenamento que, ao 

não ter compromisso com sua conservação, o veludo do manto apresentava-se marcado pelas 

dobras sobre o próprio bordado.  

O estudo aqui apresentado é relevante, por mostrar a intervenção realizada sobre a 

escultura, a fim de restaurar a carnação do rosto. A imagem ainda é utilizada anualmente pela 

comunidade pelotense nas comemorações da Via Sacra, possui relação de identidade com os 

fiéis e faz parte de um fato histórico e cultural da cidade. Tais características suscitaram 

múltiplas questões que perpassaram desde sua história (origem, atribuição, reconhecimento e 

temporalidade), até as intervenções sofridas anteriormente, para que a sua permanência nas 

celebrações se perpetuasse (repinturas sobre as áreas de perda, estabilização da rachadura por 

meio da inserção de pinos e utilização de adesivos para aderir a peruca). 

Após estabelecer o referencial documental e bibliográfico, o trabalho buscou sanar os 

problemas estéticos resultantes das perdas da policromia no rosto e dos dedos, além de projetar 

método para acondicionar suas alfaias. A apresentação das sessões deste artigo segue parte da 

metodologia proposta no documento Intervenções em Bens Culturais Móveis e Integrados à 

Arquitetura: Manual de Elaboração de Projetos editado pelo Instituto do Patrimônio Histórico 

e Artístico Nacional (IPHAN, 2019) e no Estudo da Escultura Devocional em Madeira (Coelho; 

Quites, 2014). 

 

IDENTIFICAÇÃO E CONHECIMENTO DE NOSSA SENHORA DAS DORES 

Nesta seção, é apresentada a identificação, para estudo e registro, da obra intitulada 

Nossa Senhora das Dores, pertencente ao acervo da Catedral Metropolitana São Francisco de 

Paula, de Pelotas (RS). Após o processo de conservação-restauração realizado, acompanhou-se 

a obra durante a procissão da Via Sacra do ano de 2023, visando registrar o momento de 

celebração em que a escultura é utilizada. 

 

Historicidade e Devoção à Obra 

A igreja Catedral Metropolitana de Pelotas atesta, em seu Livro Inventário, a origem da 

escultura de Nossa Senhora, a qual foi adquirida por meio de uma encomenda por parte de 

Domingos de Castro Antiqueira, barão e visconde com grandeza de Jaguari. Sendo Antiqueira 

o primeiro charqueador de Pelotas, foi um dos maiores patrocinadores da construção da 

Catedral São Francisco de Paula, lugar em que repousa seus restos mortais. A encomenda teria 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263704 
 

327 

 

sido feita à cidade do Porto, em Portugal e a obra teria custado mil e setecentos réis (Catedral 

de Pelotas, 1914).  

Nascimento (1982, p. 50) apresenta um relato minucioso sobre datas de aquisição e valor 

pago por essa escultura e a do Senhor Morto, a serem utilizadas na Semana Santa:  

Foi no ano de 1817, sendo Provedor Domingos de Castro Antiqueira que, pela 
primeira vez, realizaram-se todas as cerimônias da Semana Santa. A igreja já possuía 
as belas imagens do Senhor Morto e de Nossa Senhora da Soledade, mandadas vir do 
Porto, entre os anos de 1816 e 1817, por ordem da Irmandade, e encomendadas por 
Antiqueira. Tendo ele pago de seu bolso a encomenda com a quantia de um conto e 
setecentos mil réis fortes, no ano de 1822 exigiu da Irmandade devolução dessa 
importância. O então Provedor, Comendador Boaventura Roiz Barcelos, reembolsou-o 
da referida quantia, depois paga ao Comendador pela Irmandade, no mesmo ano de 
1822, com esmolas e dinheiro de seu cofre. 

A procissão tem início com a exposição do Senhor Morto no esquife, às três horas de 

Sexta-Feira Santa, hora da sua morte, para ser apreciado pelos fiéis. Ao chegar da noite, sai a 

procissão do enterro, com o esquife sendo levado sob o pálio de damasco seguido do andor de 

Nossa Senhora, que traz nas mãos bem modeladas, delicado lenço, para enxugar as lágrimas 

pelo filho morto. A procissão é composta também por personagens da Paixão e seus 

instrumentos, tais como: cruzes de madeira; toalhas manchadas de vermelho, simbolizando o 

sangue de Cristo; a lança do Centurião; a esponja que, de acordo com relato bíblico, foi 

embebida no vinagre, a fim de dar de beber a Jesus; os Martírios, que são os três cravos 

localizados nas mãos e nos pés; a coroa de espinhos; e até mesmo os dados que os soldados 

utilizaram para tirar a sorte, a fim de repartir as vestes de Cristo (Nascimento, 1982). 

Atualmente, as imagens de Nossa Senhora das Dores, do Senhor Morto e do Senhor dos 

Passos possuem valor de culto, pois ainda são utilizadas na Via Sacra realizada pela igreja na 

Semana Santa, para relembrar e refazer o caminho da crucificação de Jesus Cristo. A Catedral 

Metropolitana de Pelotas, com o auxílio da administradora social e do secretário, prepara as 

esculturas que fazem parte da encenação, dias antes da sua realização. Nossa Senhora das Dores 

é posicionada e fixada com parafusos no seu andor, e logo após é vestida, permanecendo no seu 

local de guarda situado no batistério da igreja. Nosso Senhor Morto é coberto com um lençol 

na cor branca e posicionado dentro do seu esquife e então é levado até a comunidade de Nossa 

Senhora da Conceição, lugar em que permanece até a procissão. Nosso Senhor dos Passos é 

vestido e permanece no seu local de guarda até o dia da procissão. 

No dia 7 de abril de 2023, às 15 horas, realizou-se a celebração da missa na Catedral 

Metropolitana de Pelotas, tendo como mensagem principal a leitura bíblica referente à 

condenação de Cristo. Nesta celebração, houve o momento de adoração à imagem de Cristo em 

sua cruz e também distribuição de hóstia aos fiéis. Após a celebração, ocorreu a procissão do 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263704 
 

328 

 

Nosso Senhor dos Passos pelas suas da cidade. O trajeto tradicional inclui a rua Padre Anchieta, 

a praça Coronel Pedro Osório, as ruas Barão de Butuí, Gonçalves Chaves, Sete de Setembro e 

a rua Felix da Cunha, retornando à Catedral. Na procissão, as imagens foram dispostas de modo 

que Nosso Senhor dos Passos fosse posicionado na frente de Nossa Senhora das Dores e, desta 

maneira, percorreram as ruas da cidade (Figura 1).  

Figura 1 – Saída da procissão. Nosso Senhor dos Passos à frente de Nossa Senhora das Dores 

 
Fonte: fotografia de Pamela dos Santos, 2023. 

Ao longo do percurso, foram realizadas paradas para rememorar as 14 estações de 

Cristo, realizando-se, em cada uma delas, a leitura bíblica correspondente e, logo após, uma 

oração. 

Quando a procissão retornou à Catedral, a imagem de Nosso Senhor dos Passos foi 

trocada pela do Senhor Morto em seu esquife. Desta forma, foi rememorada a décima segunda 

estação de Cristo, que descreve o momento de sua morte.  

Ao findar o caminho percorrido pela Via Sacra, os fiéis dirigiram-se para a entrada da 

igreja e as imagens de Nosso Senhor dos Passos e Nossa Senhora das Dores foram novamente 

levadas ao seu local de guarda dentro da igreja. De acordo com a secretária do templo religioso, 

não é ofertada a décima quinta estação na Via Sacra, pois a comunidade entende que a 

ressurreição é, na verdade, a primeira estação da Via-Lucis.  

Descrição da Obra 

Escultura em madeira policromada, representando figura feminina jovem com tonalidade 

da pele branca. A imagem usa um vestido simples na cor marrom, que lhe cobre os braços, tronco 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263704 
 

329 

 

e pernas. No rosto, percebem-se as olheiras marcadas ao redor dos olhos de vidro e expressão 

facial de lamento. Possui o olhar direcionado para baixo, e a cabeça levemente inclinada para o 

lado direito. Apresenta braços articulados. A talha não apresenta cabelos, sendo o couro cabeludo 

pintado de cor marrom escura. A imagem tem seus pés descobertos pelo vestido e calça sandálias 

de tiras na mesma cor das vestes. Possui a perna direita reta e a esquerda levemente flexionada. 

Quando vestida, os braços são posicionados à frente, para segurar um lenço roxo com bordados 

e renda dourada. A imagem veste uma anágua branca com rendas sob túnica acetinada e manto 

aveludado, ambos de cor roxa, bordados de dourado com motivos fitomórficos e estrelas. Sob o 

manto, também são colocados uma peruca de cabelos sintéticos castanho escuros e um véu de 

tecido branco com rendas. Sobre a cabeça, é fixada uma coroa prateada com sete estrelas. No lado 

esquerdo do seu peito, é cravado um punhal prateado.  

 

Hagiografia e Análise Iconográfica de Nossa Senhora das Dores 

De acordo com as escrituras bíblicas, Nossa Senhora das Dores faz referência à 

personagem conhecida como mãe de Jesus Cristo. É descrita como uma jovem que morava na 

cidade de Nazaré, na região da Galileia e estava noiva de um homem chamado José, mas ainda 

não tinham casado quando um anjo falou com ela. O anjo chamava-se Gabriel e contou a Maria 

que ela era muito abençoada, porque Deus a tinha escolhido para dar à luz o Salvador do mundo. 

Esse era o rei prometido por Deus, que os judeus esperavam há vários séculos (Bíblia Sagrada, 

2000).  

O anjo Gabriel explicou que a criança seria gerada pelo Espírito Santo, não por meios 

naturais, porque seria verdadeiramente o Filho de Deus. Como prova de que aquilo que dizia 

era verdade, o anjo contou a Maria que sua prima Isabel, que era estéril e idosa, também iria ter 

um filho em breve. Maria creu na mensagem vinda de Deus e concordou em tornar-se a mãe de 

Jesus. Como o anjo havia predito, ela ficou grávida ainda virgem, cumprindo, assim, a profecia 

do Antigo Testamento: “a virgem ficará grávida.” Quando ouviu que sua prima Isabel estava 

grávida, Maria foi visitá-la. O anjo Gabriel havia profetizado que o filho de Isabel, João Batista, 

iria preparar o caminho para a vinda do Salvador. Quando Maria, já grávida, chegou à casa de 

Isabel, o bebê dentro de Isabel saltou de alegria! Assim, Isabel soube logo que Maria estava 

grávida do Salvador (Lc 1:26-38. Bíblia Sagrada, 2000). 

Chegou uma hora em que José, o noivo de Maria, descobriu que ela estava grávida e 

achou que ela havia sido infiel, mas um anjo explicou-lhe a situação e deu-lhe o nome do 

menino: Jesus. Por isso, José casou com Maria, mas eles não tiveram relações até ela dar à luz. 

De acordo com o Evangelho de Lucas (Lc 2,1-5, Biblia Sagrada, 2000), na época em que Maria 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263704 
 

330 

 

deveria ter o filho, o casal foi para Belém, por causa de um recenseamento. Como a cidade estava 

muito cheia, quando o menino nasceu, tiveram de colocá-lo dentro de uma manjedoura, por não 

terem outro lugar.  

De acordo com Mallman (2008), existem três tipos de títulos que exaltam Maria: 

litúrgicos, históricos e populares. Os tipos litúrgicos são provenientes das cerimônias 

eclesiásticas. São títulos por meio dos quais a igreja, de acordo com seu ritual católico, denota 

representações de Nossa Senhora, como, por exemplo, Nossa Senhora das Dores, Nossa 

Senhora da Conceição dentre outros. Por outro lado, Nossa Senhora Aparecida, padroeira do 

Brasil, e Nossa Senhora das Graças são exemplos de títulos históricos, os quais são 

documentados e tradicionais. Já os títulos populares estão atrelados às necessidades do povo e 

às crenças populares, como, por exemplo, Nossa Senhora do Socorro e dos Navegantes. 

De acordo com a igreja católica, existem hoje cerca de 1.030 títulos em todo o mundo 

que se referem a Nossa Senhora, sendo incluídos aqueles que são reconhecidos apenas em 

determinadas regiões, o que dá a possibilidade de haver muitos outros além dos 

contabilizados. O tema da Virgem sofredora só aparece realmente na Idade Média, 

simultaneamente na França, Itália, Inglaterra e Espanha. De acordo com relatos encontrados 

no Evangelho de Lucas, Simeão profetiza, em relação a Maria, que “[...] uma espada te 

traspassará o coração” (Biblia Sagrada, 2000, p. 698). Já no século XVII, a igreja acaba 

fixando em sete, o número de suas dores (Boyer, 2001).  

As representações de Nossa Senhora das Dores são assim descritas por Megale e Paez 

(1986, p. 143):  

[...] geralmente mostram uma mulher de pé, com fisionomia angustiada, vestida de 
roxo, envolvida por um manto que lhe cobre a cabeça e vai até os pés. Tem seu peito 
atravessado por uma espada ou sete punhais, uma das mãos apertando o coração e a 
outra estendida em sinal de desolação. Quando apresenta sete punhais cravados em 
seu peito, quatro estão do lado direito e três do lado esquerdo. Em alguns casos, 
aparece com um lenço na mão, porém, neste caso, é uma adaptação da Senhora das 
Angústias ao Orago das Dores em representações mais recentes. 

Os autores citados dizem ainda que ela pode também ser reconhecida como Nossa 

Senhora da Piedade, em que a Virgem, algumas vezes, aparece sentada em frente à cruz e tem 

Jesus Cristo morto em seu colo, não havendo a utilização de coroa. 

Nossa Senhora das Dores, objeto de estudo deste trabalho, é comumente confundida com 

Nossa Senhora da Soledade, que possui o olhar que denota sentimento de angústia e as mãos 

juntas sobre o peito, com os dedos cruzados, tendo a cabeça coberta por um longo véu que vai até 

os pés e possui uma coroa. Nas mãos, segura uma toalha simbolizando o santo sudário, que 

envolveu o corpo de Cristo. É representada sentada ou de pé junto a seu filho. Na escultura de 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263704 
 

331 

 

Nossa Senhora das Dores, é possível identificar características semelhantes aos exemplos citados. 

Está representada de pé, com fisionomia angustiada, encoberta, da cabeça aos pés, por um manto 

na cor roxa, bordado com fios de ouro, e as mãos seguram um lenço em frente ao corpo. Tem seu 

peito traspassado por uma espada e uma coroa de prata contendo sete estrelas na cabeça. 

Segundo Costa (2009, p. 26), o motivo pelo qual a virgem ora é representada com apenas 

uma espada traspassando o peito, ora com sete espadas, havendo, entre as duas representações, 

a mesma fisionomia que exprime agonia e resignação, deve-se às duas comemorações anuais 

que ocorriam em um determinado período: 

Até a reforma litúrgica determinada pelo Concílio Vaticano II, a igreja celebrava duas 
festas em homenagem a Nossa Senhora das Dores; na primeira, na sexta-feira da 
paixão, que celebrava a fortaleza e a paciência de Maria e outra no dia 15 se setembro, 
que rememorava as sete dores principais da Virgem durante a vida, paixão e morte de 
Cristo. Por este motivo, sua representação aparece, às vezes, representada por uma 
espada transpassando seu coração e, às vezes por sete espadas. 

A devoção à mãe dolorosa, em suas diferentes representações, deve seu nome às sete 

dores de Maria que, de acordo com Mallman (2008), fazem referência a sete episódios de sua 

vida. O primeiro deles, a profecia de Simeão, que fala sobre os sofrimentos que Jesus irá 

enfrentar durante sua passagem aqui na terra; a segunda dor refere-se à fuga para o Egito; a 

terceira, tem relação com os três dias em que Jesus esteve perdido no templo; a quarta dor é a 

sentença de Jesus à morte; a quinta, é a morte de Jesus na cruz; a sexta, é a descida de seu corpo 

da cruz; e a sétima dor é o sepultamento de Jesus.  

 

Descrição da Técnica Construtiva 

A escultura que representa Nossa Senhora das Dores possui um eixo central que a divide 

em duas partes quase simétricas. Seus braços são articulados, proporcionando movimento, de 

acordo com sua postura encontrada na liturgia, podendo ser posicionados contidos em frente ao 

corpo e levemente flexionados. As linhas que formam o panejamento são predominantemente 

verticais, tornando-a mais simétrica. A escultura devocional em madeira policromada aqui 

analisada é do tipo imagem de vulto, anatomizada, semiarticulada, de vestir.  

Os olhos caracterizam-se por ser de vidro e esféricos. A radiografia realizada da região 

da face, possibilitou a identificação da área de escavação entre a face e o crânio, a fim de torná-la 

oca e facilitar a fixação dos olhos. Mostra, ainda, que, na escultura, foram utilizados olhos de 

vidro soprado. A presença de onze cravos fixados no entorno da cabeça, pregados de frente para 

trás, juntamente com fissuras lineares na policromia da face, que passam por trás das orelhas 

até a base do pescoço, sugerem que o corte para fixação dos olhos de vidro deu-se do meio da 

cabeça para baixo, na posição vertical, de cima para baixo, passando por trás das orelhas até 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263704 
 

332 

 

metade da altura do pescoço e depois se unindo, por meio de um corte horizontal na região da 

garganta, conforme Figura 2. 

Figura 2 – Radiografia da região da cabeça 

 
Fonte: Hospital Veterinário da Universidade de Pelotas, 2022. 

Os braços e antebraços também possuem talha pouco elaborada e policromia 

monocromática. Os braços fixam-se aos ombros por meio de articulações do tipo macho e 

fêmea simplificado. Essas articulações são compostas por uma única peça que se prende ao 

ombro por meio de encaixe do tipo cavilha e espiga, presa por pino numa reentrância 

entalhada na espiga e prende-se ao braço por meio de encaixe macho (articulação) e fêmea 

(braço). Os antebraços fixam-se aos braços por meio de articulações do tipo esfera bipartida, 

localizadas na posição dos cotovelos, fixadas na parte inferior do braço por cavilha e espiga 

presa por pino em reentrância entalhada na espiga, prendendo-se à parte superior do antebraço 

pelo mesmo sistema.  

A talha do torso não tem acabamento esmerado, possivelmente devido ao fato de a 

escultura ser de vestir. São visíveis leves marcas de goiva na parte anterior e posterior da 

escultura, que foram lixadas antes de receber pintura sem base de preparação.  

Na parte posterior, percebem-se duas aberturas tampadas, possivelmente realizadas para 

extrair madeira do interior da escultura, tornando-a oca, mais leve e menos sensível às 

deformações por tensões de retração. A extensão das áreas ocas pôde ser dimensionada pelo 

exame de raios X. 

Sem considerar os membros, a talha do corpo é composta de três blocos. O primeiro, 

contendo os pés até a marca da cintura. O segundo, é composto por um anel no entorno da 

cintura; e o terceiro bloco corresponde ao torso e à cabeça da escultura (Figuras 3 e 4).  



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263704 
 

333 

 

Figura 3 – Fotografia região do quadril Figura 4 – Radiografia da região do quadril 

  
Fonte: Laboratório de Documentação Aplicada, UFPEL, 2022. 

A radiografia apresentada na Figura 4, mostra os veios da madeira usada no torso da 

escultura enquanto a madeira usada nos blocos inferiores não apresenta anéis visíveis nos raios 

X, sugerindo que são madeiras diferentes. 

A escultura apresenta uma repolicromia marrom, com tinta oleosa, bastante simplificada 

no estofamento do vestido esculpido. Algumas áreas de perda sugerem que a cor original do 

vestido fosse azul. Não se considerou necessário fazer exames estratigráficos, uma vez que a 

escultura é de vestir e a cor da roupa esculpida não interfere na leitura final da obra.  

A carnação apresenta, pelo menos, três camadas de repintura. Possivelmente, foram 

tentativas de dissimular áreas de perda que maculavam a face de Nossa Senhora. 

DIAGNÓSTICO ESTADO DE CONSERVAÇÃO 

Como dito, a escultura possui grande comprometimento da carnação na região da face, 

havendo craquelês, desprendimentos e perdas que expõem, em áreas de considerável extensão, 

a base de preparação, tornando-a ainda mais suscetível à umidade.  

O envelhecimento da camada pictórica pode torná-la enrijecida, assim como a sobreposição 

de várias camadas espessas de tintas diferentes ao longo dos anos, por meio das repinturas 

realizadas, podem colaborar com a retração da superfície pictórica, que, se não tiver elasticidade 

suficiente para se adaptar à variação volumétrica do suporte, pode apresentar os craquelês.  

Entende-se por repintura qualquer intervenção, total ou parcial, realizada com a única 
intenção de dissimular ou ocultar danos existentes na policromia, imitando-a ou 
transformando-a, e normalmente não respeita os limites da lacuna tendo a intenção de 
mudar ou atualizar a decoração do objeto (Ramos; Martínez, 2001, p. 650 apud Quites 
2019, p. 92).  



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263704 
 

334 

 

No longo prazo, a perda de adesão entre camadas de pintura, preparação e suporte 

provoca os desprendimentos da pintura que, se não estabilizados, continuam se soltando, 

gerando as perdas apresentadas na Figura 5. 

Figura 5 – Repinturas, craquelês, desprendimentos e perdas de policromia na carnação da face 

 
Fonte: Laboratório de Documentação Aplicada, 2022. 

Sobre a cabeça e o dorso das mãos havia restos e marcas deixadas por fitas adesivas 

usadas para fixação da peruca e das mãos na preparação para as procissões.  

Com relação aos danos observados no suporte, foi verificada uma rachadura no ombro 

esquerdo, ocasionada pela movimentação do braço que, ao ser puxado para frente, exerce 

pressão na região frontal do ombro. O exame de raios X identificou que esta área já sofreu 

intervenção, tendo recebido dois pregos para sua fixação. Ao movimentar-se o braço direito, 

verifica-se que, embora fixada pelos pregos, a região sofre movimentações, o que provoca o 

descolamento da policromia no entorno da rachadura. 

Há também rachaduras menores, no sentido vertical no entorno das tampas das janelas 

abertas, para se retirar material de dentro da escultura. Essas rachaduras possivelmente ocorreram 

pela pressão exercida pela tampa ao ser comprimida contra a abertura para o fechamento da 

janela, mas parecem mais estáveis, não apresentando movimentação estrutural do suporte.  

As roupas que compõem a caracterização de Nossa Senhora das Dores apresentam 

bordados de elementos fitomórficos realizados, possivelmente, com fios de ouro. O vestido tem 

tecido acetinado; já o manto é aveludado e apresentava vincos e marcas provenientes de dobras 

e da pressão exercida pelos bordados, quando dobrados por sobre o tecido, que não recebia 

acondicionamento apropriado para seu tamanho e características.  

O manto costuma ser acondicionado nas dependências da igreja, sendo dobrado e 

guardado dentro de uma caixa de papelão que é colocada num armário. Quando é retirado, na 

época em que vai ser utilizado na escultura, é possível notar-se os danos ocasionados pela forma 

como esteve embalado. 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263704 
 

335 

 

A escultura também apresentava perda de suporte nos dedos mínimo, anelar e indicador 

da mão direita, e no dedo mínimo inteiro da mão esquerda. De acordo com as pesquisas 

realizadas na Catedral Metropolitana São Francisco de Paula, estes dedos não foram 

encontrados e sua perda deve-se ao toque dos fiéis ao longo das procissões e manuseio 

inadequado, conforme mostra a Figura 6. 

Figura 6 – Perda de suporte nos dedos da mão direita 

 
Fonte: Laboratório de Documentação Aplicada, 2022. 

É importante esclarecer que a escultura não apresenta qualquer indício de ataque de 

insetos xilófagos. 

 

PROCESSO DE INTERVENÇÃO NA ESCULTURA DE NOSSA SENHORA DAS DORES 

Em razão da função ritualística ainda vigente da obra, a intervenção realizada teve como 

objetivos a preservação e a interpretação do objeto. Se, do ponto de vista estrutural, a obra 

apresentava solidez, as perdas de carnação no rosto e dos dedos pareciam prejudicar a leitura 

por parte da comunidade que estava mais diretamente envolvida com ela e seus responsáveis. 

Com isto, o processo de intervenção planejado buscou realizar a higienização da obra 

toda, concentrando-se na consolidação das áreas de craqueles e desprendimento e na reintegração 

das áreas de perda da carnação do rosto. Para as mãos, foram confeccionados novos dedos que, 

depois de fixados no local, foram reintegrados à policromia da carnação das mãos. 

 

Breves Descrições dos Processos de Conservação-Restauração Realizados  

Devido a vários pontos de desprendimento da policromia, foi necessário, como primeira 

ação, sua fixação emergencial. Para isto, foi utilizado adesivo proteico (animal) em água. O objetivo 

deste tratamento foi evitar novos desprendimentos e perdas, bem como a fixação de fragmentos 

de camada pictórica que estavam soltos.  



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263704 
 

336 

 

Policromia é assim definida por Ramos e Martinez (2001 apud Quites, 2019, p. 91): 

[...] camada ou camadas, com ou sem preparação, realizada com distintas técnicas e 
ornamentações que cobrem, total ou parcialmente, esculturas ou certos elementos 
arquitetônicos e ornamentais, a fim de proporcionar a esses objetos um acabamento 
ou decoração. A policromia é consubstancial aos elementos escultóricos e faz parte 
de sua concepção e imagem.  

Após a fixação, teve início um processo de higienização superficial mecânico, realizado 

com trinchas de cerdas macias. Em seguida, foi realizada higienização superficial química, com 

solução TTA (Triton-X, Trietanolamina e Água) aplicada com algodão fixado em hastes de 

bambu, realizando-se leve fricção, em toda a superfície da escultura. Esta, devido às intervenções 

anteriores, não apresentava áreas com pinturas frágeis ou solúveis, tomando-se o cuidado com as 

áreas de perda de carnação que estava fragilizada e com base de preparação exposta.  

Com a higienização concluída, iniciou-se a retirada de adesivos presentes na região 

das mãos e da cabeça. Após a realização de alguns testes, optou-se pela utilização de álcool 

etílico puro aplicado com algodão em hastes de bambu, para sensibilizar os vestígios de 

adesivos das fitas. Completou-se a remoção com leves raspagens realizadas com espátulas 

de bambu e bisturis. 

Após a retira dos adesivos, iniciou-se a reintegração do suporte, a fim de devolver a 

integridade da obra. Para a confecção de novos dedos, foi utilizada a madeira cedro rosa (Cedrela 

fissilis). Esta escolha deu-se em razão da disponibilidade e facilidade com que pode ser esculpida. 

É importante ressaltar que não foram feitas análises morfológicas que apontassem o gênero 

vegetal usado na escultura, mas inferiu-se que não havia sido feita com madeira brasileira.  

O projeto para confecção dos dedos levou em consideração a posição das mãos e sua 

função de segurar o lenço durante as procissões. Uma breve revisão iconológica não apontou 

que pudesse haver alguma posição de dedos específica, que comunicasse algum significado. 

Tratou-se, então, de completar os dedos das mãos que levam um lenço. A escultura dos dedos 

foi realizada utilizando-se réguas, formões, goivas, micro retífica, grosas e lixas (Figura 7). 

 

 

 

 

 

 

 

 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263704 
 

337 

 

Figura 7 – Fixação das partes faltantes do suporte 

 
Fonte: foto de Pamela dos Santos, 2022. 

Para a fixação dos dedos na escultura, usou-se adesivo PVA (Cascorez), reforçando a 

fixação com dois pinos de bambu, a fim de obter maior estabilidade, absorvendo possíveis 

esforços provenientes de tentativas de torções nos dedos. Com os dedos fixados, realizou-se o 

acabamento com lixa fina e preenchimento das reentrâncias com massa de consolidação feita 

com uma mistura de adesivo PVA e pó de serragem. Logo após a secagem os dedos foram 

nivelados.  

Para todos os nivelamentos, utilizou-se a receita de massa criada em 1991 pelo 

restaurador Adriano Ramos, do grupo Oficina de Restauro. Esta massa possui características, 

como flexibilidade, alta resistência a umidade, facilidade de aplicação e lixamento. Sua receita 

é disponibilizada no site Grupo Oficina de Restauro (2025).  

Terminados os nivelamentos das mãos, iniciaram-se os nivelamentos das perdas da 

carnação da face. É importante destacar a decisão de não retirar as camadas de repolicromia, 

pois necessitava-se de exames estratigráficos que pudessem determinar a conservação delas. As 

áreas de craquelês, desprendimentos e perda apresentavam desníveis consideráveis em relação 

à camada de pintura, que era bastante espessa devido à sobreposição de tintas. Por esta razão, 

além do preenchimento das áreas de perda, precisou-se usar o nivelamento para diminuir a 

incidência dos ângulos nas áreas onde o craquelê era muito evidente. Além de contribuir para 

melhorar o aspecto final da reintegração pictórica, esse procedimento colaborou com a 

estabilidade das áreas já fragilizadas da carnação (Figura 8). 

 

 

 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263704 
 

338 

 

Figura 8 – Nivelamento das áreas de perdas da face 

 
Fonte: Laboratório de Documentação Aplicada, 2023. 

Verificou-se que, ao se movimentar o braço direito da escultura, movia-se parte do 

ombro que havia sido fixado anteriormente com dois pregos, tornando impossível a 

manutenção da tinta no entorno da rachadura que se movimentava. Optou-se por fazer um 

reforço nesta fixação do ombro, buscando consolidá-lo de forma a não se mover, quando o 

braço exercesse alguma pressão sobre ele. Para isso, foram abertos pequenos furos com brocas 

e micro retífica, com espaçamentos de aproximadamente 2 cm, sobre a fresta no ombro, nos 

quais foi injetado adesivo PVA. O resultado da fixação foi satisfatório e procedeu-se 

acabamento na rachadura com massa de consolidação com serragem, depois massa de 

nivelamento e reintegração cromática.  

Todas as reintegrações cromáticas foram realizadas com aquarelas de marcas de 

qualidade profissional, utilizando-se técnica de pontilhismo. Para proteção das aquarelas e 

de toda a escultura, utilizou-se uma fina camada de verniz composto por Paraloid B72 diluído 

em Toluol a 5%. Para finalização, aplicou-se uma fina camada de Cera micro cristalina 

dissolvida em aguarrás, e esperou-se a secagem sem dar polimento.  

A intervenção proposta e realizada atingiu seus objetivos no que diz respeito à 

preservação e interpretação do objeto restaurado (Figura 9). 

 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263704 
 

339 

 

Figura 9 – Nossa Senhora das Dores após o processo de restauração 

 
Fonte: Laboratório de Documentação Aplicada, 2023. 

No entanto, todo o processo, desde o recebimento da obra até a finalização dos 

procedimentos de conservação-restauração, apontou algumas fragilidades em relação à sua 

conservação. Por exemplo, a comunidade não tinha nenhuma fotografia da imagem vestida, 

nem das procissões. Por esta razão, sugeriu-se aos representantes legais, que fizessem registro 

fotográfico da imagem vestida, e incluiu-se, neste trabalho, a experiência de participar da 

procissão da Via Sacra no ano de 2023. 

Ao vestir-se a imagem para a tomada das fotografias, percebeu-se que o manto era 

guardado dobrado dentro de uma caixa de papelão e que esta forma de acondicionamento 

provocava vincos no tecido pelas dobras e pela pressão exercida pelo volume dos bordados 

sobre o tecido, conforme Figura 10.  
Figura 10 – Vincos no tecido do manto 

 
Fonte: Laboratório de documentação aplicada (CGCRBCM), 2023. 

Com base nesse diagnóstico, ofereceu-se à catedral um projeto para a proteção do manto 

de Nossa Senhora das Dores cujas características principais são apresentadas a seguir.  



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263704 
 

340 

 

PROPOSTA DE ACONDICIONAMENTO DO MANTO DE NOSSA SENHORA DAS 

DORES 

Ao longo das pesquisas realizadas sobre a obra de Nossa Senhora das Dores, houve 

também visitas ao seu local de guarda bem como ao local de armazenamento das vestes que 

integram os elementos de caracterização desta imagem. Segundo informações do Livro 

Inventário da Catedral Metropolitana (Catedral de Pelotas, 1914), as alfaias, que se referem à 

indumentária da escultura, possuem a mesma datação da imagem de Nossa Senhora das Dores. 

Foram entregues juntamente com a imagem e utilizadas pela primeira vez na procissão de 1817. 

É possível concluir que, assim como a escultura, as vestes completaram 207 anos em 2024.  

Uma vez que as condições de armazenamento dessas peças têxteis estavam provocando 

danos, realizou-se estudo para propor à Catedral uma forma de guardar o manto com maior 

segurança. 

Segundo o estudo realizado, para o armazenamento de objetos têxteis, é preferível que 

fiquem por um tempo maior em reservas técnicas e menos tempo em exposição. De acordo com 

Teixeira e Ghizone (2012, p. 15 apud Martins, 2015, p. 102), “[...] quando um objeto é mantido 

em condições adequadas na armazenagem e exposição, os fatores de degradação são 

estabilizados, necessitando apenas a sua manutenção [...]”, como ações de conservação 

preventiva. É imprescindível que aconteça a higienização do mobiliário com regularidade, a 

fim de detectar sinais de infestação e outras sujidades. Da mesma forma, o objeto têxtil deve 

ser higienizado antes de ser guardado, trabalho que deve ser realizado fora do espaço destinado 

à sua guarda. Tratando-se de maneiras de acondicionamento, a forma ideal é em um sistema 

horizontal, pois, desta forma, a distribuição do peso total dar-se-á na mesma proporção. Já as 

peças de grandes dimensões devem ser guardadas em rolos, evitando dobras (Martins, 2015). 

O rolo deve ser isolado previamente “[...] com espuma polietileno de baixa densidade, 

película de Melinex, papel alcalino e, ou, com pano de algodão” (Madureira; Cayres, 2011, 

p. 69). É importante que as peças tenham a superfície virada para o exterior, sendo o rolo 

suspenso em apoios laterais e protegido com material adequado. Deve ser evitado o 

enrolamento muito apertado, visto que o cilindro deve apresentar um diâmetro largo entre 25 

e 50 cm, contendo medida de comprimento maior – de 25 a 30 cm – que o comprimento da 

trama (Madureira; Cayres, 2011). 

De acordo com os parâmetros citados, este trabalho propôs, para a instituição religiosa, 

uma maneira de acondicionamento para a indumentária de Nossa Senhora das Dores, que 

oferecesse boas condições para sua preservação, retardando o processo de degradação. 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263704 
 

341 

 

O manto mede aproximadamente 242 cm de largura e 140 cm de altura. Por isso, o 

tubo de PVC a ser utilizado deverá conter medida de comprimento de aproximadamente 

200 cm, e diâmetro de 50 cm, respeitando, desta forma, as sobras laterais indicadas na 

literatura. É necessário que este tubo seja isolado, para que não tenha contato direto com o 

tecido e para que haja um “amortecimento” capaz de inibir a pressão exercida pelos bordados.  

O isolamento do tubo será feito com manta de poliéster recoberta com tecido de algodão 

cru. Um acolchoado de algodão cru e fibra siliconada também deve ser confeccionado com as 

medidas de 242 cm de comprimento por 200 cm de largura, para ser colocado sob o manto e 

enrolado junto com ele. Assim, a pressão do bordado será amortecida pelo acolchoado e não 

causará marcas no tecido aveludado. 

Como a Catedral não tem muito espaço para acondicionamento das esculturas, optou-se 

por enrolar o conjunto no sentido da largura (200 cm). Assim, o tubo fica menor, ainda que o 

tecido enrole-se um pouco mais sobre si mesmo. Caso fosse enrolado no sentido do 

comprimento, o tubo precisaria ter 302 cm, exigindo parede longa para armazená-lo. Além 

disso, o manejo e transporte pelas dependências da igreja ficaria mais difícil. 

O acondicionamento do manto é realizado da seguinte forma: sempre que for usado em 

procissões, deve ser higienizado com trinchas macias antes de ser guardado. Além disso, é 

necessário que se observem as condições climáticas do dia da procissão e, caso esteja úmido, 

é necessário garantir a secagem completa do manto antes de ser acondicionado. A secagem 

precisa ser realizada com o manto estendido sobre uma mesa, em ambiente protegido, e virado 

com regularidade.  

Para o acondicionamento, estende-se sobre uma mesa uma manta de poliéster de baixa 

densidade, contendo as mesmas medidas do tubo (200 cm x 242 cm); sobre a manta, coloca-se 

um acolchoado feito de tecido algodão cru, preenchido com fibra siliconada. O tecido de 

algodão cru deve passar pelo processo de lavagem, estando submerso em água pelo período 

de três dias, havendo troca desta água diariamente. Sobre este acolchoado, que dará mais 

proteção para o bordado, coloca-se o manto com a face dos bordados direcionadas para baixo. 

Após ser posicionado, coloca-se sobre ele, novamente, um tecido de algodão cru previamente 

lavado. Posiciona-se o tubo na extremidade e enrola-se o conjunto todo sobre o tubo. Para 

finalizar, utilizam-se fitas de algodão para amarrar o conjunto. As fitas podem ser colocadas 

previamente abaixo de todo o material que será enrolado, mas só devem ser enroladas e 

amarradas no final do processo. Deve-se evitar o uso de fitas adesivas. 

Este tubo não deve ficar no chão ou em estantes, pois irá causar pressões na região em 

contato com o móvel. Desta forma, recomenda-se suportes para prateleira, comumente 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263704 
 

342 

 

conhecidos como mão francesa, fixados na parede. Para posicionar o tubo nos suportes, utiliza-se 

um bastão de metal transpassado no interior do tubo, a fim de posicionar as extremidades nos 

suportes.  

O mesmo modelo de acondicionamento em tubo, proposto para o manto, pode ser 

realizado para armazenar o vestido, fazendo uso dos mesmos materiais e parâmetros de medida. 

Desta forma, é possível proteger a estrutura têxtil da indumentária de Nossa Senhora das Dores 

e prevenir danos decorrentes do ato de dobrar a peça.  

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Este trabalho apresentou atividades de conservação-restauração realizadas sobre 

escultura de madeira policromada que representa Nossa Senhora das Dores, pertencente à 

Catedral Metropolitana São Francisco de Paula, em Pelotas (RS).  

Todo o processo levou em consideração as propriedades materiais do objeto e sua relação 

com os fiéis e os responsáveis pela obra na Catedral. Os trabalhos de identificação e conhecimento 

do bem começaram por métodos de observação e pesquisa arquivística e documental e 

estenderam-se para uma observação participativa, quando, ao final do processo, a escultura 

restaurada integrou a procissão da Via Sacra na Sexta-Feira Santa de 2023. 

Toda a parte prática do processo de restauração não apresentou maiores dificuldades, de 

forma que a intervenção limitou-se a reparar danos preexistentes, buscando melhorar a 

interpretação da obra pelos usuários e garantir sua preservação. 

Embora não houvesse solicitação de trabalho sobre os têxteis que compõem a indumentária 

da obra, ao se perceberem problemas de conservação oriundos da forma como era guardado, 

ofereceu-se à Catedral o projeto descrito neste artigo para acondicionamento do manto. 

Considera-se, portanto, que o trabalho realizado foi bem-sucedido e os resultados 

superaram as expectativas iniciais, promovendo a integridade física do bem e a preservação dos 

seus elementos construtivos. Além disso, manteve a sua relação com a comunidade religiosa à 

qual pertence e sua permanência nas celebrações da Via Sacra realizadas pela Catedral 

Metropolitana São Francisco de Paula. 

 
REFERÊNCIAS 

BÍBLIA SAGRADA: antigo e novo testamento. Português. Tradução de João Ferreira de Almeida. São Paulo: 
Sociedade Bíblica do Brasil, 2000.  

BOYER, Marie-France. Culto e imagem da Virgem. São Paulo: Cosac & Naify, 2001.  

CATEDRAL DE PELOTAS. Inventário da Catedral de Pelotas. Pelotas: Catedral de Pelotas, 1914. 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263704 
 

343 

 

CATEDRAL DE PELOTAS. Livro de Tombo. Pelotas: Catedral de Pelotas, 1912. 

COELHO, Beatriz; QUITES, Maria Regina Emery. Estudo da escultura devocional em madeira. Belo 
Horizonte: Fino Traço, 2014.  

COSTA, Rogério Vicente da. Estudo sobre a iconografia de Nossa Senhora da Conceição e inventário das 
invocações de Nossa Senhora em Ouro Preto: a importância da Virgem Maria no culto católico. 2009. 70 f. 
Monografia (Especialização em Cultura e Arte Barroca) – Universidade Federal de Ouro Preto, Ouro Preto, 
MG, 2009.  

GRUPO OFICINA DE RESTAURO – conservar sem ser conservador. Tecnologias. Massa de nivelamento. Belo 
Horizonte, 2025. Disponível em: https://grupooficinaderestauro.com.br/tecnologia/. Acesso em: 2 ago. 2025. 

INSTITUTO DO PATRIMÔNIO HISTÓRICO E ARTÍSTICO NACIONAL. Intervenções em bens culturais 
móveis e integrados à arquitetura: manual para elaboração de projetos. Brasília: IPHAN, 2019.  

MADUREIRA, Joana; CAYRES, Inês. Manuseamento, acondicionamento e transporte de bens culturais–
avaliação de riscos e cuidados específicos a ter com pinturas de cavalete, têxteis e trajes. Estudos de 
Conservação e Restauro, Lisboa, n. 3, p. 66-79, 2011. 

MALLMAN, Marcelo Augusto. Representações de Nossa Senhora. In: BELLOMO, Harry Rodrigues. 
Cemitérios do Rio Grande do Sul: Arte. Sociedade. Ideologia. Porto Alegre: EdiPUCRS, 2008. p. 187-200. 

MARTINS, Larissa Tavares. A conservação preventiva de acervos têxteis: uma “checklist” aplicada ao Museu 
Municipal Parque da Baronesa (MMPB) – Pelotas/RS. 2015. 267 p. Dissertação (Mestrado em Patrimônio 
Cultural) – Universidade Federal de Santa Maria, Santa Maria (RS), 2015. 

MEGALE, Nilza Botelho; PAEZ, Eduardo. Cento e doze invocações da Virgem Maria no Brasil: história, 
iconografia, folclore. São Paulo: Vozes, 1986. 

NASCIMENTO, Heloisa Assumpção. Arcaz de lembranças: subsídios para uma breve história da Irmandade do 
Santíssimo Sacramento e São Francisco de Paula da Cidade de Pelotas (1812-1912). Pelotas: Martins Livreiros, 
1982. 

QUITES, Maria Regina Emery. Esculturas devocionais: reflexões sobre critérios de conservação-restauração. 
Belo Horizonte: São Jerônimo, 2019.  

 

 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263732 
 

344 

 

RECUPERAÇÃO DE UMA IMAGEM DEVOCIONAL CARBONIZADA E A 
COMOÇÃO GERADA PELOS DANOS CAUSADOS PELO FOGO 

 
RECOVERY OF A CHARRED DEVOTIONAL IMAGE AND THE EMOTIONAL IMPACT OF 

FIRE DAMAGE 

 

RECUPERACIÓN DE UNA IMAGEN DEVOCIONAL CARBONIZADA Y LA CONMOCIÓN 
GENERADA POR LOS DAÑOS CAUSADOS POR EL FUEGO 

 
Marcelo César de Carvalho1 

marceloccarv@gmail.com 

Gabriel Ribeiro Nobre2 
gabribnob@gmail.com 

 
 

RESUMO 

Este artigo analisa a restauração de uma escultura de Santo Antônio que sofreu danos 
significativos em decorrência de um incêndio. A restauração é apresentada como um processo 
que deve envolver a participação de todos os agentes interessados, pois as decisões sobre 
intervenções afetam sua capacidade de comunicar seu significado simbólico. A teoria 
contemporânea de restauração sugere que o objetivo é devolver a obra a um estado que favoreça 
sua capacidade de transmitir significado, levando em conta a percepção dos devotos e o contexto 
histórico da peça. A proposta de restauração considera a técnica construtiva da escultura, que é 
uma imagem de vulto talhada em madeira policromada, destacando a necessidade de preservar 
suas características originais para restabelecer a relação de fé com os devotos. Os resultados 
obtidos demonstram a possibilidade de preservar o valor simbólico e estético da obra, mesmo 
diante de extensos danos por carbonização. 
Palavras-chave: Escultura Devocional; Carbonização; Conservação e Restauração; 
Simbologia Religiosa; Santo Antônio. 
 
ABSTRACT 

This article analyzes the restoration of a sculpture of Saint Anthony that suffered significant 
damage due to a fire. The restoration is presented as a process that must involve all stakeholders, 
as decisions regarding interventions affect the artwork's ability to convey its symbolic meaning. 

 

1 Bacharel em Conservação e Restauração de Bens Culturais Móveis pela Universidade Federal de Minas Gerais 
(UFMG); Tecnólogo em Gestão Financeira pela Universidade Católica de Brasília (UCB); Especialista em 
Educação a Distância pela Universidade Católica de Brasília (UCB). Foi discente na Universidade Petrobras na 
disciplina de Procedimentos e Normas; Auditor da Qualidade com formação pelo International Register of 
Certificated Auditors (IQA) e pelo Instituto Brasileiro da Qualidade Nuclear (IBQN). É autor dos livros Luz e 
Escuridão: a Busca pelos Outros e Reticências: Lembranças ao Vento, publicados pela Editora Scortecci. Sua 
pesquisa está concentrada nas áreas de química, artes visuais, história da arte, patrimônio cultural e conservação 
e restauração de bens móveis.  
Lattes: http://lattes.cnpq.br/2779466347792485. Orcid: https://orcid.org/0009-0008-4875-6292.  
2 Mestrando em Arquitetura e Urbanismo pela Universidade Federal de Minas Gerais (UFMG); Bacharel em 
Conservação e Restauração de Bens Culturais Móveis pela Universidade Federal de Minas Gerais (UFMG); 
Bacharel em Arquitetura e Urbanismo pela Universidade Federal de Viçosa (UFV). Interessa-se principalmente 
por preservação do patrimônio, restauração de bens culturais e documentação científica por imagem a partir de 
tecnologias digitais.  
Lattes: http://lattes.cnpq.br/7176550161443662. Orcid: https://orcid.org/0009-0003-8549-829X. 

https://orcid.org/0009-0008-4875-6292
http://lattes.cnpq.br/7176550161443662
https://orcid.org/0009-0003-8549-829X


IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263732 
 

345 

 

Contemporary restoration theory suggests that the goal is to return the piece to a state that 
enhances its communicative capacity, considering the perception of devotees and the historical 
context of the object. The restoration proposal considers the sculpture’s constructive technique, 
which is a fully carved polychrome wooden figure, emphasizing the need to preserve its original 
characteristics to reestablish the devotional relationship. The results demonstrate the possibility 
of preserving the symbolic and aesthetic value of the artwork, despite the extensive damage 
caused by carbonization. 
Keywords: Devotional Sculpture; Charred Wood; Conservation and Restoration; Religious 
Symbolism; Saint Anthony. 
 
RESUMEN 

Este artículo analiza la restauración de una escultura de San Antonio que sufrió daños 
significativos debido a un incendio. La restauración se presenta como un proceso que debe 
involucrar a todos los actores implicados, ya que las decisiones sobre las intervenciones afectan 
su capacidad de comunicar su significado simbólico. La teoría contemporánea de la 
restauración sugiere que el objetivo es devolver la obra a un estado que favorezca su capacidad 
de transmitir significado, teniendo en cuenta la percepción de los devotos y el contexto histórico 
de la pieza. La propuesta de restauración considera la técnica constructiva de la escultura, una 
imagen de bulto tallada en madera policromada, destacando la necesidad de preservar sus 
características originales para restablecer la relación de fe con los devotos. Los resultados 
obtenidos demuestran la posibilidad de preservar el valor simbólico y estético de la obra, 
incluso ante daños extensos por carbonización. 
Palabras clave: Escultura Devocional; Carbonización; Conservación y Restauración; 
Simbología Religiosa; San Antonio. 
 

 

INTRODUÇÃO 

A obra abordada neste trabalho é uma escultura em madeira talhada e policromada, 

representando Santo Antônio. Sua autoria, datação e origem não foram identificadas. A imagem 

foi recebida no Centro de Conservação e Restauração de Bens Culturais (CECOR), em 20 de 

abril de 2023, sob o número de registro 23-03R. A escultura tem como função social o culto 

religioso, sendo procedente da Igreja Matriz de Santa Luzia, Minas Gerais, pertencente à Mitra 

Arquidiocesana de Belo Horizonte. 

 
IDENTIFICAÇÃO DO OBJETO DE ESTUDO 

A obra representa uma figura masculina, de pele clara e rosto imberbe, com corte 

tonsurado no cabelo. Encontra-se de pé, em contraposto, com o corpo voltado para a frente do 

observador. Veste hábito preto com capuz cônico caído sobre os ombros e, por cima, uma 

esclavina do mesmo tom, decorada com detalhes dourados visíveis na gola, mangas e contorno 

do capuz. Na parte inferior, apresenta uma pequena parte de uma túnica vermelha subjacente 

com ornamentação floral em esgrafito.  



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263732 
 

346 

 

O rosto, de forma arredondada, apresenta bochechas cheias, sobrancelhas arqueadas e 

lábios ligeiramente curvados em um sorriso sutil, conferindo serenidade à expressão. A figura 

está apoiada sobre a perna esquerda, com a perna direita flexionada e o calcanhar discretamente 

elevado. A cabeça inclina-se levemente para a direita do observador, com o olhar dirigido para 

baixo. O braço direito encontra-se flexionado a 90 °C, voltado para frente, mas o bloco 

correspondente à mão está ausente. O braço esquerdo está dobrado em ângulo ligeiramente 

superior, com a mão espalmada voltada para cima, sustentando um objeto retangular. O pé 

direito está voltado para fora (sentido da esquerda do observador), enquanto o pé esquerdo 

encontra-se completamente carbonizado, mas fragmentos da talha indicam que estaria voltado 

para a frente. A perna esquerda, parcialmente preservada, está oculta pelo panejamento, com a 

porção inferior perdida em decorrência da carbonização.  

A escultura apresenta as seguintes dimensões: altura de 51,20 cm, largura de 21,20 cm 

e profundidade de 17,60 cm. Essas medidas foram obtidas considerando os pontos máximos da 

volumetria da peça, incluindo o panejamento e a base original (Figura 1). 

Figura 1 – Dimensões da obra de estudo 

 

Fonte: fotos Cláudio Nadalin. Acervo CECOR, montagem do autor. 

A escultura possui um orifício no topo da cabeça, destinado ao encaixe de um 

resplendor, e corte facial longitudinal para inserção de olhos de vidro. Sua composição formal 

apresenta predominância de linhas curvas e diagonais, resultando em uma movimentação 

elíptica e volumetria assimétrica. As linhas mestras da composição foram traçadas com base na 

leitura da movimentação geral da figura, considerando o eixo vertical de equilíbrio, os pontos 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263732 
 

347 

 

de inflexão do tronco e a abertura da base. A inserção da figura em um cone imaginário visa 

evidenciar a dinâmica elíptica ascendente e o volume projetado pela distribuição assimétrica do 

panejamento – leitura essa que dialoga com abordagens formais de escultura barroca e 

devocional. Embora reconheça que outras interpretações geométricas possam ser propostas, 

esta representação buscou ressaltar a relação entre estabilidade e movimento implícita na postura 

do santo. A altura total da figura apresenta um cânone de seis cabeças, diferindo do modelo 

clássico de sete cabeças e meia (Figura 2). 

Figura 2 – Linhas mestras da composição e cânone 

 
 

Fonte: fotos Cláudio Nadalin. Acervo CECOR, montagem do autor. 

Na análise das silhuetas volumétricas (Figura 3), observa-se a assimetria 

tridimensional da obra: nos ângulos frontal e posterior, há uma inclinação de 

aproximadamente 15 °C para a direita do observador; os perfis revelam uma curvatura 

convexa em direção à parte frontal. O panejamento acompanha a forma da figura, 

principalmente nas áreas inferiores que cobrem as pernas. 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263732 
 

348 

 

Figura 3 – Contornos da volumetria (ângulos) 

 
Fonte: fotos e montagem do autor. 

 

CONTEXTO HISTÓRICO E ESTUDO ICONOGRÁFICO 

A capela primitiva de Santa Luzia foi erguida entre 1721 e 1729, sendo ampliada para 

suas dimensões atuais entre 1744 e 1778. Posteriormente, foi elevada à condição de santuário 

pela Arquidiocese de Belo Horizonte. O tombamento em nível estadual foi aprovado pelo 

Instituto Estadual do Patrimônio Histórico e Artístico de Minas Gerais (IEPHA/MG) em 1976, 

com inscrição no Livro do Tombo de Belas Artes (IEPHA, 2016). 

Durante visita do autor à Igreja Matriz de Santa Luzia, realizada em 3 de junho de 2023, 

o pároco e reitor do santuário, Padre Felipe Lemos, informou que a imagem de Santo Antônio 

atualmente em exposição na igreja é oriunda do acervo do Museu Histórico Aurélio Dolabella, 

criado em 28 de dezembro de 1972, também localizado na cidade de Santa Luzia, fechado para 

reforma. Embora o percurso exato da imagem entre o museu e a igreja não esteja documentado, 

essa informação reforça a hipótese de que a imagem tenha sido anteriormente mantida em 

guarda institucional ou mesmo exposta. Nenhum registro documental específico sobre a peça 

foi localizado até o momento. 

Em entrevistas realizadas com membros da comunidade local, foi relatada a ocorrência 

de um incêndio em um dos altares da igreja, possivelmente no altar principal, entre o final da 

década de 1960 e o início da década de 1970. Trata-se de uma memória oral, sem registro oficial 

ou data precisa, mas que pode estar relacionada ao estado de deterioração em que a imagem foi 

recebida. Não há, contudo, indícios de que a escultura participasse de procissões ou estivesse 

vinculada às celebrações litúrgicas específicas dedicadas a Santo Antônio. 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263732 
 

349 

 

A iconografia de Santo Antônio, consolidada ao longo dos séculos, reflete aspectos 

simbólicos e devocionais que variam conforme o tempo, a cultura e o uso litúrgico da imagem. 

Suas representações são amplamente difundidas em diversas partes do mundo, apresentando 

variações principalmente nos atributos iconográficos. Segundo Lorêdo (2002), Santo Antônio é 

reconhecido como Doutor da Igreja e invocado em situações, como salvamento de naufrágios, 

libertação de prisioneiros, recuperação de objetos perdidos e questões matrimoniais. A autora 

destaca que, em certas representações, o santo aparece vestido como “[...] menino de coro ou 

ainda de cônego (com batina, sobrepeliz e barrete tricórnio)” (Lorêdo, 2002, p. 179). São também 

comuns cenas de seus milagres, como o episódio do asno ajoelhado diante da custódia, a pregação 

aos peixes, curas, ressuscitações e salvamentos, incluindo o de um homem em queda ou o de um 

coração trancado em um cofre. Lorêdo (2002) também alerta para representações equivocadas 

que associam o santo às chamas, atributo de Santo Antão, o Abade. 

Santo Antônio é frequentemente associado a São Francisco de Assis, com quem 

conviveu e compartilhou os ideais da Ordem. Em estudo iconográfico, Alves (2005) analisou 

1.662 imagens em igrejas mineiras tombadas pelo Instituto do Patrimônio Histórico e Artístico 

Nacional (IPHAN) e constatou que Santo Antônio – sob a invocação de Santo Antônio de Pádua – 

é o mais representado, com 97 exemplares. Essa expressiva presença atesta sua popularidade e 

a força de sua devoção em Minas Gerais. 

Dentre os atributos mais recorrentes, Camargos (2022) menciona o hábito franciscano 

com capuz e cordão de três nós (que representa os votos da Ordem), a tonsura, o livro (símbolo 

de sua sabedoria e do Evangelho), a cruz, o lírio ou a açucena (relacionados à castidade) e o 

pão (associado à caridade e à Eucaristia). Um dos elementos mais marcantes é o Menino Jesus, 

frequentemente figurado sobre o livro – junção simbólica que remete a uma visão mística 

popularizada pela Ordem. Como observa Camargos (2022, p. 117), trata-se de “[...] uma 

marcante devoção cultivada pela Ordem, com relatos de aparições a muitos de seus religiosos 

que foram santificados”. A autora citada acrescenta que, em Portugal, outros elementos, como 

cachos de uva, bilha, aspersório e porquinho, também podem estar presentes. 

A escultura aqui analisada compartilha diversos desses elementos: apresenta o hábito 

franciscano escuro com capuz e cordão, a tonsura e o livro apoiado na mão esquerda. Os pés 

desencontrados – com um à frente do outro – são um recurso recorrente nas imagens do santo, 

simbolizando seu papel missionário e constante deslocamento para pregação. O livro, fechado 

e com bordas douradas, representa o Evangelho e é considerado o atributo mais antigo 

associado ao santo, refletindo sua erudição e sua posição como primeiro mestre de Teologia da 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263732 
 

350 

 

Ordem dos Frades Menores. A ausência da mão direita impede a identificação de outros 

possíveis elementos, como o lírio, frequentemente presente em outras representações. 

ANÁLISE DAS DETERIORAÇÕES 

A escultura apresentava um conjunto de deteriorações resultantes, sobretudo, do 

incêndio que atingiu o altar onde se encontrava, agravando fragilidades já existentes no suporte 

em madeira e na camada pictórica. O levantamento dos danos permitiu compreender como o 

processo de carbonização, aliado ao acúmulo de poeira, fuligem e fissuras estruturais, 

comprometeu a integridade física e a leitura estética da obra. Essa caracterização inicial 

possibilitou identificar os principais agentes de degradação e fundamentar as ações de 

conservação e restauração necessárias. 

 

Danos ao Suporte  

A escultura apresentava sujidade causada por poeira em todas as partes, com 

acúmulo mais intenso nas dobras profundas da talha. O processo de carbonização agravou 

esse quadro, gerando fuligem impregnada em diversas áreas, inclusive nas camadas 

inferiores. Foram observadas fissuras que atravessavam toda a extensão da peça, com 

destaque para rachaduras na parte frontal da base. Também havia aberturas nas junções dos 

blocos secundários da face e da cabeça. Pequenas perdas de madeira (suporte) foram 

identificadas na parte central do cabelo, no punho direito da esclavina e na lateral esquerda 

do livro. A perda mais significativa foi a ausência do bloco correspondente à mão direita, 

cuja cavidade de encaixe ainda era visível. A principal perda estrutural, no entanto, foi 

causada pelo processo de carbonização, que comprometeu a fivela do cinto, a mão esquerda, 

o lado esquerdo do livro, além de uma extensa área da esclavina e da base. A parte queimada 

da esclavina estendia-se desde a base até aproximadamente 49,4% da altura da escultura, 

cobrindo cerca de 75,5% de sua largura. Na lateral direita, a carbonização atingiu parte do 

esgrafito. Pequenos fragmentos das áreas queimadas desprendiam-se facilmente durante a 

manipulação da obra.  

 

Danos à Camada Pictórica 

A policromia original da escultura, ainda preservada em algumas regiões, contrastava com 

repinturas posteriores e vestígios de douramento remanescentes nas áreas de perda. A superfície 

da obra apresentava craquelês, com ou sem desprendimento, especialmente nas áreas planas da 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263732 
 

351 

 

esclavina. O verso da escultura exibia perdas mais extensas da camada pictórica, tanto nas áreas 

pretas da esclavina e do capuz quanto nas regiões douradas do barrado. A carbonização também 

provocou perdas expressivas da camada pictórica em diferentes pontos da escultura, com 

destaque para a mão esquerda, a esclavina e a túnica. O nariz da imagem apresentava 

escurecimento e perda da policromia, provavelmente ocasionados pelo calor ou pelas chamas. 

Além disso, o calor gerado durante o incêndio provocou o surgimento de bolha no barrado 

inferior da esclavina, contribuindo para o comprometimento visual e material da pintura 

original (Figura 4). 
Figura 4 – Extensão aproximada da área de carbonização 

 
Fonte: fotos e montagem do autor.  

 

PRINCIPAIS INTERVENÇÕES 

As teorias mais recentes, especialmente a teoria contemporânea de Salvador Muñoz 

Víñas, reanalisam as teorias anteriores. Em sua teoria contemporânea, Víñas (2021) propõe que 

o interesse estaria mais centrado nos sujeitos que nos objetos. O papel do conservador deve ser 

aquele que favoreça o potencial de comunicação da obra de arte. Portanto, as decisões sobre as 

intervenções devem ser realizadas com a participação de pessoas envolvidas com o significado 

do objeto. O autor também destaca o papel das pessoas que não são especialistas, mas que estão 

emocional ou simbolicamente envolvidas com a obra. Para Víñas (2021, p. 171), “[...] qualquer 

indivíduo afetado pela alteração de um símbolo tem não somente direito, mas também motivos 

e autoridade para fazer ouvir sua opinião a respeito”. 

Ao tratar da caracterização de danos em obras de arte, a teoria contemporânea de Viñas 

(2021, p. 83) esclarece que a alteração mais relevante é aquela que compromete a capacidade 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263732 
 

352 

 

da obra de transmitir sua simbologia original, “[...] modificando-a de forma intelectual ou 

esteticamente desagradável”. Esta é uma modificação que os danos causados pelo fogo 

trouxeram para a escultura de Santo Antônio.  

Ramos (2017, p. 115), ao analisar uma intervenção feita em uma obra com danos 

causados por carbonização, ponderou que uma escultura com aparência mais dominada pelos 

danos de um incêndio fariam com que o espectador tivesse seu olhar desviado daquilo que seria 

sua “informação litúrgica e artística”. Ainda segundo a autora, esse tipo de dano, provavelmente 

“pelas simbologias que envolvem o fogo” (Ramos, 2017, p. 116) – que, ao mesmo tempo, 

é ligado à renovação do espírito e também associado à punição e à manifestação do inferno –, 

causa uma comoção (dor e consternação) muito grande quando se imagina sua atuação sobre 

o corpo humano.  

Esses sentimentos foram claramente percebidos durante todo o trabalho com a imagem 

de Santo Antônio, objeto deste estudo. Comiseração e piedade foram frequentes entre aqueles 

que se viam diante do santo queimado. Seu olhar de compaixão, voltado delicadamente para 

baixo, intensificava a emoção provocada pela obra. Outras restaurações em obras devocionais 

danificadas pelo fogo foram estudadas para estabelecer as propostas de tratamento.  

Mesmo que a escultura de Santo Antônio tenha sua função social de culto religioso 

modificada para a museológica, existe uma certa resistência à presença de esculturas 

carbonizadas mesmo em museus. O fato de ser Santo Antônio, um santo “querido” por todos os 

devotos, acentua essa resistência, tornando quase impensável que este santo tão amigável tenha 

sofrido dores causadas pelo fogo. Complementando, Víñas (2021, p. 171) diz que “[...] de um 

ponto de vista ético, a melhor restauração é a que proporciona maior satisfação a um maior 

número de pessoas ou aquela que produz uma soma maior de satisfação”. 

Por se tratar de uma imagem devocional, cuja função simbólica foi retomada após sua 

transferência do Museu Histórico Aurélio Dolabella para a Igreja Matriz de Santa Luzia, é 

fundamental considerar sua relação com os fiéis. Dessa forma, a proposta de intervenção 

manteve o foco na preservação das características originais da escultura, restaurando ao 

máximo sua integridade visual e simbólica. A escolha seguiu as diretrizes de retratabilidade, 

com o objetivo de restabelecer a relação de fé entre a imagem e a comunidade devota. 

No que diz respeito à restauração pictórica, é importante ressaltar que a decisão do que 

restaurar ou não depende da quantidade de lacunas e sua extensão. Bailão (2011) aborda a 

importância da reintegração cromática, discutindo diferentes abordagens e técnicas utilizadas 

nesse processo. Para atender a essa recomendação, todas as propostas de restauração do Santo 

Antônio foram discutidas com uma representante da Mitra Arquidiocesana de Belo Horizonte. 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263732 
 

353 

 

A autora destaca a influência do proprietário da obra na decisão de intervenção, mencionando 

a necessidade de uma avaliação crítica e sensível por parte do conservador restaurador. Além 

disso, ressalta a complexidade envolvida na escolha da técnica de reintegração mais adequada, 

considerando fatores, como o tipo de objeto, a extensão das lacunas e a interpretação da obra. 

No caso da escultura de Santo Antônio, optou-se por manter a mão esquerda com seu 

aspecto carbonizado original, sem reintegração pictórica, por se tratar de uma área em que a 

camada pictórica estava completamente ausente. A decisão visou preservar o testemunho visual 

do dano histórico, mantendo a legibilidade da perda sem induzir falsos artísticos. 

Após a limpeza das sujidades, nas áreas da escultura danificadas pelo fogo, foi aplicado 

Paraloid® B72 diluído em Xileno a 10%, usando-se uma trincha de cerdas macias (Figura 5).  

Figura 5 – Preparo e aplicação de Paraloid® B72 

 

Fonte: foto Gabriel Nobre (1); demais fotos do autor. 

Apesar de seu reconhecido potencial toxicológico, o uso de Xileno foi adotado nesta 

intervenção por ser um solvente tradicionalmente utilizado em procedimentos de consolidação 

com Paraloid® B-72, especialmente em situações de suporte carbonizado. A escolha deu-se 

com base na sua capacidade de promover penetração eficaz em substratos frágeis, devido à sua 

baixa taxa de evaporação, maior viscosidade e alta compatibilidade com a madeira, 

características que favorecem a estabilização sem formação precoce de filme superficial. Em 

estudos posteriores desenvolvidos por Carvalho (2025), testando a eficácia de diferentes 

solventes na consolidação de madeiras carbonizadas utilizadas em esculturas históricas, 

observou-se que a formulação com Paraloid® B-72 a 10% em Xileno proporcionou 

recuperações superiores de densidade e rigidez estrutural em relação às formulações com 

acetona ou acetato de etila. Ciente dos riscos associados ao Xileno, a aplicação foi realizada em 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263732 
 

354 

 

capela de exaustão, com uso de Equipamentos de Proteção Individual (EPI) adequados, 

conforme preveem as normas de segurança química. 

A aplicação foi finalizada com a escultura na posição horizontal, para garantir que o 

Paraloid® B72 penetrasse mais profundamente na madeira carbonizada, garantindo, desta 

forma, o enrijecimento das áreas fragilizadas. A proteção da policromia foi restrita às áreas 

onde existem esgrafiados – na barra da túnica vermelha – com o objetivo de proteger esta 

ornamentação da escultura durante as intervenções. 

Para a área do manto, que apresentava a maior perda causada pela carbonização, foi 

feita a sua complementação, recuperando parte da volumetria, utilizando-se massa composta 

de serragem e PVA em Água Deionizada para garantir a retratabilidade (Figura 6). Para 

garantir maior compatibilidade visual com as áreas adjacentes, foi adicionado à massa o 

pigmento Negro de Fumo, resultando em uma tonalidade semelhante à do panejamento 

original. Este processo foi pensado devido à grande área de lacuna causada pelo fogo, que 

dificultaria sua reintegração cromática.  

Figura 6 – Aplicação de massa de serragem com pigmento 

 

Fonte: foto Gabriel Nobre (1) / demais fotos do autor. 

Seguindo as mesmas diretrizes usadas na restauração do coroamento do para-vento da 

Igreja de Nossa Senhora do Carmo, Mariana (MG), citado por Ramos (2017), as linhas mestras 

da escultura foram refeitas com base na continuidade do relevo e das dobras do panejamento 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263732 
 

355 

 

interrompido pela carbonização. Esta massa de consolidação foi aplicada em camadas finas, 

prensadas pouco a pouco com o uso de uma espátula, em todas as áreas carbonizadas, incluindo 

manto, cinto, livro e mão esquerda. A aplicação da massa de consolidação foi cuidadosamente 

delimitada pelas bordas da policromia preservada, evitando qualquer sobreposição nas áreas 

originais não afetadas pelo fogo. 

Após cada aplicação da massa e sua secagem, toda a área foi polida, usando-se uma lixa 

adaptada a uma micro retífica, e também passou por lixamento manual com lixa de graus 

variados. Em seguida, foi aplicado Paraloid® B72 diluído em Acetona a 3%, usando-se uma 

trincha de cerdas macias, com o objetivo de formar uma camada superficial protetiva, para 

facilitar a visualização de eventuais falhas na modelagem e aumentar o contraste nas áreas 

reintegradas. A escolha da Acetona nesta etapa, em vez do Xileno utilizado anteriormente, 

deveu-se à sua evaporação mais rápida, para permitir a formação de um filme fino e 

transparente, adequado para finalizar superfícies já consolidadas, sem a necessidade de 

penetração profunda. Nestas áreas, foi feito um acabamento com uma nova massa pigmentada, 

com serragem mais fina. O acabamento final foi novamente dado com a lixa fina e aplicação de 

mais Paraloid® B72 diluído em Acetona a 3%. 

A complementação dos dedos (segundo, terceiro, quarto e quinto) do pé esquerdo foi 

realizada com modelagem com massa de resina Epóxi3, seguindo a talha do pé direito da 

escultura. As próteses foram fixadas com a instalação de tarugos. Esta complementação é 

necessária, por se tratar de partes da imagem que remetem à sua iconografia. Nas representações 

de Santo Antônio, a posição de seus pés, um mais à frente do outro, é um indicativo de que ele 

está sempre a caminho, o que caracteriza seu trabalho missionário e peregrinador. O hábito dos 

fiéis de tocar as mãos e os pés das imagens religiosas é uma prática comum em muitas tradições 

religiosas. Essas partes da imagem, juntamente com o rosto, tornam-se elementos importantes 

na representação.  

Nas normativas decorrentes da 25ª Sessão do Concílio de Trento, são afirmadas 

diretrizes para prover as imagens devocionais de uma empatia capaz de suscitar a piedade no 

fiel. “Também no aspecto figurativo, a imagem devocional é um compromisso: evoca a 

fisionomia tradicional do santo, idealizando-a vagamente em um ‘belo’ que remete à sua 

condição de beatitude; precisa minuciosamente os seus principais atributos” (Argan, 2004, 
 

3 Uma resina epóxi ou poliepóxido é um polímero termofixo que possui a característica de se endurecer quando 
misturada a um agente catalisador.  



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263732 
 

356 

 

p. 103). Este gesto possui profundos significados espirituais, culturais e emocionais. Na cultura 

indiana, esta prática é chamada de Upasangrahan, e estende-se ao gesto de tocar os pés dos 

mais velhos e professores, como sinal de respeito, reverência e humildade.  

De acordo com Lima (2015), Doutora em Antropologia Social, os devotos expressam 

diferentes motivações para tocar os pés, como demonstração de humildade e respeito perante 

um santo e como uma forma de estabelecer uma conexão simbólica e espiritual. O toque nos 

pés das imagens é considerado uma expressão da interação dos fiéis com as representações 

sagradas, refletindo complexidades nas práticas de devoção e nas interpretações simbólicas.  

A autora ainda reforça que “[...] os pés constituam uma das partes mais encostadas e beijadas 

pelos devotos” (Lima 2015, p. 156). Assim, a interação com as imagens transcende o simples 

toque físico, envolvendo uma dimensão espiritual mais profunda. O toque nos pés simboliza a 

posição humilde dos devotos perante a santidade representada pelas imagens. 

A restituição do volume faltante da base foi feita com um bloco de madeira de cedro. 

Foi aplicada previamente uma massa de serragem, usando-se serragem fina e PVA diluído em 

Água Deionizada, com o objetivo de nivelar o limite da parte danificada pelo fogo, de modo a 

permitir o encaixe de um novo bloco de madeira. O bloco foi fixado com o uso de tarugos de 

madeira e PVA diluído em Água Deionizada. Esta complementação garantiu maior 

estabilidade à totalidade da peça. O formato do novo bloco baseou-se na volumetria da parte 

posterior. Para realizar a proteção da complementação estrutural da base e fazer sua 

complementação estética, aplicou-se sobre ela uma solução de Paraloid® B72 a 3% diluído 

em Xileno, colorizado com uma mistura de pigmentos em uma tonalidade vermelha próxima 

do restante da base. Esta colorização do verniz evitou a reintegração cromática de uma lacuna 

de grande extensão. 

Foram aplicadas massas de nivelamento composta de Carbonato de Cálcio e aglutinante 

a base de PVA e Carboximetilcelulose a 5% nas áreas onde houve consolidação do suporte com 

massa de serragem e perda da camada pictórica (cabelo, punho direito, manto, capuz e base).  

A restauração pictórica das lacunas foi concluída, com aplicação de aquarela. Aplicou-se a 

técnica de pontilhismo em todas as áreas tratadas com massa de nivelamento ou que 

apresentavam perdas superficiais. A técnica empregada respeitou os princípios de legibilidade 

e reversibilidade (Figura 7). 
 

  



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263732 
 

357 

 

Figura 7 – Resultado das intervenções 

 
Fonte: fotos do autor. 

 

CONCLUSÃO 

A restauração de obras de arte deve ser conduzida com o objetivo de recriar a unidade 

perdida ao longo do tempo ou por intervenções anteriores, respeitando as marcas históricas que 

compõem sua trajetória material e simbólica. No caso desta escultura de Santo Antônio, sabe-se 

que a imagem foi danificada por um incêndio ocorrido na Igreja Matriz de Santa Luzia, quando 

ainda ocupava seu espaço original de culto. Após esse evento, a peça foi transferida para um 

museu, onde permaneceu até seu retorno recente à igreja. A proposta de restauro considerou 

justamente o desejo de reintegrar a escultura ao seu contexto devocional de origem.  

Nesse sentido, a teoria contemporânea da restauração, oferece um referencial 

fundamental, ao defender que os processos restaurativos devem considerar o envolvimento dos 

sujeitos afetados pelo significado simbólico da obra, isto é, os fiéis, os membros da comunidade 

religiosa local e os responsáveis pela preservação do patrimônio sacro, que atribuem à escultura 

valores históricos, espirituais e afetivos. A restauração, portanto, não se restringe ao objeto em si, 

mas estende-se às relações que ele estabelece com aqueles que o reconhecem como um símbolo 

de fé, memória e identidade coletiva. 

A escultura devocional, mais que um objeto artístico, desempenha um papel social 

significativo. Os danos causados pelo fogo não apenas comprometeram a integridade estética da 

imagem de Santo Antônio, objeto deste estudo, mas também afetaram sua capacidade de comunicar 

sua simbologia original, o que gerou uma resposta emocional intensa por parte da 

comunidade. Durante a restauração, foi possível perceber que a escultura é reconhecida como 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263732 
 

358 

 

portadora de uma presença espiritual concreta – não apenas uma representação do santo, mas 

a “imagem do santo”, com a qual os fiéis estabelecem laços de proximidade, compaixão e 

devoção. Por isso, o restauro exigiu sensibilidade não só técnica, mas também ética, 

priorizando a preservação da legibilidade simbólica da imagem e sua reintegração no espaço 

litúrgico ao qual pertence. 

A experiência de restaurar uma imagem devocional carbonizada, como a de Santo 

Antônio, evidencia os desafios técnicos e sensíveis que envolvem a prática da conservação de 

bens simbólicos. A articulação entre teoria, técnica e escuta ativa das comunidades afetadas 

revela-se não apenas recomendável, mas essencial para o êxito da intervenção. Nesse caso 

específico, a escuta da comunidade reforçou a importância de uma abordagem que valorizasse 

a memória afetiva e o desejo de ver a imagem novamente presente na vida religiosa local. 

Além disso, este caso reforça a urgência de se desenvolver protocolos específicos para 

obras atingidas pelo fogo, nas quais a carbonização compromete tanto a estabilidade física 

quanto a expressividade simbólica. Em um contexto mais amplo, a atuação interdisciplinar entre 

conservadores, historiadores da arte, agentes religiosos e a própria comunidade pode contribuir 

para novas diretrizes em situações semelhantes, fortalecendo o campo da conservação e 

restauração de bens culturais no Brasil. 

 

REFERÊNCIAS 
 
ALVES, Célio Macedo Alves. Um estudo iconográfico. In: COELHO, Beatriz (org.). Devoção e arte: imaginária 
religiosa em Minas Gerias. São Paulo: Edusp, 2005. p. 69-92.  

ARGAN, Giulio Carlo. Imagem e persuasão: ensaios sobre o barroco. Tradução Maurício Santana Dias. São 
Paulo: Companhia das Letras, 2004.  

BAILÃO, Ana. As técnicas de reintegração cromática na pintura: revisão historiográfica. Ge-Conservacion, 
Madrid, v. 2, p. 45-65, 7 dez. 2011. Grupo Español del International Institute of Conservation. DOI: 
http://dx.doi.org/10.37558/gec.v2i2.41. Disponível em: https://www.ge-iic.com/ojs/index.php/revista/article/view/41. 
Acesso em: 5 set. 2024. 

CAMARGOS, Anamaria Lopes. As representações de Santo Antônio na imaginária religiosa em marfim nas 
Minas Gerais dos séculos XVIII e XIX. 2022. 242 f. Dissertação (Mestrado em Ambiente Construído e 
Patrimônio Sustentável) – Curso de Ambiente Construído e Patrimônio Sustentável, Universidade Federal de 
Minas Gerais, Belo Horizonte, 2022. Disponível em: https://repositorio.ufmg.br/handle/1843/45321. Acesso em: 
21 maio 2025. 

CARVALHO, Marcelo César de. Restauração de uma imagem devocional de Santo Antônio: estudo sobre a 
consolidação de bens culturais em madeira policromada danificados pelo fogo. 2025. Trabalho de Conclusão de 
Curso (Bacharelado em Conservação e Restauração de Bens Culturais Móveis) – Escola de Belas Artes, 
Universidade Federal de Minas Gerais, Belo Horizonte, 2025.  

INSTITUTO ESTADUAL DO PATRIMÔNIO HISTÓRICO E ARTÍSTICO DE MINAS GERAIS. Bens 
Tombados: Basílica de Santa Luzia. Belo Horizonte: IEPHA/MG, 2016. Disponível em: 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263732 
 

359 

 

https://www.iepha.mg.gov.br/index.php/programas-e-acoes/patrimonio-cultural-protegido/bens-
tombados/details/1/57/bens-tombados-bas%C3%ADlica-de-santa-luzia. Acesso em: 1 out. 2025. 

LIMA, Raquel dos Santos Sousa. Sobre presença e representação nas imagens dos santos católicos: 
considerações a partir de um estudo sobre a devoção à Santa Rita. Religião & Sociedade, Rio de Janeiro, v. 35, 
n. 1, p. 139-163, jun. 2015. DOI: https://doi.org/10.1590/0100-85872015v35n1cap07. Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/rs/a/FkMwXtZCfPjRbD9hScRQNdM/?lang=pt. Acesso em: 5 set. 2024. 

LORÊDO, Wanda Martins. Iconografia religiosa: dicionário prático de identificação. Rio de Janeiro: 
Interciência, 2002.  

RAMOS, Aline Cristina Gomes. Do negro ao carvão: conservação-restauração de uma imagem de vestir carbonizada 
representando São Francisco de Assis Penitente. 2017. Monografia (Bacharelado em Conservação-Restauração 
de Bens Culturais Móveis) – Escola de Belas Artes, Universidade Federal de Minas Gerais, Belo Horizonte, 
2017. 1 DVD-R. 

VIÑAS, Salvador Muñoz. Teoria contemporânea da restauração. Tradução Flavio Carsalade. 2. ed. Belo 
Horizonte: UFMG, 2021.  



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263803 
 

360 

 

O “MESTRE DA PERNINHA CRUZADA”: AS OBRAS DO ENTALHADOR PEDRO 
JOSÉ PEREIRA EM MINAS GERAIS 

 
THE “MASTER OF CROSSED LEGS”: THE WORKS OF THE WOODCARVER PEDRO 

JOSÉ PEREIRA IN MINAS GERAIS 
 

EL “MAESTRO DE LA PIERNITA CRUZADA”: LAS OBRAS DEL TALLADOR PEDRO 
JOSÉ PEREIRA EN MINAS GERAIS 

 
Mateus Rosada1 

mateusrosada@ufmg.br 

Gustavo Bastos2 
gustavobastosbonfim@gmail.com 

 
 

RESUMO 

Este artigo investiga a obra de um entalhador rococó e sua oficina, que realizava seus atlantes 
com uma característica muito peculiar e pessoal: eles se apoiavam, nas mísulas, com as pernas 
cruzadas na altura dos joelhos. Trata-se de Pedro José Pereira, autor da talha dos retábulos 
colaterais da Igreja do Rosário de Itabirito, em Minas Gerais, ativo na última década do século 
XVIII. Por meio da análise dos traços autorais do artista, este estudo apresenta as características 
de sua oficina com base nos retábulos comprovadamente realizados no Rosário de Itabirito, 
bem como traça comparações com outros exemplares em outras cinco igrejas da região. Tal 
comparação dar-se-á apenas por análise formal, uma vez que a documentação sobre essas 
igrejas é bastante lacunar. Procura-se, com este trabalho, ampliar o conhecimento sobre as artes 
nas Minas Gerais setecentistas e trazer à luz mais um nome de artífice obliterado pelo tempo. 

Palavras-chave: Pedro José Pereira; Rococó; Talha; Minas Gerais; Autoria. 

 
ABSTRACT 

This article investigates the work of a Rococo woodcarver and his workshop, who made his 
atlanteans with a very peculiar and personal characteristic: they were supported on the corbels 
with their legs crossed at the knees. This is Pedro José Pereira, the autor who woodcarved the 
side altarpieces of the Church of Rosário of Itabirito, in Minas Gerais, Brazil, and was active in 
the last decade of the 18th century. Through the analysis of the artist's authorial features, this 
study presents the characteristics of his workshop based on the altarpieces proven to have been 

 
1 Arquiteto e urbanista, graduado pela Universidade de São Paulo (Campus de São Carlos), onde também fez o 
mestrado e o doutorado. Sua tese Igrejas Paulistas da Colônia e do Império: Arquitetura e Ornamentação foi 
premiada pela Capes e pela USP. É professor universitário desde 2009, tendo lecionado na Faculdade de 
Administração e Arte de Limeira (SP) e, por três anos, na Universidade Federal de Santa Maria, Universidade 
Federal de Santa Maria (UFSM), no Campus de Cachoeira do Sul. Desde 2019 é Professor da Escola de 
Arquitetura da Universidade Federal de Minas Gerais (UFMG). Leciona nas áreas de história da arquitetura, 
história da arte e patrimônio cultural.  
Lattes: http://lattes.cnpq.br/2796515859650978. Orcid: https://orcid.org/0000-0002-2099-5290.  
 
2 Graduando em Conservação e Restauro no Instituto Federal de Minas Gerais (IFMG), campus de Ouro Preto 
(MG). Cursa também Conservação e Restauro na Fundação de Arte de Ouro Preto (FAOP). Atualmente é 
estagiário do Laboratório de Conservação e Restauro da FAOP. Realiza pesquisas em arquitetura e 
ornamentação religiosa barroca e rococó.  
Lattes: http://lattes.cnpq.br/3110617036941985. Orcid: https://orcid.org/0009-0005-9812-4750. 

mailto:mateusrosada@ufmg.br
http://lattes.cnpq.br/2796515859650978
https://orcid.org/0000-0002-2099-5290
http://lattes.cnpq.br/3110617036941985.%20Orcid
https://orcid.org/0009-0005-9812-4750


IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263803 
 

361 

 

made in the Rosário of Itabirito, as well as drawing comparisons with other examples in five 
other churches in the region. This comparison will only be made through formal analysis, since 
the documentation on these churches is quite lacking. This work seeks to expand knowledge 
about the arts in eighteenth-century Minas Gerais and to bring to light yet another name of an 
artisan obliterated by time. 

Keywords: Pedro José Pereira; Rococo; Carving; Minas Gerais; Authorship. 

 
RESUMEN 

Este artículo investiga la obra de un tallista rococó y su taller, quien creó sus atlantes con una 
característica muy peculiar y personal: se apoyaban en las ménsulas, con las piernas cruzadas a 
la altura de las rodillas. Se trata de Pedro José Pereira, el artista que talló los retablos laterales 
de la Iglesia del Rosario de Itabirito, en Minas Gerais, Brasil, y estuvo activo en la última década 
del siglo XVIII. A través del análisis de la traza autoral del artista, este estudio presenta las 
características de su taller a partir de los retablos comprobados de la Iglesia del Rosario de Itabirito, 
además de establecer comparaciones con otros ejemplos en otras cinco iglesias de la región. 
Esta comparación se realizará únicamente mediante un análisis formal, dado que la documentación 
sobre estas iglesias es bastante escasa. Este trabajo busca ampliar el conocimiento sobre las 
artes en Minas Gerais del siglo XVIII y dar a conocer otro nombre de un artesano olvidado 
por el tiempo. 

Palabras clave: Pedro José Pereira; Rococó; Talla; Minas Gerais; Autoría. 
 

 

A PESSOALIDADE DOS INCÓGNITOS 

A valoração que damos, na contemporaneidade, ao indivíduo e seus feitos é 

completamente diferente da forma como os antigos entendiam o papel da pessoa na sociedade 

e, consequentemente, da demarcação de autoria dos feitos. Dessa maneira, tentar compreender 

os sistemas de contratação, arremate e execução de obras artísticas dos séculos XVIII e XIX no 

Brasil torna-se uma tarefa bastante complexa e que resulta, muitas vezes, num verdadeiro 

garimpo em busca de nomes que façam sentido a toda uma rede de artistas e artífices que 

produziram os elementos artísticos desse período. A tarefa torna-se ainda mais árdua pelo fato 

de a assinatura das obras ter sido extremamente rara entre nós no passado e de a grande maioria 

dos registros já ter se perdido com o passar de tanto tempo. Uma quantidade considerável das 

autorias de obras setecentistas e oitocentistas brasileiras deu-se, na falta de documentação 

comprobatória, pela via da atribuição, e é o que faremos na maior parte dos exemplares 

abordados neste estudo. 

Diante da ausência de qualquer documentação que registre o nome de determinado 

artista ou sua oficina em obras importantes, é comum lançar-se mão de um apelido toponímico 

para designá-lo, como uma forma de destacar a ocorrência de suas obras em determinada região 

e até mesmo da possibilidade de sua oficina ter se estabelecido em um município específico. 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263803 
 

362 

 

São casos bastante conhecidos dessa categoria de atribuição de nomes consagrados, como o 

fluminense “Mestre de Angra” e o mineiro “Mestre de Piranga”, ou apenas “Mestre Piranga”. 

Por outro lado, não são poucas as atribuições que nascem de apelidos até mesmo humorosos 

sobre as características formais específicas das obras de alguns artífices, que denotaram uma 

espécie de assinatura do autor, como nos casos dos paulistas “Mestre do Cabelinho em Xadrez” 

e “Mestre do Bolo de Noiva” (Lemos, 1999), personagens incógnitos até os dias atuais, mas 

com características deveras personalísticas. 

No caso do presente estudo, notamos uma característica sui generis em algumas igrejas 

na região central de Minas Gerais, cujos retábulos apresentavam invariavelmente uma figura 

muito curiosa: os atlantes, que costumam ficar em frente às mísulas que sustentam as colunas 

retabulares, aparecem em uma pose tal que as pernas ficam cruzadas na altura dos joelhos, uma 

posição anatomicamente muito difícil de ser mantida para uma figura que suporta um peso sobre 

sua cabeça. Além disso, não conhecemos ocorrência, em qualquer desenho conhecido, dessa 

figura de sustentação. Assim, trata-se de uma disposição criada pela imaginação de um autor 

muito específico. Não demorou muito para apelidarmos jocosamente esse artista incógnito 

de “Mestre da Perninha Cruzada”, e a “brincadeira” acabou tornando-se uma forma de o 

identificarmos. À medida que registrávamos outras igrejas, percebíamos que esse trejeito 

não se limitava a apenas uma delas, e que o tal mestre era artífice relativamente requisitado. 

O processo de apelidação, jocoso, foi fundamental para perceber a ocorrência de outras obras 

vinculadas à sua oficina, ativa em fins do século XVIII e talvez início do século XIX na faixa 

que abrange os municípios mineiros de Sabará, Belo Vale, Bonfim e Itabirito. 

 

O “MESTRE DA PERNINHA CRUZADA” TEM NOME: PEDRO JOSÉ PEREIRA 

Na impossibilidade, que o dia a dia de trabalho nos impunha, de realizar as tão 

necessárias pesquisas em arquivos, nossas buscas por compreender quem seria esse “Mestre da 

Perninha Cruzada” limitavam-se à bibliografia de fontes secundárias. Várias foram as buscas 

realizadas no Dicionário de Artistas e Artífices dos Séculos XVIII e XIX em Minas Gerais 

(Martins, 1974). Os dicionários são muito bons na catalogação de pessoas e dados, no entanto, 

como procurar por um artista que não sabíamos o nome em um índice organizado justamente... 

por nome?  

A nossa sorte é que existe cópia desse livro com o texto reconhecido, o que permite a 

busca por qualquer termo. Enfim, numa dessas buscas, encontramos dados de apenas uma das 

igrejas que possuem obras da oficina desse entalhador: a Igreja de Nossa Senhora do Rosário 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263803 
 

363 

 

dos Homens Pretos de Itabirito, cuja irmandade contratou um profissional, em 1785, para a 

feitura dos retábulos colaterais e fez o registro em seu livro de receita e despesa (Martins, 1974). 

Pedro José Pereira: este é o nome do artífice até há pouco chamado por nós de “Mestre 

da Perninha Cruzada”. Marceneiro, conforme aparece nos registros, executou, entre 1785 e 

1786, os retábulos colaterais da dita igreja. Nela, voltou a fazer outros trabalhos menores até 

1795. Depois dessa data, cessam os registros desse personagem. 

Até o momento, pouco se sabe sobre a identidade desse artífice. A documentação 

relativa ao “Mestre da Perninha Cruzada” é muito pontual. Não foi possível saber suas 

respectivas datas de nascimento ou morte, nem mesmo seu local de origem. Além disso, o 

sobrenome Pereira era extremamente comum: apenas no Dicionário de Artistas e Artífices 

utilizado figuram 76 pessoas com esse mesmo epíteto. Se procurarmos por sobrenome do meio, 

o número aumenta ainda mais. Isso dificulta relacioná-lo a uma família de artífices da 

madeira e mesmo inferir se era português ou brasileiro, se branco, pardo ou negro, uma vez 

que, até para ex-escravizados, esse sobrenome era comum. 

Também é muito difícil obter informação sobre ter constituído ou não família, se teve 

descendentes artistas ou se deixou a oficina para algum empregado, como fez Aleijadinho… 

Tampouco nos é alcançável saber se teve filiação artística, pois, mesmo os retábulos 

assemelhados aos seus, mas claramente de outras oficinas contemporâneas, também são obras 

de artistas incógnitos. 

Existe apenas um documento de registro que identifica Pedro José Pereira: o Livro de 

Receitas e Despesas da Irmandade do Rosário dos Pretos de Itabirito, que registra trabalhos 

solicitados a ele na capela da irmandade. No dito livro, Pereira é identificado como marceneiro. 

No entanto, como demonstra farta bibliografia sobre artistas e artífices no Brasil dos séculos 

XVIII e XIX, a divisão das profissões de marceneiro, entalhador, e às vezes até mesmo entre 

carpinteiro ou carapina, era bastante confusa e as menções a uma mesma pessoa, em 

documentos diferentes, poderiam designá-la com duas ou três dessas profissões, uma distinta 

da outra em cada documento. O que se percebe, nos registros da Igreja do Rosário itabiritense, 

apesar de mencioná-lo como marceneiro, é que Pedro José Pereira trabalhou, naquele caso, 

como um entalhador de fato. Dizem as páginas do Livro de Receita e Despesa, transcritas por 

Judith Martins (1974, v. 2, p. 126), que o profissional recebeu, em 1785-1786, 34 oitavas de 

ouro “[...] à conta dos altares colaterais que está fazendo na capela”. Recebeu, também nesse 

período, mais dois pagamentos de 100 oitavas, respectivamente, ao “[...] que se lhe devia de 

resto dos altares colaterais que fez na Capela [e do] [...] resto da fatura dos Altares colaterais 

dentro da Capela” (Martins, 1974, v. 2, p. 126).  



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263803 
 

364 

 

A julgar pelo estilo dos retábulos colaterais que vemos hoje na igrejinha do Rosário de 

Itabirito, alinhados ao gosto rococó, padrão dominante nas artes do final do século XVIII em 

Minas Gerais, e na ausência de novos registros que indiquem que tenham sido trocados ou 

refeitos, podemos inferir com alto grau de certeza que as obras de talha presentes no templo são 

de fato aquelas realizadas pelo nosso “Mestre da Perninha Cruzada” no registro dos irmãos do 

Rosário. Interessante também que as contas da irmandade apresentam, para a policromia e 

douramento dos retábulos entalhados por Pereira, a contratação de pintor bastante requisitado 

à época: João Nepomuceno Correia e Castro, no ano de 1786 (Martins, 1974). 

Na década seguinte, Pedro José Pereira seria novamente chamado pela Irmandade 

do Rosário para trabalhos menores. Em 1793, ajustou o serviço descrito a seguir por 30 

oitavas de ouro:  

Seis castiçais de altura de três palmos reforçados e uma cruz para pôr a imagem de 
altura a respeito aos castiçais e a cruz de duas frentes lavradas e abertas na forma 
do risco [...] e assim mais abaixar a tribuna meio palmo e afastar o sacrario hum palmo, 
ou o que couber, para se poder pôr a imagem na banqueta (Martins, 1974, v. 2, p. 126). 

Os trabalhos devem ter durado alguns anos, pois o último pagamento a ele foi registrado 

em 1795 (Martins, 1974). Aqui é possível perceber que o “Mestre da Perninha Cruzada” trabalhou 

também no retábulo-mor da capela dos negros de Itabirito, uma vez que as intervenções, 

especialmente para abaixar e recuar o sacrário, são perceptíveis quando lançamos um olhar mais 

demorado: as rocalhas dos painéis não possuem emolduramentos, como nas outras partes do 

altar-mor, e vemos os cortes efetuados e a “compressão” do espaço desses ornamentos. 

Pereira ainda receberia, pelo acordo firmado em 1793 com a irmandade, 7 oitavas de 

ouro para “[...] aperfeiçoar a imagem de S. Benedito e S. Figenia e tudo o que ellas carecessem” 

(Martins, 1974, v. 2, p. 126). Infelizmente, quando visitamos a Igreja do Rosário, em 2022, não 

avistamos os castiçais mencionados, nem mesmo as imagens de São Benedito e Santa Efigênia, 

que ajudariam bastante a reconhecer um pouco mais dos estilemas do artífice. Outra lacuna a 

ser destacada é a ausência de qualquer registro da feitura por ele de arcos cruzeiros, púlpitos, 

balaustradas ou outras peças de talha que poderiam compor uma percepção mais clara das 

características formais de Pedro José Pereira.  

 

EXEMPLARES SEMELHANTES  

O apelido humoroso que nós, autores, demos a Pereira, de “Mestre da Perninha 

Cruzada” foi importante para percebermos que o artista também trabalhou em outras igrejas. 

Além do Rosário de Itabirito, encontramos, em Minas Gerais, mais cinco casos nos quais os 

resultados guardam características muito assemelhadas. Pelos elementos de estilo dos retábulos 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263803 
 

365 

 

que ornamentam o interior desses templos, é possível supor uma espécie de cronologia da 

oficina de Pedro José Pereira, que teria trabalhado, nas seguintes seis igrejas, a julgar pelas 

inovações que vão surgindo, mais ou menos nessa ordem, em um total de dez retábulos: 

1 –  Igreja de Santana do Arraial Velho, Sabará (construída na primeira metade do 

século XVIII): retábulo-mor; 

2 –  Igreja de Santana do Paraopeba, Belo Vale (1735): o retábulo-mor (colateral é 

de outra oficina); 

3 –  Santuário do Senhor do Bonfim, Bonfim (1735): os retábulos colaterais; 

4 –  Igreja do Rosário, Itabirito (1738): os retábulos colaterais – obras documentadas e 

datadas de 1785-1786 (retábulo-mor é de outra oficina); 

5 –  Igreja de São Gonçalo do Bação, Itabirito (cerca de 1740): o retábulo colateral do 

Coração de Maria (os demais são de outras três oficinas diferentes); 

6 –  Igreja do Rosário de Acuruí, Itabirito (cerca de 1715): os retábulos colaterais (o 

retábulo-mor é uma recomposição de peças mais antigas). 

Figura 1 – Igrejas onde provavelmente trabalhou Pedro José Pereira e sua oficina 

a – Igreja de Santana do Arraial 
Velho, Sabará 

b – Igreja de Santana do 
Paraopeba, Belo Vale 

c – Santuário do Senhor do 
Bonfim, Bonfim 

   

d – Igreja do Rosário, Itabirito 
e – Igreja de São Gonçalo do 

Bação, Itabirito 
f – Igreja do Rosário de Acuruí, 

Itabirito 

   

Fonte: fotos dos autores. 

Nos dois primeiros casos, os retábulos-mores das igrejas de Santana dos municípios de 

Sabará e Belo Vale são de um padrão transicional entre o barroco joanino e o rococó. Possuem 

também uma composição um pouco mais carregada e pesada do que se vê nos exemplares 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263803 
 

366 

 

seguintes, já plenamente inseridos na linguagem rocaille. Aqui nos parece que Pedro José 

Pereira ainda era oficial na oficina de outro entalhador; os personagens com a perna cruzada 

aparecem aqui e ali, mas ainda não atingiram a forma definitiva que veremos nos demais. Pode 

ser também – hipótese que nos parece menos provável – que as obras já sejam de sua própria 

oficina, porém que ele tenha atualizado e modificado significativamente o estilo com o passar 

do tempo. 

Nos três casos seguintes, no Santuário do Senhor do Bonfim, na cidade homônima, e 

nas igrejas itabiritenses do Rosário e de São Gonçalo do Bação, a composição é menos 

carregada e alinhada à estética rococó. Os elementos são constantes e recorrentes, o que denota 

comprovável estabelecimento de oficina própria desse artista e o amadurecimento de sua obra, 

que ganha contornos mais identificáveis e próprios.  

No último local, a Igreja do Rosário de Acuruí, também em Itabirito, há um novo 

impulso de simplificação e estilização. Alguns elementos são um pouco diferentes do padrão 

que vinha se delimitando, o que pode indicar tanto uma obra tardia do “Mestre da Perninha 

Cruzada”, como uma obra de um discípulo seu. 

 

CARACTERÍSTICAS DA OFICINA 

Identificado o nosso entalhador, cabe-nos agora fazer uma breve descrição das 

principais características que são perceptíveis em sua obra.  

Ao analisarmos a estrutura dos retábulos, percebemos que os mais antigos, nas igrejas 

de Santana de Sabará e Belo Vale, são altares maiores e sua estruturação pode ter sido definida 

por outra oficina, da qual, na época, Pereira seria ainda oficial e não o mestre. Nesses dois 

exemplares, a composição do todo é um pouco distinta dos demais. 

Em todos os outros quatro casos, trata-se de retábulos colaterais. A estrutura que 

organiza a composição, nesses casos, é praticamente a mesma em todos. São conjuntos muito 

longilíneos e verticais. A mesa do altar pode variar de formato retangular ou abaulado, mas, em 

todos os exemplares, não possui ornamentação talha e é sempre lisa, com o desenho do frontal 

realizado unicamente pela policromia. No corpo, os retábulos apresentam apenas um par de 

colunas estriadas – no Santuário do Senhor do Bonfim – ou de colunas misuladas – nos outros 

três casos, esses todos em Itabirito – sempre nas extremidades, diferenciando-se do padrão mais 

usual na “retabulística” brasileira, na qual os conjuntos possuem geralmente dois pares de 

colunas, um de cada lado do camarim. Sustentando essas colunas, abaixo delas, localizam-se 

as mísulas, que levam à sua frente os mencionados atlantes de pernas cruzadas. Os painéis entre 

as mísulas e o sacrário são ornados com rocalhas simétricas, e o sacrário alça-se acima da altura 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263803 
 

367 

 

desse trecho, criando uma ondulação da cornija na parte superior que avança sobre a base do 

camarim. Por haver apenas um par de colunas, não há propriamente um intercolúnio. No espaço 

equivalente a isso, entre a coluna e a moldura do camarim, tanto as peanhas como os dosséis 

apresentam gomos e penachos. Dos dosséis pendem cortinados com as bordas em zigue-zague 

e com borlas nas pontas. Devido à própria composição retabular, o próprio camarim também é 

bastante verticalizado e é comum que abrigue um trono de três níveis. As cornijas sempre 

apresentam frisos bojudos. 

Figura 2 – Retábulos dos templos confeccionados provavelmente por Pedro José Pereira e sua oficina; 
como oficial 

a – Igreja de Santana do Arraial 
Velho, Sabará 

b – Igreja de Santana do Paraopeba, 
Belo Vale; como mestre 

c – Santuário do Senhor do 
Bonfim, Bonfim 

   

d – Igreja do Rosário, Itabirito 
(autoria comprovada por documento) 

e – Igreja de São Gonçalo do 
Bação, Itabirito 

f – Igreja do Rosário de Acuruí, 
Itabirito 

   

Fonte: fotos dos autores. 

Os coroamentos apresentam, nas laterais, pedestais em forma de coração que sustentam 

rocalhas em formato de C, continuando a linha estrutural das colunas. Os arcos que arrematam 

os camarins são sempre plenos e há um concheado central sobre eles, arrematados por um 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263803 
 

368 

 

querubim no meio. Sobre ele, a tarja da invocação local, ladeada por dois anjos que a seguram com 

a mão interna e, na maior parte dos casos, acenam com a externa. 

 

FIGURAS ANTROPOMÓRFICAS 

Os elementos diferenciais deste artífice são justamente os atlantes que sustentam as 

mísulas das colunas. Em todos os dez retábulos, eles apresentam as pernas cruzadas na altura 

do joelho, bastante torneadas, com a musculatura da panturrilha destacada. Na altura do tórax, 

a linha do diafragma é bastante marcada, pois as duas últimas costelas próximas a ele são 

sempre salientes. As mãos do lado externo do retábulo sustentam uma folha de acanto com 

“furinhos” ou uma rocalha assimétrica, que recobre a parte superior da mísula, um pouco acima 

da cabeça dos atlantes. Já as mãos do lado interno apoiam-se na bacia, como se ajudassem a dar 

apoio ao peso que esses seres suportam. Os rostos costumam ser pouco expressivos: não 

demonstram alegria, tristeza ou sofrimento. Os cabelos possuem ondulações nas laterais, um 

pouco acima das orelhas e, ao centro, há um topete discreto. Todos os querubins têm um 

panejamento muito esvoaçante e bastante estreito, quase uma fita, que passa na frente, entre as 

pernas, e contorna a cabeça por trás com movimento esvoaçante. 

Figura 3 – Os atlantes de pernas cruzadas da oficina 

a – Igreja de Santana do Arraial 
Velho, Sabará 

b – Igreja de Santana do Paraopeba, 
Belo Vale 

c – Santuário do Senhor do 
Bonfim, Bonfim 

   

d – Igreja do Rosário, Itabirito 
(autoria comprovada por documento) 

e – Igreja de São Gonçalo do 
Bação, Itabirito 

f – Igreja do Rosário de Acuruí, 
Itabirito, que não possui atlante 

   

Fonte: fotos dos autores. 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263803 
 

369 

 

A oficina do “Mestre da Perninha Cruzada” também lançava mão de um segundo desenho 

para os atlantes, que se apresentavam também vestidos. Quando utilizados em retábulos 

colaterais, fazem contraposição com os atlantes nus: de um lado, o retábulo tem esses personagens 

de sustentação com vestimentas do século XVIII; do outro, ao invés de indumentária, apresentam 

apenas uma faixa de tecido. Os atlantes trajados aparecem apenas nas peças retabulares de 

Santana do Paraopeba, Bonfim e no Rosário de Itabirito. As partes superiores das vestimentas 

possuem diferenças, mas as saias são invariavelmente pregueadas. Podem usar touca ou capacete 

em forma de V invertido. Esses personagens não cruzam as pernas; estas são levemente 

flexionadas, mas mantêm a mão interna apoiada, agora não sobre a bacia, mas sobre a coxa ou o 

joelho, e a mão externa segurando, acima da cabeça, uma voluta ou rocalha assimétrica.  

Figura 4 – Atlantes vestidos da oficina 

a – Igreja de Santana do 
Paraopeba, Belo Vale 

b – Igreja do Rosário, Itabirito 
(autoria comprovada por documento) 

c – Santuário do Senhor do 
Bonfim, Bonfim 

   

Fonte: fotos dos autores. 

Nos quatro exemplares em que se utilizam colunas misuladas – Santana do Paraopeba, 

Rosário de Itabirito, São Gonçalo do Bação e Rosário de Acuruí – essas peças são decoradas 

com querubins, que possuem asas em formato de C, com o desenho das penas muito marcado, 

voltadas para baixo nos exemplares mais antigos, quando provavelmente Pedro José Pereira era 

ainda oficial de outra oficina, e direcionadas para cima nos exemplares mais novos, momento 

no qual já deveria ter oficina própria. A expressividade dos rostos, igual ao que ocorre com os 

atlantes, é pouco marcada, e o desenho dos cabelos é igual ao dos exemplares anteriormente 

descritos. Ainda, podem ter, abaixo de si, pendentes de flores simétricos. 

Uma quarta e última figura antropomórfica que encontramos nos retábulos de Pedro 

José Pereira e sua oficina são os anjos do coroamento (na Igreja de Santana do Paraopeba são 



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263803 
 

370 

 

putti, mas, à exceção da ausência de asas, se enquadram aproximadamente na descrição). Eles 

aparecem em posição praticamente sentada, com as pernas dobradas e viradas para o lado 

interno da composição. A mão interna segura a tarja, mas de forma espalmada, quase como se 

estivesse acenando, enquanto a mão oposta costuma aparecer para baixo, apresentando a 

composição retabular, ou segurando algum elemento pendente, geralmente uma fita ou tecido. 

O formato, a expressividade do rosto e o desenho dos cabelos seguem a mesma padronagem 

das outras figuras humanas já descritas. As asas possuem um desenho bastante vigoroso no 

dorso e detalhado nas penas, e há um panejamento que passa em frente ao corpo e por detrás da 

cabeça dos anjos do coroamento.  

Figura 5 – Putti/Anjos de coroamentos 

a – Igreja de Santana do Arraial 
Velho, Sabará 

b – Igreja de Santana do Paraopeba, 
Belo Vale 

c – Santuário do Senhor do 
Bonfim, Bonfim 

   

d – Igreja do Rosário, Itabirito 
(autoria comprovada por documento) 

e – Igreja de São Gonçalo do 
Bação, Itabirito 

f – Igreja do Rosário de Acuruí, 
Itabirito, que não possui atlante 

   

Fonte: fotos dos autores. 
 

  



IMAGEM BRASILEIRA. Vol.1 Nº 15, Dez./2025 - ISSN: 1519-6283 / e-ISSN:2763-9770 (ISSN eletrônico), DOI: 10.5281/zenodo.18263803 
 

371 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Esta breve pesquisa sobre Pedro José Pereira, o “Mestre da Perninha Cruzada”, 

demonstra a importância da análise formal e comparativa para reconhecer traços autorais e 

agrupar cientificamente exemplares semelhantes, para propor atribuições de autoria e, até 

mesmo, observar mudanças de estilemas e traços para tentar reconstituir uma trajetória e uma 

cronologia. 

Frente à grande dificuldade de se encontrar documentos dos séculos XVIII e XIX que 

tenham remanescido até os dias atuais, a análise visual demonstra-se uma importante 

ferramenta para identificar nomes (ou até mesmo apelidos) e clarificar, ao menos um pouco, o 

tão vasto e complexo ambiente na produção artística brasileira – em especial mineira – dos 

períodos colonial e Imperial. Cremos que a descoberta do nome de Pedro José Pereira e a 

possibilidade que tenha trabalhado em pelo menos seis templos mineiros no final do século 

XVIII contribui para o aprofundamento dos conhecimentos sobre as artes em Minas Gerais 

e no Brasil. 

 

REFERÊNCIAS  

LEMOS, Carlos Alberto Cerqueira. A imaginária paulista. São Paulo: Pinacoteca, 1999. Catálogo da Exposição. 

MARTINS, Judith. Dicionário de artistas e artífices dos séculos XVIII e XIX em Minas Gerais. Rio de Janeiro: 
Ministério da Educação e Cultura; Iphan, 1974. 2 v. 


