
 
Universidade Federal de Minas Gerais 

 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

Luísa Cunha Machala 

 

 

 

 

 
DIÁLOGOS ENTRE O ENSINO-APRENDIZAGEM EM DANÇA E QUESTÕES DE 

IDENTIDADE CULTURAL  

 

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Belo Horizonte 

2015 
 

 



Luísa Cunha Machala 

 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 

DIÁLOGOS ENTRE O ENSINO-APRENDIZAGEM EM DANÇA E QUESTÕES DE 

IDENTIDADE CULTURAL  

 
 
 
 
 
 
 
 
Trabalho apresentado como requisito 
parcial à obtenção do grau de Licenciada 
em Dança no curso de graduação 
Licenciatura em Dança da Escola de Belas 
Artes, Universidade Federal de Minas 
Gerais. 
 
Orientadora: Profa. Me. Juliana Amelia 
Paes Azoubel 

 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

Belo Horizonte 
2015 

 
 





AGRADECIMENTOS 

 

À Profa.  Juliana Azoubel pelas orientações, disposição e carinho. Por apoiar e investir 

nas minhas ideias e desejos no campo de pesquisa em Dança. 

 

À Profa. Marlaina Roriz pelo exemplo, atenção e consideração. Por me fazer acreditar 

na potência do binômio Dança-Educação e por contribuir diariamente, de forma 

prazerosa, na minha formação. 

 

À Profa. Graziela Andrade pela disponibilidade e pelos conhecimentos compartilhados. 

 

À Licenciatura em Dança da UFMG e todos seus professores e funcionários pela 

constante entrega e pela inspiração. Por possibilitarem reconhecer a imensidão que é a 

Dança enquanto campo de conhecimento. 

 

À turma II do curso de Licenciatura em Dança, a minha turma. Agradeço pela alegria, 

sinceridade e apoio de cada um, sem vocês não teria graça. 

 

Ao PLI – Programa de Licenciaturas Internacionais, à CAPES e demais envolvidos 

pelos dois anos de estudo e experiência no curso de Estudos Gerais – arte e culturas 

comparadas na Universidade de Lisboa. Agradeço a todos os amigos que lá fiz e aos 

professores que muito contribuíram na minha formação. 

 

À minha mãe e meu pai por sempre apoiarem e darem suporte às minhas escolhas. 

Pelo amor diariamente vivido, por todo carinho, força e exemplo.  

 

Aos meus irmãos pelo exemplo e companheirismo. 

 

Ao Gui por estar sempre ao meu lado e dividir as delícias e tristezas da vida. Por 

incentivar e acreditar nas minhas escolhas. Obrigada pelo afeto, pela confiança, pelo 

colo, por fazer esse trabalho não parecer tão difícil.  



 

Aos professores e artistas da Dança que tive contato ao longo da vida. 

Obrigada por me fazerem Dançar cada dia mais. 

 

Aos demais amigos, pela companhia e por fazer a vida mais alegre. 

 

À Dança, à Arte por fazer do mundo o meu lugar. 

 

  



RESUMO 

 

 

Este trabalho de conclusão de curso de Graduação em Licenciatura em Dança da 

UFMG propõe um diálogo entre o ensino-aprendizagem em Dança e as questões de 

Identidade Cultural abordadas por Stuart Hall (2015). Para isso, esta pesquisa se 

fundamentou em uma relação entre as bibliografias do autor, livros e textos sobre o 

ensino-aprendizagem em Dança, os PCNs e em referências que dissertam sobre 

cultura e educação. O texto apresentado resultou da combinação entre a pesquisa 

bibliográfica e a performance “Eu, caleidoscópio”, um processo de criação em Dança 

desenvolvido pela autora como um espaço de prática das teorias pesquisadas. Por 

assim ser, o trabalho buscou reforçar a indissociabilidade entre corpo e mente, teoria e 

prática. Com a união entre as pesquisas bibliográficas realizadas e o processo de 

criação em Dança desenvolvido, observou-se que o presente trabalho pode contribuir 

para a compreensão de que as palavras carregam consigo uma infinidade de signos e 

significações. Os termos “cultura”, “educação”, “dança”, “sociedade”, “diversidade”, 

“pós-modernidade” e “identidade” também constituem conceitos que se esbarram e se 

entrelaçam a todo instante, conectados como numa teia, mas que nas práticas artísticas 

e pedagógicas em Dança por vezes, podem vir a ser banalizados e erroneamente 

empregados. Nesse trabalho, notou-se que constatar que as identidades dos sujeitos 

refletem o contexto da pós-modernidade nos leva a ressignificar o nosso olhar e 

consequentemente, a Dança que fazemos e a Dança que ensinamos.  

 

Palavras Chave: Dança, Educação, identidade cultural, Pós-modernidade 

 

 

  



ABSTRACT 

 

This work is a partial requirement to the undergraduate degree in Dance Education of 

the Federal University of Minas Gerais (UFMG), and aims to motivate a dialogue 

between the Dance teaching and learning process and the questions of cultural identity 

as approached by Stuart Hall (2015). In order to build this work, we researched the 

author bibliography, and texts and books on the Dance teaching and learning 

processes, on the PCNs (National Curricular Parameters) and in references about 

education and culture. The text presented here is a result of the combination of the 

bibliographical research and the performance “Eu, caleidoscópio”, (“Me, kaleidoscope”), 

a Dance creation process developed by the author as a place to unity the Dance 

practices and the theories researched. Therefore, this work aims to reinforce the 

inseparability between body and mind, practice and theory. By the union between the 

bibliographical research done and the Dance creation process developed, we aim that 

the present work can contribute to the comprehension that the words carry with them an 

infinity of signs and meanings.  The terms “culture”, “education”, “dance”, “society”, 

“diversity”, “post-modernity” and “identity” are concepts that may collide all the time, 

connected as a network, but in the artistic and pedagogical dance practices, very often 

can be underestimated and wrongly applied. In this work, we conclude that the identity 

of the human subjects reflects that the post-modern context lead us to reframe our eyes 

and consequently, the Dance that we teach, and the Dance we make.  

 

Key words: Dance, education, cultural identity, Postmodernism  

 

 

 

 

 

 



 

LISTA DE ILUSTRAÇÕES 

 

FIGURA 1 - Academicians of The Royal Academy, de Johann Joseph Zoffany .... 60 

FIGURA 2 - Weeping Woman, Pablo Picasso ........................................................... 60 

FIGURA 3 – The Allemande, 1760 .............................................................................. 68 

FIGURA 4 – Mary Wigman .......................................................................................... 70 

FIGURA 5 – Homem Vitruviano, Leonardo da Vinci ................................................. 82 

FIGURA 6 – Posição anatômica: processo de criação “Eu, caleidoscópio” .......... 83 

FIGURA 7 – Registro fotográfico do processo criativo............................................ 84 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



LISTA DE ABREVIATURAS E SIGLAS 

 

 

UFMG Universidade Federal de Minas Gerais 

TCC Trabalho de Conclusão de Curso 

LDB Lei de Diretrizes e Bases 

PCNs Parâmetros Curriculares Nacionais 

BNCC Base Nacional Curricular Comum 

PL Projeto de Lei 

PIBID Programa Institucional de Bolsas de Iniciação a Docência 

  



 

SUMÁRIO 

 

 

1.INTRODUÇÃO .......................................................................................................................... 10 

2. BREVE HISTÓRICO SOBRE EDUCAÇÃO E CULTURA NO BRASIL ............................. 16 

3. OS PCNs E OS TEMAS TRANSVERSAIS ............................................................................. 25 

3.1 OS TEMAS TRANSVERSAIS E A PLURALIDADE CULTURAL ................................ 27 

3.2 A DANÇA NOS PCNs ........................................................................................................ 36 

4. ENSINO-APRENDIZAGEM EM DANÇA NA EDUCAÇÃO BÁSICA – RELAÇÕES 

ENTRE DANÇA E SOCIEDADE ................................................................................................ 39 

5. REFLEXÕES SOBRE IDENTIDADE CULTURAL E PÓS-MODERNIDADE A PARTIR DE 

STUART HALL ............................................................................................................................ 50 

6. ENTRE O ENSINO DA DANÇA E AS QUESTÕES DE IDENTIDADE CULTURAL ........ 63 

7. “EU, CALEIDOSCÓPIO” ........................................................................................................ 77 

8. REFERÊNCIAS ...................................................................................................................... 86 

 

 
 



   10 

 

1. INTRODUÇÃO 

 

Esta monografia, a ser apresentada como Trabalho de Conclusão de Curso 

(TCC), de Licenciatura em Dança da Universidade Federal de Minas Gerais (UFMG) 

propõe um diálogo entre o ensino-aprendizagem em Dança e questões de Identidade 

Cultural como abordadas por Stuart Hall (2015). Este trabalho tem como base, 

principalmente, a pesquisa bibliográfica sobre as obras do autor, em especial o livro “A 

identidade cultural na pós-modernidade”, e o possível encontro dessas obras com 

referências do ensino-aprendizagem em Dança e com os Parâmetros Curriculares 

Nacionais (PCNs)1. O processo de revisão de literatura nesta pesquisa é utilizado como 

base e inspiração para as discussões aqui feitas e para a criação da performance 

apresentada pela autora desta monografia no ato de defesa pública do seu Trabalho de 

Conclusão de Curso. A reflexão sobre esse processo criativo intitulado “Eu, 

Caleidoscópio” será compartilhada nesta monografia como uma proposta de pesquisa e 

discussão do tema do trabalho, em uma articulação não hierárquica entre teoria e 

prática.  

Um dos objetivos desta pesquisa é pensar as articulações entre Dança e 

sociedade no contexto da educação. Para pensar a sociedade e suas questões, o 

trabalho cria conexões com os Estudos Culturais, a área da Educação e da Dança. 

Uma vez que nossa sociedade está inserida na pós-modernidade, pesquisa-se sobre as 

características desse contexto e suas implicações na identidade cultural dos sujeitos a 

partir de Stuart Hall. Pensar a Dança no contexto pós-moderno pode contribuir para o 

seu desenvolvimento enquanto componente curricular da Educação Básica de forma a 

contribuir na formação de sujeitos críticos e reflexivos. É importante salientar que o 

binômio Dança-Educação é um campo recente e fértil para se pensar essas questões. 

                                                 
1
 Os Parâmetros Curriculares Nacionais são documentos elaborados pelo Governo Federal e trazem 

referências para o Ensino Fundamental e Médio do Brasil. Cabe ressaltar que no momento atual a 
Educação no Brasil está passando por um momento de transição, no qual pretende-se substituir os PCNs 
pela Base Nacional Curricular Comum (BNCC).  



   11 

 

  O ensino de Arte passou a ser componente curricular obrigatório da 

educação básica no Brasil a partir da Lei Nº 9394/96 – Lei de Diretrizes e bases (LDB) 

sancionada em 1996. O cenário do ensino de Arte na Educação básica continua em 

construção, o Projeto de Lei (PL) 7032/2010 prevê a obrigatoriedade das quatro áreas 

da Arte (Dança, Teatro, Música e Artes Visuais), todavia ainda não foi aprovado, 

constando, até então, somente a Música e as Artes Visuais como obrigatórias no 

currículo.  

Apesar desse panorama, o ensino da Dança nas escolas só foi incluído 

como componente curricular da Arte em 1997 nos PCNs. No documento é sugerida a 

integração das questões sociais a todas às áreas de conhecimento obrigatórias da 

Educação Básica. Essa proposta é denominada Temas Transversais, a saber: Ética, 

Pluralidade Cultural, Orientação Sexual, Meio ambiente e Saúde. De acordo com os 

PCNs:  

 

Os conhecimentos que se transmitem e se recriam na escola ganham 
sentido quando são produtos de uma construção dinâmica que se opera 
na interação constante entre o saber escolar e os demais saberes, entre 
o que o aluno aprende na escola e o que ele traz para a escola, num 
processo contínuo e permanente de aquisição, no qual interferem 
fatores políticos, sociais, culturais e psicológicos. (BRASIL, 1997, Livro 
1, p. 34) 

 

Além da importância de articular as áreas de conhecimento da Educação 

Básica com as questões sociais, culturais, políticas e psicológicas do nosso cotidiano, 

ser justificada pelos PCNs, afirma-se aqui a relevância de se pesquisar como essas 

diversas questões participam do ensino-aprendizagem em Dança. Além disso, o ensino 

da Dança enquanto campo de conhecimento ainda está em processo de construção 

dentro das escolas e pensá-lo neste contexto é relevante para a criação de novos 

modos de fazer Dança. Sobre a valorização da diversidade cultural e respeito às 

diferenças no ensino-aprendizagem de Dança, Isabel Marques ressalta que é preciso: 

 



   12 

 

“[…] reconhecermos, aceitarmos e sobretudo, respeitarmos e 
valorizarmos o infinito universo de configurações corporais que cruzam e 
atravessam nossas salas de aula em seus biótipos, etnias, gêneros, 
orientações sexuais, idades, classes sociais etc.” (MARQUES, 2011, 
p.33) 

 

 A Arte é uma necessidade inerente à existência humana, é forma de 

comunicação e significação entre o ser-humano e o meio em que vive. O ensino-

aprendizagem em Dança pode também contribuir para desenvolver um olhar crítico e 

reflexivo do mundo. O cenário da pós-modernidade é marcado pelas transformações 

velozes da tecnologia, da supressão do espaço-tempo, do capitalismo e da diversidade. 

Pensar a educação nos tempos de hoje é considerar e refletir sobre esses processos 

que vivemos. Afinal, quem somos nós? Como se configura a identidade cultural dos 

sujeitos da pós-modernidade? Pensar o binômio Dança-Educação é também pensar 

neste contexto.  

 No primeiro capítulo, “Breve histórico sobre educação e cultura no Brasil”, 

as diversas concepções de cultura e educação, e suas articulações, são discutidas a 

partir do contexto da formação histórica do país. O intenso período da colonização 

portuguesa no Brasil influenciou na estruturação da educação brasileira, baseada 

fortemente na cultura europeia. Escolas fundadas por jesuítas na segunda metade do 

século XVI objetivavam a difusão do catolicismo e da língua e cultura portuguesa. Os 

processos de catequização, além de cumprir seu objetivo de expansão da fé, 

assumiram um carácter educativo, social, artístico e cultural. Nesse cenário, a educação 

era uma forma de transferência dos padrões culturais europeus para o Brasil.  

Por muitas vezes “cultura” foi associada à educação e formação, foi tida 

como sinônimo de civilização e boas maneiras, entretanto, os padrões para essa 

“educação” e “civilização” eram os europeus. O Brasil, portanto, era visto e tratado 

como cultura submissa às culturas “superiores”. Resquícios dessa história ainda podem 

ser observados na educação brasileira. Este capítulo contribui para compreendermos 

que as diferentes concepções sobre educação e cultura refletem as lógicas sociais, 

culturais e políticas ao longo da história brasileira e do mundo como um todo. 



   13 

 

No capítulo “Os PCNs e os Temas Transversais” apresentamos a proposta e 

característica dos documentos, bem como a reflexão acerca da diversidade a partir das 

concepções e discussões sobre Multiculturalidade, Multiculturalismo, Pluriculturalidade 

e Interculturalidade. Os Temas Transversais propõem a integração de questões sociais 

a todas as áreas de conhecimento que compõem a Educação Básica. Os Temas 

Transversais propostos nos PCNs são: Ética, Pluralidade Cultural, Orientação Sexual, 

Meio ambiente e Saúde. Nesse capítulo o tópico Pluralidade Cultural é foco para a 

discussão, por trazer em pauta as questões da diversidade presente no Brasil.  

A partir da história do Brasil e seu longo processo vivido de colonização e 

aculturação, os PCNs discutem sobre cidadania, discriminação e preconceito na 

sociedade brasileira. A perspectiva da Dança nos PCNs e suas relações entre 

sociedade e os Temas Transversais são abordados. Os aspectos elencados sobre a 

Dança, Arte e Educação nos PCNs revela que esses campos de conhecimento estão 

intimamente relacionados aos aspectos sociais e culturais da humanidade. 

Afinal, quais as relações entre Dança, Educação e sociedade têm sido feitas 

nas produções acerca do ensino-aprendizagem em Dança na educação básica? O 

terceiro capítulo “Ensino-aprendizagem em Dança: relações entre Dança e sociedade” 

a partir de importantes referências que pensam o binômio Dança-Educação, como 

Isabel Marques, Márcia Strazzacappa e Lenira Rengel, aborda as características da 

Dança enquanto área de conhecimento e suas especificidades na Educação. A 

proposta de um ensino contextualizado em Dança, bem como do entendimento de 

corpo como não dissociado da mente são amplamente discutidos e compartilhados 

entre as referências pesquisadas. A diversidade é considerada uma característica da 

atualidade e, portanto, seria preciso pensar a Dança-Educação nessa perspectiva.  

Nesse capítulo observou-se a importância de considerar, no ensino-

aprendizagem em Dança, a complexidade e a diversidade presentes em nosso contexto 

histórico. A partir de um ensino contextualizado pode-se contribuir para a formação de 

cidadãos reflexivos e ativos. Por assim ser, pesquisar a pós-modernidade e suas 

dimensões sociais, políticas, econômicas e culturais seria um interessante caminho 

para pensar a articulação entre dança e sociedade. Para refletir sobre o mundo de hoje 



   14 

 

e os sujeitos que nele vivem, propõe-se o diálogo com o autor Stuart Hall (2015) que 

investiga sobre as questões de Identidade Cultural na pós-modernidade.   

O capítulo “Reflexões sobre Identidade Cultural e pós-modernidade a partir 

de Stuart Hall” apresenta as definições de pós-modernidade e identidade cultural feitas 

pelo autor. Para Hall (2015), a pós-modernidade é marcada pela mudança, contínua e 

acelerada. Os processos de globalização e com eles a supressão do espaço-tempo, 

reconfiguram as maneiras como o sujeito pós-moderno se enxerga e vive. Hall 

apresenta três definições de identidade: sujeito do Iluminismo, sujeito sociológico e 

sujeito pós-moderno. O sujeito pós-moderno, ao contrário dos demais, não teria uma 

noção essencialista da identidade, como algo que permanece intacto desde seu 

nascimento. Pelo contrário, a identidade do sujeito pós-moderno estaria em constante 

transformação. A sua identidade seria fragmentada, isso é, ele teria não só uma, mas 

várias identidades. Com as demais discussões realizadas no capítulo, foi possível notar 

as tamanhas configurações e reconfigurações culturais que a pós-modernidade 

enfrenta. 

Após as pesquisas realizadas, notou-se que este trabalho colabora na 

compreensão de que as palavras carregam consigo uma infinidade de signos e 

significações. As palavras “cultura”, “educação”, “dança”, “sociedade”, “diversidade”, 

“pós-modernidade” e “identidade” também constituem conceitos que se esbarram a todo 

instante, conectados como numa teia. As identidades dos sujeitos refletem o contexto 

da pós-modernidade e a própria Dança. O corpo, atravessado pelo mundo que vive, 

pode ser simbolicamente visto como a união dos conceitos aqui discutidos. 

O conceito de Identidade Cultural não é exposto e discutido nas pesquisas 

feitas nos PCNs e nas referências sobre Dança-Educação, entretanto, termos e 

questões que perpassam esse conceito são amplamente citados. Pôde-se perceber 

que, mesmo indiretamente, a área da Educação e da Dança-Educação abordam 

questões de Identidade Cultural. 

 



   15 

 

Muitas são as possíveis conexões a serem feitas entre o ensino-

aprendizagem em Dança e as Questões de Identidade Cultural. No capítulo “Entre o 

ensino da Dança e as questões de Identidade Cultural” algumas conexões são 

apresentadas. É importante compreendermos que os processos que vivemos na pós-

modernidade também estão presentes no contexto escolar. Entender a escola e a 

sociedade como indissociáveis é fundamental. Como o corpo seria um possível símbolo 

entre “cultura”, “dança” e “pós-modernidade”, pensá-lo de forma integrada, sem 

dissociá-lo da mente, é um grande passo para trabalharmos essas relações. Dessa 

forma, o ensino-aprendizagem em Dança que busque esses caminhos abriria portas 

para construção dessas relações.  

Notou-se durante a pesquisa a importância de dar voz àquele que dança, 

pois assim o aluno teria espaço para expressar a sua fragmentada identidade. 

Entretanto é preciso que não só ela seja expressa, mas reconhecida, problematizada, 

refletida e, para isso, o professor pode e deve ser mediador. Associações entre as 

questões de Identidade Cultural também são realizadas a partir da história da Dança, 

da dinamicidade da cultura e da ruptura dos entendimentos hierárquicos entre cultura 

popular e erudita e as próprias noções de identidade suscitadas nas bibliografias sobre 

o ensino-aprendizagem em Dança. 

O processo criativo “eu, caleidoscópio” contribui para a reflexão e a 

compreensão das relações entre Dança e sociedade, partindo do princípio de que o 

trabalho pretende entender o corpo, a nossa existência e a ciência de forma transversal 

(Pinto, 2009). A partir do momento que se compreende que os sujeitos pós-modernos 

possuem identidades fragmentadas é preciso pensar em si mesmo enquanto esse 

sujeito. Ao descobrir a própria identidade é mais fácil reconhecer, respeitar e 

problematizar a do outro. Neste capítulo apresenta-se as imagens e significações que 

surgiram da palavra “caleidoscópio” e como esses processos reverberam no processo 

criativo. 

O papel da Dança na escola ainda vem sendo construído e muitos desafios 

estão em causa. Entretanto, em meio a tantos obstáculos, entender a Dança articulada 



   16 

 

à sociedade é um passo indispensável para o avanço em direção a processos de 

ensino-aprendizagem em Dança mais contextualizadas.  

 

2. BREVE HISTÓRICO SOBRE EDUCAÇÃO E CULTURA NO BRASIL 

 

A história da educação no Brasil revela interessantes aspectos para se 

refletir as relações entre cultura e educação que vêm sendo construídas desde a época 

colonial. Para João Cardoso Palma Filho (2001) em seu texto “Cultura, Educação e 

Arte”, essas relações não foram sempre claras ao longo da história brasileira. Para 

compreender um pouco sobre as articulações construídas acerca de educação e cultura 

é preciso nos ater que as concepções dessas duas palavras não foram sempre as 

mesmas desde 1500, ano em que as caravelas portuguesas desembarcaram no Brasil. 

As diferentes concepções sobre educação e cultura refletem as lógicas sociais, culturais 

e políticas ao longo da história brasileira e do mundo como um todo.  

A estrutura escolar brasileira foi marcada pelas fortes influências de outras 

culturas, em especial a europeia. Na segunda metade do século XVI, jesuítas fundaram 

escolas de educação primária e secundária nos importantes centros da colônia. Essas 

escolas objetivavam a difusão da língua portuguesa e da cultura portuguesa, em 

especial a difusão do catolicismo. O interesse dos jesuítas era o de propagar o 

cristianismo para os índios do Brasil. O teatro era bastante utilizado como forma de 

catequização e, assim, dogmas do catolicismo eram incorporados. A catequização, 

além de cumprir seu objetivo de expansão da fé, acabou por também assumir um 

carácter educativo, social, artístico e cultural.  

Para Palma Filho (2001), a educação no início da colonização foi 

influenciada por elementos da cultura européia, como uma espécie de transplante 

dessa cultura na “Terra de Vera Cruz” 2. A educação promovida pelos jesuítas seria 

uma forma de alienação, uma aniquilação das culturas indígenas e, mais tarde, 

                                                 
2
 “Terra de Vera Cruz” foi um dos nomes dados no século XVI à terra descoberta pelos Portugueses que hoje 

reconhecemos como Brasil. 



   17 

 

africanas. Assim sendo, a educação era uma forma de transferência dos padrões 

culturais europeus para o Brasil, o que acabou por favorecer a camada social 

dominante, que possuia maior acesso a essa cultura, o que, portanto, promoveu o 

distanciamento entre as classes.  

 

É através do processo de socialização empreendido pelo ambiente 
escolar que são transmitidos conhecimentos, competências, crenças, 
hábitos, valores e habilidades. Esse é o conteúdo da educação, 
portanto, a cultura é conteúdo da educação. (PALMA FILHO in SEKEFF, 
2001, p. 46)  

 

Uma vez reconhecida a forte influência da cultura europeia na construção do 

conteúdo da educação na história do Brasil, é importante compreendermos as noções 

de cultura e educação que são trazidas desse continente para o contexto brasileiro. 

Denis Cuche (1999) em seu livro “A noção de cultura nas ciências socias”, discorre 

sobre a evolução da palavra cultura no ocidente. A análise dessa palavra, segundo 

Cuche, na língua francesa da Idade Média ao século XIX mostra que, a princípio, 

cultura representava nos finais do século XIII a idéia de “uma parcela de terra cultivada” 

(Cuche, 1999, p.19). No século XVI, a palavra passa a designar uma ação, a de cultivar 

a terra. Entretanto, no final desse mesmo século, cultura passa também ser 

compreendida no seu sentido figurado, associada ao trabalho que se tem para 

desenvolver uma habilidade. A palavra cultura em sentidos figurados no século XVIII já 

aparece no Dicionário da Academia Francesa (1718) com diversos complementos 

como: cultura das ciências, cultura das artes, cultura das letras. 

 

Progressivamente, “cultura” se libera de seus complementos e acaba 
por ser empregada só para designar a “formação”, a “educação” do 
espírito. Depois, em um movimento inverso ao observado anteriormente; 
passa-se de “cultura” como ação (ação de instruir) a “cultura” como 
estado (estado de espírito cultivado pela instrução, estado do indivíduo 
“que tem cultura”.  (CUCHE, 1999, p.20) 

 



   18 

 

Terry Eagleton (2000), no livro “A ideia de cultura”, descreve, baseando-se em 

Raymond Williams, que o termo cultura vai se transformando ainda no século XVIII em 

um quase sinônimo de civilização. A palavra civilização estaria fortemente relacionada a 

entendimentos de costume e moral, referenciando às “boas maneiras” e a ética. Ambas 

as concepções, de cultura e civilização, estariam diretamente concatenadas às 

ideologias Iluministas, algumas delas, a saber: o “progresso”, a “razão” e a 

“educação”(Eagleton, 2000, p.20). Ainda sobre a concepção de cultura no Iluminismo, 

Bauman discorre: 

 

O nome “cultura” foi atribuído a uma missão proselitista, planejada e 
empreendida sob a forma de tentativas de educar as massas e refinar 
seus costumes, e assim melhorar a sociedade e aproximar “o povo”, ou 
seja, os que estão na “base da sociedade”, daqueles que estão no topo. 
A “cultura” era associada a um “feixe de luz” capaz de “ultrapassar os 
telhados” das residências rurais e urbanas para atingir os recessos 
sombrios do preconceito e da superstição que, como tanto vampiros 
(acreditava-se), não sobreviveriam quando expostos a luz do dia. 
(BAUMAN, 2013, p.12) 

 

Nos finais do século XVIII e durante o século XIX, as concepções de cultura 

e civilização se contrastam na França e na Alemanha. Kultur, termo germânico que 

designa cultura, representava a vida social alemã em uma perspectiva que trata os 

“aspectos espirituais e mentais” de uma comunidade. Em contraponto, na França, o 

termo civilização – que é aproximado da noção de cultura – simboliza as realizações 

materiais de um povo. O desenvolvimento industrial e capitalista das sociedades torna 

ainda mais conflitante os entendimentos acerca de cultura e civilização no ocidente: 

 

A civilização era abstrata, alienada, fragmentada, mecânica, utilitária, 
escrava de uma fé cega no progresso material; a cultura, em 
contrapartida, era considerada holista, orgânica, sensível, autotélita, 
evocativa. O conflito entre cultura e civilização fazia, assim, parte de um 
declarado debate entre tradição e modernidade. (EAGLETON, 2003, 
p.23) 

 



   19 

 

Durante o século XIX, marcado pelos processos de Revolução Industrial, os 

termos cultura e civilização, que antes eram entendidos como quase sinônimos vão se 

distanciando de acordo com as mudanças sociais e econômicas da época. Ainda de 

acordo com Eagleton, a palavra civilização foi se transformando em algo fortemente 

relacionado à burguesia por, como visto anteriormente, ser associada a conquistas 

materiais. Em contraponto, a noção de cultura seria um símbolo populista. É possível 

associar o contraste entre civilização e cultura com a relação entre a Europa e suas 

colônias. O eurocentrismo se garantia no entendimento hierárquico das sociedades e 

assim a Europa, concebida como “civilizada”, exercia o controle sobre suas colônias. A 

ideia de cultura associada a uma visão populista poderia significar uma ameaça às 

relações de poder construídas entre os colonizadores e suas colônias. 

Otaíza Oliveira Romanelli (1986) em seu livro “História da Educação no 

Brasil” analisa que é preciso ter cuidado ao dizer que as relações que se deram no 

Novo Mundo eram trocas culturais. As trocas culturais referem-se ao contato entre 

diferentes culturas e as transformações das mesmas a partir desse encontro que se 

baseia em uma relação mútua, e não unilateral. No Brasil Colonial, essas relações entre 

colonizador e colônia resultaram, por exemplo, na aniquilação das culturas indígenas. 

Houve um transplante de padrões culturais europeus para o Brasil e outras terras da 

América que também passavam por processos de colonização.  

A transferência de recursos humanos e materiais da Europa para o Brasil, 

como sugere a autora, transformaram as formas de organização social, econômica e 

política do Brasil, o que também deu seguimento a uma transferência de formas de 

educação. É preciso compreender que aquilo que a cultura dominante dissemina como 

um padrão se dá em um contexto completamente distinto de onde essa cultura de fato 

acontece. Assim sendo, a cultura dominada tem de se adaptar a esses valores, a esses 

hábitos de vida. Romanneli (1986) pesa que, à medida do possível, as adaptações iam 

sendo feitas, mas que as acomodações à chamada “cultura aletrada” foi superficial. A 

“cultura intelectual”, como utilizada por Romanelli, foi transportada para o Novo Mundo 

através da camada social dominante e o domínio restrito dessa cultura favoreceu a 

sustentação da dependência cultural das colônias, fazendo com que a classe 



   20 

 

dominante se diferenciasse e mantivesse o distanciamento das outras camadas sociais. 

Sobre a educação escolar brasileira a partir desse contexto: 

 

A necessidade de manter os desníveis sociais teve, desde então, na 
educação escolar, um instrumento de reforço das desigualdades. Nesse 
sentido, a função da escola foi a de ajudar a manter privilégios de 
classes, apresentando-se ela mesma como uma forma de privilégio, 
quando se utilizou de mecanismos de seleção escolar e de um conteúdo 
cultural que não foi capaz de propiciar às diversas camadas sociais 
sequer uma preparação eficaz para o trabalho. (ROMANELLI, 1986, 
p.24) 

 

Essa análise de que houve um transplante de padrões culturais europeus 

para as terras da América pode ser melhor compreendida e discutida a partir do que 

alguns teóricos discorrem sobre uma noção evolucionista de cultura, sobre aculturação 

e assimilação cultural.  

Diversos estudos foram realizados no século XIX objetivando hierarquizar as 

culturas ao longo de toda história do ser humano. Acreditava-se que o desenvolvimento 

da humanidade acontecia por etapas gradativas de evolução social que direcionava um 

grupo cultural de um estágio primordial até a civilização. A cultura, portanto, poderia 

designar uma ordem social.  

 

Numa imagem especular da visão de “esclarecimento do povo”, forjou-
se o conceito de “missão do homem branco” e de “salvar o selvagem de 
seu estado de barbárie”. Logo esses conceitos ganhariam um 
comentário teórico sob a forma da teoria cultural evolucionista, que 
promovia o mundo “desenvolvido” ao status de perfeição inquestionável, 
a ser limitada e ambicionada , mais cedo ou mais tarde, pelo restante do 
planeta. Na busca desse objetivo, o resto do mundo deveria ser 
ativamente ajudado e, em caso de resistência, coagido. A teoria cultural 
evolucionista atribuiu à sociedade “desenvolvida” a função de converter 
os demais habitantes do planeta. (BAUMAN, 2013, p.14) 

 

Sobre a teoria evolucionista da cultura e os processos de colonização 

europeia, Santos (1987) analisa: 



   21 

 

 

Não foi difícil perceber nessa concepção de evolução por estágios uma 
visão europeia da humanidade, uma visão que utilizava concepções 
europeias para construir a escala evolutiva, e que além do mais servia 
aos propósitos de legitimar o processo que se vivia de expansão e 
consolidação do domínio dos principais países capitalistas sobre os 
povos do mundo. (SANTOS, 1987, p.12) 

 

Por algum tempo a cultura foi entendida como algo estático, principalmente 

quando analisado a partir das “pequenas sociedades”, como utilizado por Roque de 

Barros Laraia (2001) em seu livro “Cultura: um conceito antropológico”. Acreditava-se 

que um grupo cultural indígena, por exemplo, mantinha sua cultura, sua forma de viver 

ao longo do tempo, sem mudanças. As sociedades entendidas como estáticas eram, 

principalmente, as “sociedades simples”, aquelas associadas à fase da selvageria da 

ideia evolucionista de cultura. A noção de um dinamismo da cultura vem ser discutida 

por antropólogos também no século XIX, esse entendimento considera que a cultura 

está em constante mudança. Laraia (2001) exemplifica dois tipos de mudança cultural, 

uma interna e a outra derivada do contato entre diferentes sistemas culturais. A 

mudança cultural interna se dá a partir da dinâmica da própria cultura, muitas vezes 

esse tipo de mudança é mais lenta, entretanto, pode ser acelerada por alguns fatores 

como, por exemplo, a invenção de uma nova tecnologia ou uma catástrofe causada por 

um fenômeno da natureza. Para grupos culturais mais isolados, como em casos de 

grupos indígenas, o que se nota é um dinamismo mais afetado pela mudança cultural 

interna, uma vez que o contato com outras culturas é menor.  

É importante salientar que ambas as formas de mudança cultural acontecem 

conjuntamente em uma sociedade. É muito difícil encontrar um grupo cultural que não 

estabeleça em sua história contatos com outros sistemas culturais. Em casos que haja 

vigorosas e contínuas trocas entre sistemas culturais, o que se nota é uma mudança 

mais veloz nas lógicas desses sistemas.  Esse tipo de mudança, fruto do contato entre 

culturas, é bastante estudado pela antropologia, uma vez que as trocas entre grupos 

culturais são frequentes na história da humanidade. Com as Grandes Navegações e o 



   22 

 

intenso processo de colonização a partir do século XV, essas trocas de padrões 

culturais foram acentuadas, e, em muitos dos casos, resultaram em catástrofes.  

Para a pesquisa dessas mudanças culturais ocasionadas pelo contato entre 

culturas, foi desenvolvido pelos antropólogos o conceito de aculturação. Apesar de 

passar a ser mais utilizado a partir dos anos de 1950, o termo surge já no início do 

século. Cuche (1999) discorre sobre o entendimento do conceito de aculturação a partir 

dos estudos do comitê de pesquisa sobre os fatos de aculturação do Conselho de 

pesquisa em Ciências Sociais dos Estados Unidos criado em 1938. Para este comitê, 

aculturação seria uma soma de fatos que são gerados através do contato contínuo e 

direto de diferentes sistemas culturais. A mudança provocada pelo processo de 

aculturação pode ser tanto de um dos grupos quanto de ambos. O autor frisa a 

importância de se diferenciar o conceito de aculturação com o de assimilação cultural, 

uma vez que a assimilação se refere aos processos de desaparecimento da cultura de 

origem de uma sociedade, que passa a interiorizar por completo a cultura do grupo 

dominante. Essa seria uma última fase do processo de aculturação, entretanto, Cuche 

defende que isso é dificilmente atingido (Cuche, 1999). 

Durante o período histórico marcado pela colonização, o que se vê é um 

forte desdobramento de processos de aculturação ao redor do mundo. A aculturação 

nesse contexto muitas vezes se deu a partir de uma imposição cultural de um grupo 

para o outro. Os colonizadores, cultura dominante, impunham seus padrões culturais à 

cultura dominada, assim como já refletido anteriormente. 

No Brasil colônia, a Companhia de Jesus tinha como principal objetivo a 

catequização, entretanto, com o tempo, esse objetivo central foi transferido para a 

educação da elite. Romanelli (1986) nota que a presença da Companhia de Jesus no 

Brasil foi estabelecida através desse objetivo e, mesmo após a expulsão dos Jesuítas 

no século XVIII, o foco para uma educação de elite sobreviveu ao período colonial, 

imperial, alcançando até mesmo o período republicano. A autora observa que, mesmo 

com a demanda social de educação que começa a aumentar a partir do período 

republicano, não houve modificações estruturais para a educação. A sociedade amplia 

a oferta escolar, que passa a atingir também as classes sociais mais baixas, todavia 



   23 

 

não reformula seus métodos educacionais para esse novo contexto. Sobre a educação 

da elite Romanelli atenta: 

 

Dela estava excluído o povo e foi graças a ela que o Brasil se “tornou, 
por muito tempo, um país da Europa”, com os olhos voltados para fora, 
impregnado de uma cultura intelectual transplantada, alienada e 
alienante. (ROMANELLI, 1986, p.35) 

 

Nessa conjuntura da formação do Brasil é possível observar claras divisões 

sociais que vão sendo marcadas pelos processos de aculturação vividos. A cultura 

europeia é entendida como espelho a ser seguido, entretanto, os valores materiais e 

imateriais pertencentes a essa cultura, que garantiam distinção social, não estavam à 

disposição de todos.  

Segundo Romanelli (1986), à medida que os processos de urbanização 

foram intensificados, o que se percebe na evolução da educação no Brasil é um 

“desequilíbrio” quanto às demandas sociais e a estrutura oferecida pelo país. Esses 

processos fizeram com que aumentasse a demanda social das classes médias e 

populares para expansão do sistema escolar, entretanto a oferta de ensino ainda era 

bastante restrita. A sociedade inicia um processo de configuração de um modelo 

urbano-industrial o que, relativo as demandas econômicas, resulta na necessidade de 

ocupação de funções nos setores secundários e terciários da economia. Este novo 

modelo econômico também abre suas demandas ao sistema escolar.  

 

Esses dois aspectos – o crescimento acelerado da demanda social de 
educação, de um lado, e o aparecimento de uma demanda de recursos 
humanos, de outro – criaram as condições para a quebra do equilíbrio. 
Uma vez estabelecido o desequilíbrio, que se acentuou sobretudo a 
contar de 1930, a crise do sistema educacional obedeceu, na sua escala 
evolutiva, ao jogo de força que esses fatores mantinham entre si. Esse 
jogo, naturalmente, obedeceu, por sua vez, às regras do crescimento 
espontâneo próprio do sistema capitalista. (ROMANELLI, 1986, p.46) 

 



   24 

 

De acordo com Romanelli, desde a segunda metade do século XIX os países 

mais desenvolvidos investiam na introdução da escola pública, gratuita e destinada a 

todos os cidadãos. Os processos de urbanização fizeram com que novas exigências 

quanto à educação fossem tomadas. Fazia-se necessária a eliminação do 

analfabetismo e a qualificação para o trabalho, uma vez que as relações de produção 

foram alteradas e grande parte da população passou a se concentrar nos centros 

urbanos. Assim sendo, o estado passou a ser responsável pela educação do povo.  

Com a expansão do sistema escolar nascem novos encontros entre 

educação e cultura. A diversidade sociocultural presente nas escolas se contrasta com 

uma organização da educação que ainda possui resquícios de uma educação de elite 

e, além disso, se contrasta com a necessidade do sistema capitalista de formatar 

corpos para a produção. Com o tempo, a questão da diversidade passa a ser frequente 

tema de estudo na área da educação e dos estudos culturais, principalmente a partir da 

intensificação dos processos de globalização, que favorecem a diluição das fronteiras 

geográficas, acentuando o contato entre as culturas, acelerando suas dinâmicas. As 

questões de diversidade vêm sendo bastante debatidas, e se desdobram nas 

discussões acerca de outros termos como os de multiculturalidade, multiculturalismo, 

pluriculturalidade e interculturalidade. Ao longo do trabalho esses conceitos e as novas 

configurações entre educação e cultura também serão abordados. 

Através desta breve apresentação acerca da história da educação no Brasil e 

das relações entre as concepções de cultura e educação, é possível perceber o quanto 

essas diferentes concepções ajudam a compreender a evolução da educação 

brasileira. Compreende-se que este trabalho não objetiva esgotar esses temas e suas 

complexidades, entretanto, considera-se importante refletir sobre as construções 

simbólicas ao longo da história que são ecoadas nas atuais percepções acerca da 

dimensão entre educação e cultura. Essa breve contextualização histórica nos mostra 

que simples palavras podem carregar simbolicamente toda uma rede de relações 

culturais, sociais, econômicas e políticas. Além disso, traz elementos que associam a 

área da educação a dos Estudos Culturais, o que enriquece a discussão aqui proposta 

sobre as questões de identidade cultural e o ensino-aprendizagem de Dança.  



   25 

 

 

 

3. OS PCNs E OS TEMAS TRANSVERSAIS 

 

Pensar a aproximação daquilo que se vive na escola com a sociedade em 

que vivemos, considerando sua complexidade e diversidade, tem sido tema recorrente 

nas pesquisas da área educacional. Nos PCNs – Parâmetros Curriculares Nacionais – 

sancionados em 1997, essa proposta de relação entre Educação e sociedade é uma 

importante pauta. É importante salientar que os PCNs de 1997 já inclui a área da Arte 

como obrigatória no currículo, como consta a Lei Nº 9394/96 da LDB. 

Os PCNs são constituídos por seis documentos referentes às seguintes 

áreas de conhecimento: Língua Portuguesa, Matemática, Ciências Naturais, História, 

Geográfia, Arte e Educação Física e três volumes com seis documentos referentes aos 

Temas Transversais. Os Temas Transversais propõem a integração de questões 

sociais a todas as áreas de conhecimento que compõem a Educação Básica. Os 

Temas Transversais propostos nos PCNs são: Ética, Pluralidade Cultural, Orientação 

Sexual, Meio ambiente e Saúde.  

 

Os conhecimentos que se transmitem e se recriam na escola ganham 
sentido quando são produtos de uma construção dinâmica que se opera 
na interação constante entre o saber escolar e os demais saberes, entre 
o que o aluno aprende na escola e o que ele traz para a escola, num 
processo contínuo e permanente de aquisição, no qual interferem 
fatores políticos, sociais, culturais e psicológicos. (BRASIL, 1997, Livro 1 
p. 34) 

 

Para a discussão sobre o termo transversalidade, trazido como proposta nos 

PCNs, Richter (2011) traz em pauta a concepção de transdisciplinaridade. A 

transdisciplinaridade objetiva o atravessamento entre diferentes áreas de 

conhecimento. Esse termo é matriz para a concepção de transversalidade trazida pelos 

PCNs, que pressupõe que os tópicos dos Temas Transversais sejam objeto de estudo 



   26 

 

de todas as disciplinas que compõem a Educação Básica. Para compreendermos um 

pouco das diferenças conceituais de transdisciplinaridade com os termos de 

interdisciplinaridade e multidisciplinaridade, que muitas vezes são usados 

equivocadamente como sinônimos, Richter esclarece:  

 

Assim, o prefixo “multi”, no termo “multidisciplinar”, estaria indicando a 
existência de um trabalho entre muitas disciplinas, sem que estas 
percam suas características ou suas fronteiras. Já o prefixo “inter” vai 
indicar a inter-relação entre duas ou mais disciplinas, sem que nenhuma 
se sobressaia sobre as outras, mas que estabeleça uma relação de 
reciprocidade e colaboração, com o desaparecimento de fronteiras entre 
as áreas de conhecimento. (RICHTER, 2011, p. 85) 

 

Nas partes dos PCNs que versam sobre os Temas Transversais também se 

esclarece as discussões conceituais acerca da transversalidade e da 

interdisciplinaridade e aponta suas diferenças e semelhanças: 

 

Ambas – transversalidade e interdisciplinaridade – se fundamentam na 
crítica de uma concepção de conhecimento que toma a realidade como 
um conjunto de dados estáveis, sujeitos a um ato de conhecer isento e 
distanciado. Ambas apontam a complexidade do real e a necessidade 
de se considerar a teia de relações entre os seus diferentes e 
contraditórios aspectos. Mas diferem uma da outra, uma vez que a 
interdisciplinaridade refere-se a uma abordagem epistemológica dos 
objetos de conhecimento, enquanto a transversalidade diz respeito 
principalmente à dimensão da didática. (BRASIL, 1998, p. 29-30) 

 

Na apresentação dos Temas Transversais dos PCNs é salientada a 

importância da construção da cidadania e, portanto, do desenvolvimento de uma prática 

educacional direcionada para a compreensão e reflexão sobre a realidade social do 

país, bem como dos direitos e deveres dos cidadãos. Compreende-se como cidadania 

o “produto de histórias sociais produzidas pelos grupos sociais, sendo, nesse processo, 

construída por diferentes tipos de direitos e instituições.” (Brasil, 1998, p.19). Para 

elucidar o que são os Temas transversais: 

 



   27 

 

Isso não significa que tenha sido criada novas áreas ou disciplinas. 
Como você poderá perceber pela leitura deste documento, os objetivos 
e conteúdos dos Temas Transversais devem ser incorporados nas áreas 
já existentes e no trabalho educativo na escola. É essa forma de 
organizar o trabalho didático que recebeu o nome de transversalidade. 
(BRASIL, 1998, p. 17) 

 

Retomando a discussão sobre as relações entre educação e cultura na 

história da Educação brasileira, observa-se nos PCNs – Temas Transversais a 

abordagem de aspectos que também foram versados por outras referências no capítulo 

anterior, como os reflexos sofridos pelo país pelos processos de aculturação: 

 

A sociedade brasileira carrega uma marca autoritária: já foi uma 
sociedade escravocrata, além de ter uma larga tradição de relações 
políticas paternalistas e clientelistas, com longos períodos de governos 
não democráticos. Até hoje é uma sociedade marcada por relações 
sociais hierarquizadas e por privilégios que reproduzem um altíssimo 
nível de desigualdade, injustiça e exclusão social. (BRASIL, 1998, p. 20) 

 

Assim sendo, os PCNs propõem uma educação comprometida com a 

cidadania e para isso elegem princípios para orientar a educação escolar, esses, a 

saber: “Dignidade da pessoa humana” (respeito aos direitos humanos e repúdio a 

discriminação); “Igualdade de direitos” (garantir a todos o exercício da cidadania); 

“Participação” (participação popular no espaço público; cidadania ativa); e “Co-

responsabilidade pela vida social” (partilhar a responsabilidade pela vida coletiva). 

(BRASIL, 1998, p.21) 

 

 

3.1 OS TEMAS TRANSVERSAIS E A PLURALIDADE CULTURAL 

 

A diversidade cultural tem sido amplamente discutida na área da educação e 

para seu estudo alguns outros termos são utilizados, como: multiculturalidade, 

multiculturalismo, pluriculturalidade e interculturalidade. Muitas vezes esses termos são 



   28 

 

empregados como sinônimos, entretanto, para uma discussão mais crítica, é preciso 

nos ater as diferenças interpretativas de cada termo.  

Os termos “multicultural” e “pluricultural” supõem a coexistência entre 

diferentes culturas. Segundo Ivone Mendes Richter (2011), a diversidade cultural na 

área da Educação e da Arte/Educação vem sendo fortemente discutida a partir do 

termo “multicultural”, que já é consagrado na literatura. Para Stuart Hall (2003), o termo 

“multicultural”: 

 

Descreve as características sociais e os problemas de governabilidade 
apresentados por qualquer sociedade na qual diferentes comunidades 
culturais convivem e tentam construir uma vida em comum, ao mesmo 
tempo em que retêm algo de sua identidade “original”. (HALL, 2003, p. 
52) 

 

Para discutir a questão multicultural, Hall (2003) distingue dois termos 

utilizados universalmente, o “multicultural” e o “multiculturalismo”. Ele pontua que, por 

mais que esses termos sejam usados de forma abrangente isso não tem elucidado 

seus significados. Sobre a definição de “multiculturalismo”: “Refere-se às estratégias e 

políticas adotadas para governar ou administrar problemas de diversidade e 

multiplicidade gerados pelas sociedades multiculturais” (HALL, 2003, p. 52).  

O termo “intercultural” significa não só a coexistência entre culturas, mas as 

suas interações (Mae, 2011). Dessa forma, ações que promovam a multiculturalidade e 

pluriculturalidade abririam portas para a coexistência de diferentes culturas em um 

mesmo espaço, em contraponto, ações que promovam a interculturalidade 

proporcionam a relação de reciprocidade entre as culturas. É preciso que na 

diversidade os diferentes se relacionem, troquem uns com os outros. Sobre o 

multiculturalismo, Strazzacappa (2006) pondera: 

 

Trabalhar o multiculturalismo não é colocar inúmeras pessoas de países 
diferentes num mesmo espaço físico. Se fosse só isso, ao passar por 
aeroportos internacionais vivenciaríamos experiências multiculturais. 



   29 

 

Trabalhar o multiculturalismo é propiciar situações de verdadeiras 
experiências de troca (STRAZZACAPPA, 2006, p.63) 

 

Zygmunt Bauman (2013) critica o multiculturalismo devido a vulgaridade que 

o termo tem tomado nos últimos tempos. O autor pontua que o multiculturalismo “refuta 

seu próprio valor teoricamente promulgado de coexistência harmoniosa de culturas” 

(Bauman, 213, p.45). 

 

De modo consciente ou involuntário, de propósito ou por negligência, 
essa filosofia apoia tendências separatistas e, portanto, antagônicas, 
tornando assim ainda mais difícil qualquer tentativa de estabelecer 
seriamente um diálogo multicultural – a única atividade que poderia 
reduzir ou superar de todo a fragilidade atualmente crônica dos poderes 
convocados a concretizar a mudança social.  (BAUMAN, 2013, p. 45) 

 

Dessa forma, o autor sugere que, apesar dos pressupostos do 

multiculturalismo de respeitar a diversidade e mediar os problemas consequentes da 

mesma, esse se tornou também uma defesa/máscara capitalista para a reprodução das 

desigualdades, uma vez que a diferença passou a ser valorizada. Essa contradição do 

termo é melhor explicada pelo autor no trecho a seguir: 

 

A nova indiferença a diferença apresenta-se, em teoria, como uma 
aprovação do “pluralismo cultural”. A prática política construída e 
apoiada por essa teoria é definida pelo termo “multiculturalismo”. Ela é 
aparentemente inspirada pelo postulado da tolerância liberal e do apoio 
aos direitos das comunidades à independência e à aceitação pública das 
identidades que escolheram (ou herdaram). Na realidade, contudo, o 
multiculturalismo age como uma força socialmente conservadora. Seu 
empreendimento é a transformação da desigualdade social, fenômeno 
cuja aprovação geral é altamente improvável, sob o disfarce da 
“diversidade cultural”, ou seja, um fenômeno merecedor do respeito 
universal e do cultivo cuidadoso. Com esse artifício linguístico, a feiura 
moral da pobreza se transforma magicamente, como que pelo toque de 
uma varinha de condão, no apelo estético da diversidade cultural.  
(BAUMAN, 2013, p. 46) 

  



   30 

 

O contraponto dado por Bauman (2013) em relação às questões de 

diversidade e multiculturalismo, nos faz perceber as minúcias e complexidades geradas 

a partir de um termo. É preciso que não olhemos somente de maneira fantasiosa e 

utópica a essas palavras, elas não têm poderes mágicos. Reconheço que este assunto 

deve ser amplamente tratado e discutido, entretanto, acredito que o pouco do que aqui 

foi abordado, auxilia-nos a prosseguirmos o texto de forma mais reflexiva e crítica.  

A Pluralidade Cultural é um dos tópicos propostos pelos PCNs nos Temas 

Transversais, entretanto, Ana Mae Barbosa (2011) considera que o termo 

interculturalidade seria o mais indicado, já que o termo “significa a interação entre 

diferentes culturas” (MAE, 2011, p.19). Ainda sobre a interculturalidade, Mae defende: 

 

Esse deveria ser o objetivo da Arte-Educação interessada no 
desenvolvimento cultural. Para alcançar tal objetivo, é necessário que a 
escola forneça um conhecimento sobre cultura local, a cultura de vários 
grupos que caracterizam a nação e a cultura de outras nações.  (MAE, 
2011, p. 19) 

 

Na apresentação do tópico Pluralidade Cultural dos Temas Transversais, é 

abordada a diversidade étnica e cultural do Brasil em contraste com as relações de 

discriminação e exclusão social existentes ao longo da nossa história. Essas relações 

seriam barreiras para que muitos dos brasileiros pudessem viver sua cidadania de 

maneira desejável. A parte do documento que versa sobre Pluralidade Cultural traz em 

pauta a discussão sobre as heranças culturais presentes na sociedade brasileira e 

reflexões que favoreçam a formação de novas maneiras de se pensar, possibilitando a 

superação dessas relações de discriminação a partir da valorização das diferenças 

culturais vigentes. A respeito da realidade da desigualdade socioeconômica brasileira, o 

documento critica também as relações de discriminação social.  Sobre diversidade e 

Pluralidade Cultural: 

 

Considerar a diversidade não significa negar a existência de 
características comuns, nem a possibilidade de constituirmos uma 
nação, ou mesmo a existência de uma dimensão universal do ser 



   31 

 

humano. Pluralidade Cultural quer dizer a afirmação da diversidade 
como traço fundamental na construção de uma identidade nacional que 
se põe e repõe permanentemente, e o fato de que a humanidade de 
todos se manifesta em formas concretas e diversas do ser humano. 
(BRASIL, 1998, p. 19) 

 

Relativamente ao intenso período de dominação cultural vivido no Brasil em 

sua história e dos resquícios de uma educação de elite, aspectos discutidos no capítulo 

anterior, observa-se na parte do documento sobre Pluralidade Cultural: 

 

Ambas, desigualdade social e discriminação, se articulam no que se 
convencionou denominar exclusão social: impossibilidade de acesso aos 
bem materiais e culturais produzidos pela sociedade, e de participação 
na gestão coletiva do espaço público pressuposto da democracia. Por 
esse motivo, já se disse que, na prática, o Brasil não é uma sociedade 
regida por direitos, mas por privilégios. Os privilégios, por sua vez, 
assentam-se em discriminações e preconceitos de todo tipo: 
socioeconômico, étnico e cultural. Em outras palavras, dominação, 
exploração e exclusão interagem; a discriminação é resultado e 
instrumento desse complexo de relações. (BRASIL, 1998, vol. 10.1 p. 
20) 

 

Na Justificativa do documento sobre Pluralidade Cultural, a questão dos 

estereótipos construídos na sociedade brasileira é abordada. É apontada a contradição 

de sermos um país com clara diversidade, heterogeneidade e, mesmo assim, 

prevalecer estereótipos quanto a grupos étnicos, raciais e sociais. Para essa condição, 

no documento é descrito que “o Brasil desconhece a si mesmo” (BRASIL, vol. 10.1, 

p.20). A imagem de um país homogêneo fez com que temas como os do preconceito e 

da discriminação étnica e racial fossem mascarados e pouco enfrentados pela 

população. O que ainda se observa são manifestações de preconceito e discriminação 

étnica e racial até mesmo na escola, entre toda a comunidade escolar: professores, 

alunos e/ou funcionários. Sobre esse retrato do preconceito nas escolas: 

 

Essas atitudes representam violação dos direitos dos alunos, 
professores e funcionários discriminados, trazendo consigo obstáculos 



   32 

 

ao processo educacional, pelo sofrimento e constrangimento a que 
essas pessoas se veem expostas. (BRASIL, 1998, vol. 10.1 p. 20) 

 

Por mais que a discriminação racial seja crime, assim como consta na 

Constituição Federal de 1988, percebe-se que se faz necessário, para contribuir na 

superação da discriminação, o investimento na educação para tratar esse tema de 

forma a desenvolver uma sociedade justa, democrática. Para tanto é de suma 

importância “[…] estabelecer conexões entre o que se aprende na escola e a vida da 

população brasileira.” (BRASIL, 1998, vol.10.1, p.20). É preciso reconhecer a 

diversidade cultural e refletir sobre ela. 

 

A escola tem um papel crucial a desempenhar nesse processo. Em 
primeiro lugar, porque é o espaço em que pode se dar a convivência 
entre crianças de origens e nível socioeconômico diferentes, com 
costumes e dogmas religiosos diferentes daqueles que cada uma 
conhece, com visões de mundo diversas daquela que compartilha em 
família. Em segundo, porque é um dos lugares onde são ensinadas as 
regras do espaço público para o convívio democrático com a diferença. 
Em terceiro lugar, porque a escola apresenta à criança conhecimentos 
sistematizados sobre o país e o mundo, e aí a realidade plural de um 
país como o Brasil fornece subsídios para debates e discussões em 
torno de questões sociais. A criança na escola convive com a 
diversidade e poderá aprender com ela. (BRASIL, 1998, vol. 10.1 p. 21) 

 

No documento se ressalta a necessidade de reconhecer a complexidade das 

questões sociais, culturais e étnicas. Para além do reconhecimento é preciso que as 

escolas desenvolvam estratégias para trabalhar essas questões, questões essas que 

“[…] vêm sendo indevidamente respondidas pelo senso comum, quando não ignoradas 

por um silencioso constrangimento.” (Brasil, 1998, vol.10.1, p.22). Uma interessante 

ação para que isso aconteça seria o investimento na formação inicial e continuada dos 

professores, de forma que os mesmos estejam atualizados nas discussões e reflexões 

acerca da Pluralidade Cultural. 

O campo de estudos teóricos da Pluralidade Cultural é compreendido nos 

PCNs como constituído a partir de uma relação de interdisciplinaridade entre as 



   33 

 

seguintes áreas de conhecimento: História e Geografia, Antropologia, Linguística, 

Sociologia e Psicologia. Neste trabalho serão evidenciadas as explicações do 

documento acerca das áreas de Antropologia, Sociologia e Linguagens, uma vez que 

se propõe as relações entre a área da Arte - Dança e os Estudos Culturais. 

Para a Sociologia reconhece-se a importância da área para discutir questões 

étnicas, culturais e regionais sem que se reduza a uma discussão de classes sociais, 

mas que considere outras complexidades da realidade social. Quanto as diferenças 

culturais: 

 

A desatenção à questão da diferença cultural tem sido instrumento que 
reforça e mantém a desigualdade social, levando a escola a atuar, 
frequentemente, como mera transmissora de ideologias. Por outro lado, 
a injustiça socioeconômica se apoia em preconceitos e discriminações 
de caráter etnocultural de tal forma que, muitas vezes, não é possível 
saber se a discriminação vem pelo fato étnico, pelo socioeconômico, ou 
por ambos. (BRASIL, 1998, vol. 10.1 p. 33) 

 

Sobre os conhecimentos antropológicos, o documento evidencia a cultura e 

suas concepções. No estudo das alteridades compreende-se que cada cultura possui 

sua lógica, suas características e sua história. Acredita-se, portanto, que não se deve 

hierarquizar as culturas, isto é, classificá-las de forma que uma fique em detrimento da 

outra. Assim como visto no capítulo anterior, essa visão do estudo das alteridades seria 

contrária à noção evolucionista de cultura. No documento também se ressalta o caráter 

dinâmico da cultura, a sua constante transformação. Além disso, se pontua que o termo 

cultura usado no documento não pretende se referir à concepção de cultura relacionada 

ao saber, às boas maneiras.  

 

No sentido antropológico do termo, afirma-se que todo e qualquer 
indivíduo nasce no contexto de uma cultura, não existindo homem sem 
cultura, mesmo que não saiba ler, escrever e fazer contas. É como se se 
pudesse dizer que o homem é biologicamente incompleto: não 
sobreviveria sozinho sem a participação das pessoas e do grupo que o 
gerou (BRASIL, 1998, vol. 10.1 p. 33 - 34) 

 



   34 

 

Baseado na leitura do trecho acima é possível compreender que o ser-

humano, portanto, se constrói a partir da cultura da qual faz parte, sendo essa uma 

construção contínua. A cultura, portanto, não seria algo inato, mas construído. “A 

cultura não é algo fixo e cristalizado que o sujeito carrega por toda a sua vida como um 

peso que o estigmatizava, mas é elemento que o auxilia a compor sua identidade.” 

(BRASIL, 1998, vol.10.1. p.34).  

A área de Linguagens e representações é também parte dos fundamentos 

para as teorias de Pluralidade Cultural. Segundo o documento, trabalhar diversas 

formas de linguagem, que ultrapassem a verbal, possibilita “[…] o entendimento da 

importância de diferentes códigos linguísticos, de diferentes manifestações culturais, e 

sua compreensão no campo educacional, como fator de integração e expressão do 

aluno, respeitando suas origens.” (BRASIL, 1998, vol.10.1, p.35). A área da Arte como 

parte da grande área de Linguagens dos PCNs é, portanto, considerada crucial para o 

conhecimento e reflexão da diversidade existente no Brasil. 

 

A música, a dança, as artes em geral, vinculadas aos diferentes grupos 
étnicos e a composições regionais típicas, são manifestações culturais 
que a criança e o adolescente poderão conhecer e vivenciar. (BRASIL, 
1998, vol. 10.1 p. 35 - 36) 

 

Sobre a relação entre Arte e questões sociais nos PCNs encontra-se que “A 

arte solicita a visão, a escuta e os demais sentidos como portas de entrada para uma 

compreensão mais significativa das questões sociais” (BRASIL, 1997, Livro 6 p.19). Na 

parte do documento referente à Dança, afirma-se a importância do seu ensino 

contextualizado e do seu entendimento como uma manifestação da cultura: 

“Contextualização da produção em dança e compreensão desta como manifestação 

autêntica, sintetizadora e representante de determinada cultura.” (BRASIL, Livro 6, 

p.52). 

Após a consideração de alguns aspectos dos PCNs – Temas transversais, 

nota-se o quão pungente são as discussões acerca da diversidade, em especial quanto 

ao histórico que vivemos de preconceito e discriminação em nosso país. Apesar de o 



   35 

 

documento enfatizar as questões étnicas e socioeconômicas, não podemos negar 

outras questões presentes na diversidade como as questões de gênero, religião, idade, 

entre outras. Richter (2011),contextualiza que o conceito de multiculturalismo – que 

depois suscita discussões de outros conceitos, como os de pluralidade e 

interculturalidade - chega ao Brasil pela influência da Europa e dos Estados Unidos, 

que debatiam fortemente esse assunto. Esses debates tinham como principal foco os 

conflitos étnicos desses países, que recebem continuamente imigrantes de diversas 

partes do mundo. É devida essa conjuntura que o multiculturalismo, a educação 

multicultural e suas demais variantes muitas vezes estão focados nas discussões 

étnicas. Entretanto, vários estudiosos vêm estudando esses conceitos em uma leitura 

mais ampla. É preciso considerar que a realidade brasileira é distinta da realidade 

desses países e precisamos nos aprofundar em suas necessidades e particularidades. 

A existência dos Temas Transversais como proposta norteadora das demais 

áreas de conhecimento na educação brasileira pode ser considerada uma importante 

questão para trazer em pauta a diversidade e suas questões. Sobre propostas de 

educação multicultural e seu cunho político, Richter pontua: 

 

[…] a educação multicultural não é nem moralmente nem politicamente 
neutra, mas é parte de uma tendência reformista mais ampla que 
objetiva promover a igualdade por intermédio da mudança educacional. 
Sua característica principal reside em considerar a diversidade como um 
recurso e uma força para a educação, em vez de um problema. 
(RITCHTER, 2011, p. 88 ) 

 

Finalizo este capítulo com um trecho dos PCNs cujo subtítulo é: Ensinar 

Pluralidade cultural ou viver Pluralidade Cultural? 

 

Sem dúvida, pluralidade vive-se, ensina-se, aprende-se. É trabalho de 
construção, no qual o envolvimento de todos se dá pelo respeito e pela 
própria constatação de que, sem o outro, nada se sabe sobre ele, a não 
ser o que a própria imaginação fornece. (BRASIL, 1998, vol. 10.1 p. 42) 

 



   36 

 

Não podemos nos esquecer que a diversidade faz parte do nosso cotidiano, 

e que, portanto, é preciso nos ater na articulação entre aquilo que se estuda e aquilo 

que se vive, entendendo que isso deve ser cada vez mais forte. 

 

 

3.2 A DANÇA NOS PCNs 

 

Em 1996 a Arte passou a ser componente curricular obrigatório da educação 

básica no Brasil, conforme a Lei Nº 9394/96 – Lei de Diretrizes e Bases (LDB). O 

Projeto de Lei (PL) 7032/2010 prevê a obrigatoriedade das quatro áreas da Arte 

(Dança, Teatro, Música e Artes Visuais), todavia esse ainda não foi aprovado. Apesar 

disso, a Dança em 1997 foi incluída nos PCNs como componente da grande área Arte. 

Na parte destinada à Arte nos PCNs (1ª a 4ª série), discorre-se sobre a 

importância de entendê-la como uma forma de manifestação cultural. Pontua-se que 

estudar a Arte relacionada à sociedade e à cultura é uma maneira de perceber o mundo 

em que vivemos. Sobre as relações entre arte, cultura e sociedade: 

 

Conhecendo a arte de outras culturas, o aluno poderá compreender a 

relatividade dos valores que estão enraizados nos seus modos de pensar e 

agir, que pode criar um campo de sentido para a valorização do que lhe é 

próprio e favorecer abertura à riqueza e à diversidade da imaginação 

humana. Além disso, torna-se capaz de perceber sua realidade cotidiana 

mais vivamente, reconhecendo objetos e formas que estão à sua volta, no 

exercício de uma observação crítica do que existe na sua cultura, podendo 

criar condições para uma qualidade de vida melhor. (BRASIL, 1998, p. 

19) 

 

A arte de cada cultura revela o modo de perceber, sentir e articular 

significados e valores que governam os diferentes tipos de relações entre 

os indivíduos na sociedade. A arte solicita a visão, a escuta e os demais 

sentidos como portas de entrada para uma compreensão mais significativa 

das questões sociais. (BRASIL, 1998, p. 19) 

 



   37 

 

Na apresentação do componente Dança da área da Arte nos PCNs (de 1ª a 

4ª série) encontra-se: 

 

A arte da dança faz parte das culturas humanas e sempre integrou o 
trabalho, as religiões e as atividades de lazer. Os povos sempre 
privilegiaram a dança, sendo esta um bem cultural e uma atividade 
inerente à natureza do homem. (BRASIL, 1998, p. 49) 

 

Propondo uma ruptura da visão tradicional de separação entre corpo e 

mente, no documento se ressalta a importância de se valorizar o corpo, 

compreendendo-o e investigando-o. A dança, segundo os PCNs: 

 

A dança é uma forma de integração e expressão tanto individual quanto 
coletiva, em que o aluno exercita a atenção, a percepção, a colaboração 
e a solidariedade. A dança é também uma fonte de comunicação e de 
criação informada nas culturas. (BRASIL, 1998, p. 49) 

 

No documento é salientada a importância do ensino de Arte, e de seus 

componentes, articular o fazer artístico, a fruição e a contextualização. Investir na 

fruição, por exemplo, “é também uma maneira de o aluno compreender e incorporar a 

diversidade de expressões, de reconhecer individualidades e qualidades estéticas” 

(BRASIL, 1998, p.50). Alguns dos objetivos elencados à Dança são: “observação e 

análise das características corporais individuais: a forma, o volume e o peso”; 

“improvisação na dança, inventando, registrando e repetindo sequências de 

movimentos criados”; “reconhecimento e desenvolvimento da expressão em dança”; 

“reconhecimento e identificação das qualidades individuais de movimento, observando 

os outros alunos, aceitando a natureza e o desempenho motriz de cada um”; 

“contextualização da produção em dança e compreensão desta como manifestação 

autêntica, sintetizadora e representante de determinada cultura” (BRASIL, 1998, p. 51-

52). 

A parte destinada a Arte nos PCNs (terceiro e quarto ciclo do ensino 

fundamental) versa sobre como esse pode ser um interessante campo para se trabalhar 



   38 

 

os Temas Tranversais, pois “as manifestações artísticas são exemplos vivos da 

diversidade cultural dos povos […]” (BRASIL, 1998,p.37). 

 

Muitos trabalhos de arte expressam questões humanas fundamentais: 
falam de problemas sociais e políticos, de relações humanas, de 
sonhos, medos, perguntas e inquietações de artistas, documentam fatos 
históricos, manifestações culturais particulares e assim por diante. 
Nesse sentido, podem contribuir para a contextualização dos Temas 
Transversais, propiciando uma aprendizagem alicerçada pelo 
testemunho vivo de seres humanos que transformaram tais questões em 
produtos de arte. (BRASIL, 1998, p. 37) 

 

Quanto ao tópico da Pluralidade Cultural dos Temas Transversais, o 

documento pontua que esse aspecto deve ser tratado com relevância no ensino da 

Arte, uma vez que contribui para que o aluno reconheça e respeite a diversidade 

presente na arte e na vida como um todo. O documento declara que dentro da sala de 

aula a pluriculturalidade cultural está presente e pode ser notada pelos aspectos 

étnicos, de gênero, de idade, religião, classe social, entre outros (BRASIL, 1998). Sobre 

o estudo pluriculturalista: 

 

O estudo pluriculturalista considera como os diversos grupos culturais 

encontram um lugar para arte em suas vidas, entendendo que tais grupos 

podem ter necessidades e conceitos de arte distintos. O sentido 

pluriculturalista amplia a discussão sobre a função da arte e o papel do 

artista em diferentes culturas, assim como o papel de quem decide o que é 

arte e o que é arte de boa qualidade. Essas discussões podem contribuir 

para o desenvolvimento do respeito e reconhecimento de diferenças. 
(BRASIL, 1998, p. 42) 

 

Alguns dos objetivos elencados para o pluriculturalismo na perspectiva da 

Arte são:  

 

[…] promover o entendimento de cruzamentos culturais pela 

identificação de similaridades, particularmente nos papéis e funções da 

arte, dentro e entre grupos culturais; reconhecer e celebrar a diversidade 



   39 

 

étnica e cultural em arte e em nossa sociedade, enquanto também se 

potencializa o orgulho pela herança cultural em cada indivíduo, seja ela 

resultante de processos de erudição ou de vivências do âmbito popular, 

folclórico ou étnico; possibilitar problematizações acerca do 

etnocentrismo, estereótipos culturais, preconceitos, discriminação e 

racismo nas ações que demarcam os eixos da aprendizagem […] 
(BRASIL, 1998, p. 42) 

 

Na parte do documento destinada especificamente à Dança, ainda se 

discorre sobre a importância de se articular esse conhecimento às questões da 

sociedade e que, feito dessa forma, a Dança contribui para a formação de sujeitos que 

refletem sobre seus contextos. 

 

Encarregada não de reproduzir, mas de instrumentalizar e de construir 

conhecimento em dança e por meio da dança com seus alunos, a escola 

pode proporcionar parâmetros para a apropriação crítica, consciente e 

transformadora dos seus conteúdos específicos. Com isso, poderá 

trabalhá-la como forma de conhecimento e elemento essencial para a 

educação do ser social que vive em uma cultura plural e multifacetada 

como a nossa. A escola tem a possibilidade de fornecer subsídios práticos 

e teóricos para que as danças que são criadas e aprendidas possam 

contribuir na formação de indivíduos mais conscientes de seu papel social 

e cultural na construção de uma sociedade democrática. (BRASIL, 1998, 

p. 71) 

 

Os aspectos aqui elencados sobre a Dança nos PCNs revela que esse 

campo de conhecimento está intimamente relacionado aos aspectos sociais e culturais 

da humanidade. Proporcionar um ensino contextualizado em Dança, segundo os 

documentos, é essencial para a formação de cidadãos ativos e reflexivos. No próximo 

capítulo algumas especificidades do ensino-aprendizagem em Dança serão melhor 

abordadas, bem como a importância direcionada às relações entre Dança e sociedade. 

 

 

4. ENSINO-APRENDIZAGEM EM DANÇA NA EDUCAÇÃO BÁSICA – RELAÇÕES 

ENTRE DANÇA E SOCIEDADE 



   40 

 

 

A partir do século XXI, vários autores, preocupados com a inserção da 

Dança na escola, se debruçaram nas questões que consideravam essenciais para um 

ensino contextualizado que valorize a relação do homem com a sociedade. Isabel 

Marques, pesquisadora do tema, pedagoga, mestre em Dança e doutora em Educação, 

autora dos livros “Dançando na Escola” (2012), “Ensino de dança hoje: textos e 

contextos” (2011) e “Interações: criança, dança e escola” (2012) e um dos marcos 

teóricos do Projeto Político Pedagógico do curso de Licenciatura em Dança da UFMG, 

afirma, a partir dos pensamentos de Langveld, que o ser-humano vive no mundo com 

seu corpo: 

 

Assim como muitos autores contemporâneos (Foucault, 1991; Johnson, 
1983; Bordo 1993 etc.), Langveld coloca em pauta novamente o 
conceito de corpo social, de corpo partilhado, de corpo não dissociado 
do mundo em que vivemos – de corpos que vivem em sociedade 
atravessados e necessariamente inter-relacionados a suas dinâmicas 
cotidianas. (MARQUES, 2011, p.31-32) 

 

Tomando esse entendimento de corpo e também se baseando na proposta 

artístico-pedagógica para o ensino de Arte de Ana Mae Barbosa, a Abordagem 

Triangular, Isabel Marques propõe a Dança no Contexto, uma proposta para o ensino-

aprendizagem de Dança na Educação Básica. Na Abordagem Triangular, Ana Mae 

sugere que o ensino de arte se baseie, de forma não hierarquizada, em três aspectos: o 

fazer artístico, a apreciação estética e a contextualização. Essa proposta metodológica 

contribuiu para a afirmação da Arte enquanto área de conhecimento e proposta 

educativa (MARQUES, 2011). A Dança no Contexto de Marques, também pautada 

nesses três aspectos da Abordagem Triangular, sugere o estabelecimento de relações 

entre arte, ensino e sociedade, conectando o estudante à dança e ao mundo.  

 

Para que possamos fazer escolhas significativas para nossos alunos e 
para a sociedade, seria interessante levarmos em consideração o 
contexto dos alunos. No mundo contemporâneo, este contexto é a 



   41 

 

intersecção e a articulação não estática das realidades vividas, 
percebidas e imaginadas dos alunos.[…]Nessa proposta, o contexto dos 
alunos é um dos interlocutores pra fazer-pensar-dança, pois garante a 
relação entre conhecimento em dança e as relações sóciopolítico-
culturais dos mesmos em sociedade. (Marques, 2012, p.35) 

 

Marques ressalta a importância da Dança na escola para um ensino que 

proporcione “qualidade, compromisso e responsabilidade”. (Marques, 2012, p.5). Para 

tanto, a autora frisa a necessidade de compreendermos a Dança como componente 

curricular das escolas a partir da diversidade presente no mundo de hoje. A integração 

entre Dança e sociedade é fundamental, e para isso é preciso investir na formação do 

professor de Dança, atentando para que as aulas não se baseiem somente na cópia e 

reprodução de passos, mas também na promoção da criação, da autoralidade e da 

valorização da singularidade de cada corpo. 

 

As relações que se processam entre corpo, dança e sociedade são 
fundamentais para a compreensão e eventual transformação da 
realidade social. A dança, enquanto arte, tem o potencial de trabalhar a 
capacidade de criação, imaginação, sensação e percepção, integrando o 
conhecimento corporal ao intelectual (Marques, 2012, p.5) 

 

Ao dizer que a Dança possibilita a integração do “conhecimento corporal ao 

intelectual”, como visto na citação acima, Marques reconhece como área de 

conhecimento e ressalta a importância de se compreender o corpo como algo 

indissociável da mente, assim como de se compreender a teoria indissociável da 

prática. É com esse corpo que o sujeito vive e percebe o mundo. Favorecendo essa 

visão de unidade entre corpo e mente, a Dança dá possibilidades ao aluno de se 

descobrir e enxergar o mundo de maneira crítica e reflexiva. 

Marques (2011) pesa que a dança na escola não deve proporcionar um 

ambiente de alienação diante do mundo. Pelo contrário, é preciso investir na articulação 

dança-contexto e considerar e valorizar a pluralidade desses contextos existentes em 

sala de aula. É importante que o professor trabalhe essas realidades presentes e, para 

a escolha desses contextos. A fim de se trabalhar os conteúdos da área de Dança, a 



   42 

 

autora sugere algumas perguntas orientadoras: “a) ele é significativo para os alunos? 

Partiu do mundo vivido percebido e imaginado por eles?; b) ele possibilita desvelar, 

revelar, perceber, desconstruir e problematizar a realidade social?; c) ele possibilita 

desvelar, perceber e trabalhar os imaginários que circulam socialmente?; d) ele gera 

conhecimentos específicos na área da dança?” (Marques, 2011, p.103) 

Acerca da articulação entre Dança e contexto, Isabel Marques (2012) dedica 

um capítulo do seu livro “Dançando na escola” para refletir sobre os Temas 

Transversais propostos nos PCNs e sua associação com a Dança. Como já visto 

anteriormente, os Temas Transversais propõem a integração de questões sociais a 

todas as áreas de conhecimento que compõem a Educação Básica. A autora indica 

diferentes caminhos e abordagens para tratar esses temas na disciplina Dança. 

Marques salienta: 

Acima de tudo, é de vital importância ressaltar que entendo o trabalho 
com os Temas Transversais não como uma sobreposição aos 
conteúdos específicos da dança, mas sim uma forma de ampliar sua 
prática e reflexões de modo a abranger os aspectos sociais, afetivos, 
culturais e políticos da dança em sociedade. (MARQUES, 2012, p.40)  

 

A Pluralidade Cultural é um dos temas propostos nos Temas Transversais. 

Sobre esse assunto, Marques acredita que o próprio corpo transparece pluralidade.  A 

partir das características que cada corpo possui no seu modo de viver e movimentar 

pode-se perceber os “aspectos sociopolítico-culturais nos processos de criação em 

dança” (Marques, 2012, p.41).   

 

[…] na dança também estão contidas as possibilidades de 
compreendermos, desvelarmos, problematizarmos e transformarmos as 
relações que se estabelecem em nossa sociedade entre etnias, gêneros, 
idades, classes sociais e religiões. (MARQUES, 2012, p.41)  

 

Marques alerta que é preciso reconhecer a diversidade de corpos presentes 

em nossa sociedade e nas escolas. Por muitas vezes ao longo da história, alguns 

estilos de dança privilegiaram determinados tipos de corpos, o que, segundo a autora, 



   43 

 

provoca “conflitos e intolerância entre gêneros, etnias, faixas etárias, classes sociais” 

(Marques, 2012, p.41). É preciso problematizar essa idealização do corpo. Marques 

sugere que o professor de Dança realize exercícios de improvisação, apreciação de 

danças e ensino de repertórios de danças de forma questionadora e reflexiva para que 

se discuta a presença de determinados ideais de corpo a partir das questões sociais e 

culturais, como a respeito do período histórico e as crenças e valores vigentes da 

época. Marques (2012, p.42) pontua: “A compreensão, a experiência e o olhar crítico 

podem transformar relações e leituras ingênuas que geralmente ocorrem no 

aprendizado de repertórios de dança.” 

Sobre as questões de gênero presentes na dança, Marques diz que na 

sociedade brasileira esses aspectos ainda são fortes alvos do preconceito sobre a 

dança. A autora analisa que muitas vezes dançar é associado à “coisas de mulher”. 

“Estudos relacionados à Antropologia e à Sociologia também indicam a relação corpo-

dança como uma relação entre corpo, intuição, emoção e conhecimento indireto. ” 

(Marques, 2012, p.43). Por esse motivo, a autora afirma que a relação entre corpo e 

dança está fortemente associada à feminilidade, à sensibilidade, características que 

são intoleráveis por muitos em nossa sociedade ainda machista. 

 

Dançar, compreender, apreciar e contextualizar danças de diversas 
origens culturais pode ser uma maneira de trabalharmos e discutirmos 
preconceitos e de incentivarmos nossos alunos a criarem danças que 
não ignorem ou reforcem negativamente diferença de gênero.  
(MARQUES, 2012, p.43)  

 

Quanto às questões étnicas relacionadas à dança, Marques sugere que o 

corpo, devido a suas características físicas, como cor da pele e estrutura óssea, muitas 

vezes durante a história foi vetado para certas danças. No balé clássico, por exemplo, 

que tem origem europeia, somente era aceito pessoas brancas. A autora também cita 

que em alguns grupos afro-brasileiros “[…] por razões mais políticas do que culturais, 

não aceitam a participação de brancos em seus grupos de dança.” (Marques, 2012, 

p.44). Tendo em conta esses aspectos, é preciso que se contextualize e se reflita nas 



   44 

 

aulas de Dança sobre essas questões, para a construção de uma Dança de/e para 

todos. 

As questões de classes sociais também são alvo de discriminação na Dança. 

Sobre isso Marques analisa: 

 

Entender porque algumas práticas de dança estão histórica e 
geograficamente atreladas a esta ou àquela classe social seria um 
passo importante para compreender os processos sociais existentes em 
nossa sociedade relacionados às produções artísticas. Sem criar ilusões 
e/ou gerar conflitos pessoais intransponíveis, dançando poderíamos 
perceber em nossos corpos que a convivência e a equidade entre 
classes são necessárias e possíveis, sem deixarmos, contudo, de lutar 
por uma sociedade mais justa.  (MARQUES, 2012, p.46)  

 

Acreditando que a educação através da Arte pode ser um interessante 

caminho para a problematização da realidade social, política e cultural do sujeito na 

perspectiva da diversidade, Isabel Marques propõe que o Ensino de Dança aproxime os 

seus conteúdos específicos dos cotidianos dos sujeitos para possibilitar uma formação 

crítica e transformadora. A Dança como parte do currículo obrigatório da Educação 

Básica pode ser mais uma forma do sujeito se compreender como cidadão. 

A autora Márcia Strazzacappa no livro “Entre a Arte e a Docência: a 

formação do artista da Dança” (2006) discorre sobre o contexto da Dança na formação 

livre e sobre a Dança enquanto área de conhecimento nas universidades e nas escolas. 

Strazzacappa constrói a sua discussão acerca da Dança considerando o corpo como 

parte pertencente a uma sociedade, corpo esse que se desenvolve a partir das lógicas 

e configurações da cultura a qual pertence. Corpo que é formado e munido de signos, 

que se transforma continuamente através das trocas com a sociedade. Segundo 

Strazacappa (2006, p.49): “O corpo assimila conceitos, aprende, assim como os 

transmite e ensina. O corpo é agente e receptor. Não há corpo neutro.”. 

Márcia Strazzacappa entende que o corpo é também memória, carrega 

consigo uma história passada que o construiu e o constrói. Além de um reflexo do 

passado, o corpo também é entendido como uma projeção do futuro devido “sua 



   45 

 

bagagem genética, seus sonhos, desejos, projetos, etc.” (STRAZZACAPPA, 2006, 

p.45). A autora defende que o corpo não é um mero instrumento, um utensílio humano, 

mas que o ser humano é o seu corpo. Assim compreendido, podemos observar que a 

noção de corpo e mente é vista de forma integrada pela autora e que seria impossível 

desgrudar o corpo de seus signos e, portanto, impossível de se desgrudar a pessoa, o 

artista, o professor, o estudante de Dança daquilo que ele carrega consigo. Estendo ao 

dizer que não é possível desarticular a Arte e a Dança da sociedade.  

Quanto ao binômio Dança-Educação, Carla Morandi (2006), também autora 

do livro “Entre a Arte e a docência: a formação do artista da dança”, declara que a 

Dança, inserida como área de conhecimento no currículo escolar, deve propiciar a 

formação do ser sensível, de um sujeito crítico-reflexivo. Entretanto, considerando a 

atual conjuntura do ensino da Dança na educação formal, a pesquisadora pontua que 

ainda há muito que percorrer para a conquista desses objetivos. A tímida e recente 

presença da Dança nas escolas não respalda de forma consistente as repercussões e 

reflexos dos modos de fazer que vêm sendo desenvolvidos nesses espaços. 

 

Possivelmente, quando a dança estiver presente em mais escolas, 
inserida por todas portas e janelas, possamos perceber os reflexos e as 
implicações das relações estabelecidas entre ela, a educação e a 
sociedade. (MORANDI, 2006, p.115) 

 

Considerada a integração entre corpo/mente e teoria/prática, a Dança pode 

ser um interessante contributo para a formação de cidadãos conscientes e ativos, 

construindo de forma reflexiva diversas relações entre corpo, Dança e sociedade. 

 

O papel da arte e da dança nas escolas seria justamente o de 
possibilitar uma transformação contínua da existência, o de mudar 
referências, o de proporcionar novos e múltiplos olhares sobre o mundo. 
(MORANDI, 2006, p.115) 

 

Somado a importância de se assegurar a formação de sujeitos críticos e 

reflexivos no ensino-aprendizagem em Dança no contexto educacional, Morandi frisa a 



   46 

 

atenção que deve ser dada à formação de licenciandos em Dança. A formação desses 

futuros professores também deve se basear nesses princípios, na valorização das 

relações humanas, na diversidade e na construção crítica e contextualizada da área em 

que atua. É interessante perceber a complexidade e os desafios do binômio Dança-

Educação, que não se restringe somente aos alunos, mas também aos professores 

formados e em formação na área, à comunidade escolar e todo seu contexto social, 

cultural e político. 

Débora Barreto (2004), baseada nos conceitos de Paulo Freire (1977), 

analisa que na história da Educação a escola objetivava a transmissão de 

conhecimentos consagrados na história, mas, muitas vezes, esses conhecimentos e 

suas formas de transmissão não eram repensados e reconstruídos de acordo com a 

lógica e transformação do presente. Essa realidade ainda é vivenciada nos dias de 

hoje. Não se respeitar a reformulação dos conhecimentos seria, segundo a autora, 

desrespeitar “a dinâmica cultural do mundo em que vivemos e as necessidades e os 

desejos pessoais” (Barreto, 2004, p.36).  

A partir do entendimento de que a escola deve acompanhar os processos de 

transformação da sociedade e também compreender que as pessoas se constroem 

continuamente a partir das suas relações com o mundo, Débora Barreto pontua: 

 

Com base na concepção de que o corpo é o próprio ser humano que 
sente, pensa e age no mundo percebido, imaginado e vivido, como 
proposta educacional, pode-se possibilitar a formação de pessoas 
capazes de exercer a cidadania e de construir o sentido do ato de 
dançar, buscando a compreensão da estrutura, do “funcionamento”, da 
expressão, da comunicação e das relações corporais humanas, no 
mundo em que vivem. Isto a partir de vivências da dança, como 
expressão artística, na educação formal. (BARRETO, 2004, p.104) 

 

Karenine Porpino (2012) no texto “Dança e currículo” discorre sobre a 

presença da Dança na escola enquanto componente curricular obrigatório e não só 

como um conjunto de atividades que muitas vezes tratam a Dança como um simples 

instrumento. A autora considera a Dança como uma importante manifestação cultural 



   47 

 

da humanidade e, por assim ser, se justifica como conteúdo escolar. A Dança é 

produzida diariamente e dinamicamente por sujeitos parte de uma cultura, sendo, 

portanto, uma forma de expressão do ser-humano e de produção cultural. Por assim 

ser, através da Dança e na Dança podemos observar as lógicas construídas da forma 

de viver de um grupo cultural.  

Porpino (2012) elenca que uma das funções da Dança no contexto escolar 

seria a de dilatar o entendimento acerca das concepções de Dança, isso se daria a 

partir da própria prática, da apreciação de outras danças, e, então, da reflexão acerca 

dos seus aspectos sociais e culturais. A autora também frisa a importância de 

sensibilizar o estudante para que ele se reconheça como produtor dessa manifestação 

cultural. Além disso, é de extrema importância que o professor valorize e conheça os 

entendimentos de Dança que os alunos carregam consigo e até mesmo seus 

repertórios. Porpino reflete sobre a relevância de se buscar conteúdos que dialoguem 

com as realidades dos alunos e suas experiências e conhecimentos sobre Dança. 

Sobre a bagagem que cada indivíduo carrega consigo e a educação que acontece além 

do ambiente escolar. Outra pesquisadora da Dança-Educação, Cáscia Frade (2003) 

diz: 

 

Sabemos que procedimentos educativos ocorrem também em situações 
e espaços diversos do formalmente escolar, vinculados a um saber, 
historicamente construído, que organiza e legitima um grupo social, 
independentemente da escola. (FRADE, 2003, p.194) 

 

Compartilhando o entendimento da Dança como importante manifestação 

cultural da humanidade, Lenira Rengel no livro “Ler a dança com todos os sentidos” diz: 

“Sabemos que a expressão do corpo por meio da dança tem história e é um documento 

parte da cultura e da sociedade. ” (Rengel, 2008, p.2).  Somado a esse entendimento 

de dança, Rengel também acredita em indissociabilidade entre teoria e prática e entre 

corpo e mente. 

 



   48 

 

Como sabemos que o conhecimento se faz com o corpo, é preciso 
sempre reforçar que a dança no ensino tem o papel de acabar com o 
distanciamento entre aprendizado intelectual e aprendizado motor 
(Rengel, 2008, p.11) 

 

A partir desses entendimentos, a autora destaca a importância de fazer com 

que os estudantes reconheçam que todo corpo pode e deve dançar, e que se deve 

respeitar a diversidade dos corpos. Rengel acredita que para que isso ocorra é preciso 

que aluno aceite e reconheça suas próprias singularidades.  

Afinal, “como abordar a dança na educação formal? Como formar corpos 

crítico-reflexivos?” (Accioly, 2010, p. 85), essas são algumas das perguntas que 

guiaram o artigo de Cecília Bastos da Costa Accioly "A dança/educação na construção 

do sujeito reflexivo-crítico" que aborda diferentes aspectos do binômio Dança-

Educação.  

Assumindo a Dança enquanto Arte e, portanto, área de conhecimento, 

Cecília considera essencial a construção do binômio Dança-Educação sem que haja 

hipervalorizarão de alguma dessas partes. A Dança por muitas vezes foi e ainda é 

usada como mero recurso na Educação, para, por exemplo, promover apresentações 

em festas da família e festas juninas ou, até mesmo, quando usada em projetos sociais 

para retirar jovens do crime. A Dança pode sim contribuir para essas causas e eventos, 

todavia, é preciso problematizar esse tipo de espaço que tem sido dado a Dança, afinal, 

enquanto Arte ela pode e deve ter um fim em si mesma: 

 

É a vivência artística (criativa) que proporciona para o educando a 
experiência construtiva e transformadora da percepção crítica de si 
mesmo e sua relação com o outro e com o mundo. (Accioly, 2010, p.93) 

 

Para a formação de um sujeito integral que esteja corporalmente disponível 

para a resolução de problemas, para o desenvolvimento de uma crítica não construída 

embasada em pré-conceitos, é preciso entender e viver o corpo como uma totalidade, 

isto é, o corpo não deve ser somente instrumento (Accioly, 2010, p.93 -94). A autora 

sugere que devemos construir uma consciência corporal e que precisamos reconhecer 



   49 

 

que com o corpo nós aprendemos, sentimos e nos relacionamos com o mundo que nos 

rodeia. 

 

Proponho a Dança como pressuposto de uma transformação social, 
constituindo indivíduos de livre opinião e questionadores do sistema, ao 
invés de reprodutores alheios às suas contribuições para a configuração 
deste. Por essa razão, proponho uma formação para o sujeito 
contemporâneo, supondo um meio de disponibilização corporal ativa e, 
portanto, reflexiva.  (ACCIOLY, 2010, p.88) 

 

O papel do professor é algo importante a ser pensado na Educação e, 

especificamente, na Dança. Cecília Bastos, baseada em Paulo Freire (1996), acredita 

que o educador deva propor situações problema para o educando, apresentando e 

estimulando desafios. Dessa forma, o professor pode mediar o seu trabalho de forma a 

proporcionar o autoconhecimento do estudante. Quanto mais o sujeito conhece suas 

possibilidades corporais, mais facilmente ele encontra saídas para um problema, como, 

por exemplo, em algum jogo de improvisação em Dança. É interessante trazer 

elementos do contexto dos alunos e valorizar a cultura popular, promovendo assim 

reflexões e gerar abertura para a contribuição do aluno, que traz consigo imensa 

bagagem.  

Cada pessoa possui singularidades na sua movimentação, entretanto, é 

preciso dar voz ao indivíduo para que ele reconheça e descubra a sua particular forma 

de se mover, de dançar, por isso a importância de se promover a autoralidade. É 

preciso que o sujeito construa sua própria identidade e não que se transforme somente 

em um reprodutor, uma marionete conduzida por outros (Accioly, 2010, p.87). 

Nota-se que as considerações dos autores aqui tratados acerca do ensino-

aprendizagem de Dança na Educação Básica valorizam o contexto e suas questões, 

sua complexidade e diversidade, como elementos essenciais para se trabalhar a 

educação em Dança para a formação de sujeitos reflexivos sobre a realidade que vivem 

e como sujeitos ativos nas suas condições de cidadãos.  

 

 



   50 

 

5. REFLEXÕES SOBRE IDENTIDADE CULTURAL E PÓS-MODERNIDADE A 

PARTIR DE STUART HALL 

 

Como visto no capítulo anterior, considerar no ensino-aprendizagem em 

Dança, e a complexidade e a diversidade presentes em nosso contexto histórico é 

essencial para a formação de sujeitos reflexivos diante da realidade que vivem e ativos 

nas suas condições de cidadãos. Por conseguinte, pesquisar a contemporaneidade e 

suas dimensões sociais, políticas, econômicas e culturais mostra-se extremamente 

importante para que essa articulação entre Dança e sociedade aconteça. Para pensar e 

refletir sobre o mundo de hoje e os sujeitos que nele vivem, trago nesta pesquisa uma 

proposição de diálogo com o autor Stuart Hall (2015) e seu trabalho de investigação 

sobre as questões de Identidade Cultural na pós-modernidade.   

Stuart Hall nasceu na Jamaica em 1932. Considerado um dos percussores 

dos Estudos Culturais participou da fundação do Centre for Contemporary Cultural 

Studies (CCCS) em 1964 na Universidade de Birmingham. Foi nessa época que ele 

encontrou o termo “Estudos Culturais” para representar uma forma de se pensar a 

cultura (Hall, 2003). Os Estudos Culturais ocupam um cenário na história marcado por 

rupturas de paradigmas, pelo desenvolvimento de novas correntes de pensamento e, 

neste caso em específico, do desdobramento de pesquisas que articulam pensamento 

e realidade histórica de maneira complexa. Surgido aproximadamente nos anos de 

1950, esse campo de conhecimento procura refletir sobre cultura e sociedade “num 

único e mesmo movimento” (Hall, 2003, p.132). No primeiro capítulo deste trabalho, 

“Breve histórico sobre educação e cultura no Brasil”, algumas dimensões acerca das 

concepções de cultura foram discutidas, sobre a vastidão desse tema nos Estudos 

Culturais, Hall (2003) explana: 

 

O fato é que nenhuma definição única e não problemática de cultura se 
encontra aqui. O conceito continua complexo – um local de interesses 
convergentes, em vez de uma ideia lógica ou conceitualmente clara. 
(Hall, 2003, p.134) 

 



   51 

 

Para reflexão acerca do contexto da atualidade, propõe-se o diálogo com o 

Stuart Hall (2015) sobre sua análise das Identidades Culturais na Pós-modernidade. É 

importante reconhecer o uso do termo Pós-modernidade pelo autor em contraste com o 

termo contemporaneidade. É possível conferir uma proximidade entre os dois conceitos 

ao considerar alguns aspectos centrais dos mesmos, por exemplo, por ambos se 

enquadrarem no período do final do século XX até os dias de hoje, por aludirem que 

este período é marcado pela diversidade, pela velocidade, efemeridade e incerteza 

causados e, principalmente, pela intensificação dos processos de globalização. 

Sabendo que estes dois conceitos poderão se cruzar na pesquisa, uma vez que se 

busca dialogar com referenciais que não necessariamente usam o mesmo termo, será 

considerado os aspectos citados anteriormente como centrais para o entendimento.  

Stuart Hall em seu livro “A identidade cultural na pós-modernidade” explora 

as questões da identidade na história da humanidade desde o movimento Iluminista até 

a pós-modernidade, valorizando, principalmente, a análise de uma possível “crise de 

identidade” do sujeito pós-moderno. 

 

Para aqueles teóricos que acreditam que as identidades modernas estão 
entrando em colapso, o argumento se desenvolve da seguinte forma: um 
tipo diferente de mudança estrutural está transformando as sociedades 
modernas no final do século XX. Isso está fragmentado as paisagens 
culturais de classe, gênero, sexualidade, etnia, raça e nacionalidade, 
que, no passado, nos tinham fornecido sólidas localizações como 
indivíduos sociais. Estas transformações estão também mudando 
nossas identidades pessoais, abalando a ideia que temos de nós 
próprios como sujeitos integrados. Esta perda de um “sentido de si” 
estável é chamada, algumas vezes, de deslocamento ou descentração 
do sujeito. Esse duplo deslocamento – descentração dos indivíduos 
tanto de seu lugar no mundo social e cultural quanto de si mesmos – 
constitui uma “crise de identidade” para o indivíduo. Como observa o 
crítico cultural Kobena Mercer “a identidade somente se torna uma 
questão quando está em crise, quando algo que se supõe como fixo, 
coerente e estável é deslocado pela experiência da dúvida e da 
incerteza”. (HALL, 2015, p.10) 

 

Segundo o autor, o fator que melhor pode definir as sociedades modernas é 

a mudança, que age de forma rápida, constante e permanente. Essas mudanças são 



   52 

 

favorecidas pelos processos de globalização, nos quais o mundo, que cada vez mais 

dilui suas fronteiras, se interconecta através de uma forte supressão de espaço-tempo 

fazendo com que uma enorme onda de transformação social se alastre. Apoiado 

também no caráter de mudança da modernidade, Bauman (2013) se refere a esse 

período como “modernidade líquida”. 

 

Uso aqui a expressão “modernidade líquida” para denominar o formato 
atual da condição moderna, descrita por outros autores como “pós-
modernidade”, “modernidade tardia”, “segunda modernidade” ou 
“hipermodernidade”. O que torna “líquida” a modernidade, e assim 
justifica a escolha do nome, é sua “modernização” compulsiva e 
obsessiva, capaz de impulsionar e intensificar a si mesma, em 
consequência do que, como ocorre com os líquidos, nenhuma das 
formas consecutivas de vida social é capaz de manter seu aspecto por 
muito tempo. (BAUMAN, 2013, p.16) 

 

Hall, baseando-se em Laclau (1990), nos indica que a sociedade moderna, 

devido a suas características, possui um centro deslocado, isto é, não há um centro 

único e organizador da sociedade, mas sim uma “pluralidade de centros de poder”. Um 

sujeito pós-moderno, dependendo do contexto em que se insere, pode assumir várias 

identidades, a exemplo de identidade de gênero, identidade política, profissional, étnica, 

entre outras.  

Hall pontua que “a questão da “identidade” está sendo extensamente 

discutida na teoria social” (HALL, 2015, p.9) e que, por ainda ser bastante questionada 

e dividir na comunidade sociológica diferentes opiniões acerca do assunto, as ideias 

que desenvolveu em seu livro “A identidade cultural na pós-modernidade” podem ainda 

ser reconsideradas e reformuladas. 

 

O próprio conceito com o qual estamos lidando – identidade - é 
demasiadamente complexo, muito pouco desenvolvido e muito pouco 
compreendido na ciência social contemporânea para ser posto a prova. 
Como ocorre com muitos outros fenômenos sociais, é impossível 
oferecer afirmações conclusivas ou fazer julgamentos seguros sobre as 
alegações e proposições teóricas que estão sendo apresentadas. 
(HALL, 2015, p.9 - 10) 



   53 

 

 

Hall (2003) problematiza que para definir uma identidade cultural é preciso 

estabelecer limites, isto é, precisa-se definir “o que são em relação ao que não são” 

(HALL, 2003, p.85). A identidade seria construída, portanto, a partir de semelhanças e 

diferenças: Eu sei que “eu” sou em relação com “o outro” (por exemplo, minha mãe) que 

eu não posso ser” (HALL, 2015, p.24). Baseado em Laclau (1996), Hall analisa que não 

é possível definir uma identidade sem que a compreenda dentro de um contexto. A 

partir de Foucault (1989), Hall versa que: “Toda identidade é fundada sobre uma 

exclusão e, nesse sentido, é um “efeito de poder”. (HALL, 2003, p.85) 

Bauman (2012) explica as duas compreensões dos processos identificatórios 

definidos por Stuart Hall, a “naturalista” e a “discursiva”. A compreensão naturalista de 

identidade se refere a processos de identificação construídos a partir da noção de 

origem, de um ponto comum compartilhado com um grupo cultural, com algum ideal ou 

com outra pessoa. A compreensão discursiva, por sua vez, se refere a identificação 

através da construção contínua, algo que está sempre se reformulando (Bauman, 

2012). Segundo Bauman, “A segunda compreensão consegue apreender o verdadeiro 

caráter dos processos de identidade contemporâneos” (BAUMAN, 2012, p.66)  

Hall (2015) explora os conceitos de identidade a partir de três definições que 

são nomeadas da seguinte forma: sujeito do Iluminismo, sujeito sociológico e sujeito 

pós-moderno. As três distintas concepções de identidade sugeridas por Stuart Hall 

ajudam-nos a compreender o porquê de uma dita identidade fragmentada conferida ao 

sujeito pós-moderno. O contexto social, cultural e político são fatores cruciais para a 

forma como um sujeito se identifica.  

O sujeito do Iluminismo possuía uma concepção de identidade em que o ser-

humano era o centro de tudo, visto como um ser unificado, possuinte das “capacidades 

de razão, de consciência e de ação” (Hall, 2015, p.10). A identidade do sujeito do 

Iluminismo era percebida como algo contínuo, sem bruscas inconstâncias, a partir de 

um entendimento essencialista de identidade, como se essa fosse algo inato, presente 

em nossas vidas desde o nascimento. Hall considera que essa concepção de 



   54 

 

identidade do sujeito do Iluminismo seria bastante individualista: “o centro essencial do 

“eu” era a identidade de uma pessoa” (Hall, 2015, p.11). 

O sujeito sociológico, por sua vez, possui uma concepção distinta do sujeito 

do Iluminismo, principalmente devido a complexidade que estava sendo desenvolvida 

no mundo moderno. Essa complexidade trouxe uma noção de que o núcleo interior do 

sujeito não era autossuficiente e que sua identidade seria formada também a partir das 

relações com o outro, o que contribui na sua formação de “[os] valores, [os] sentidos e 

[os] símbolos – a cultura – dos mundos que ele/ela habitava” (Hall, 2015, p.11). A 

identidade para o sujeito sociológico se dava através de um diálogo entre o mundo 

pessoal e o mundo público. Baseado em Mead e Cooley, Hall versa sobre o sujeito 

sociológico: 

 

A identidade é formada na “interação” entre o “eu” e a sociedade. O 
sujeito ainda tem um núcleo ou essência interior que é o “eu real”, mas 
esse é formado e modificado num diálogo contínuo com os mundos 
culturais “exteriores” e as identidades que esses mundos oferecem. 
(HALL, 2015, p.11) 

 

O sujeito pós-moderno deixa de possuir uma noção de identidade unificada 

para uma identidade fragmentada, ou seja, ele não é composto somente de uma 

identidade, mas de várias. As identidades são constantemente formadas e 

transformadas consoante das diversas faces e complexidades da pós-modernidade. 

Segundo o autor, essas numerosas identidades que o sujeito pós-moderno assume 

seriam, muitas vezes, “contraditórias ou não resolvidas” (Hall, 2015, p.11). Essa noção 

de identidade do sujeito pós-moderno contradiz um entendimento essencialista de 

identidade. 

 

O sujeito assume identidades diferentes em diferentes momentos, 
identidades que não são unificadas ao redor de um “eu” coerente. 
Dentro de nós há identidades contraditórias, empurrando em diferentes 
direções, de tal modo que nossas identificações estão sendo 
continuamente deslocadas. (HALL, 2015, p.12) 

 



   55 

 

Hall relaciona a desconstrução dessa noção de identidade unificada com os 

estudos de autores da área da Psicologia sobre o inconsciente no século XX, como 

Freud e Lacan. De acordo com a teoria de Freud, as nossas “identidades”, 

“sexualidade” e “estrutura de nossos desejos” seriam construídas a partir de “processos 

psíquicos e simbólicos do inconsciente” (HALL, 2015, p.23). A lógica do inconsciente 

seria distinta daquela associada ao sujeito do Iluminismo, marcada pela razão e por um 

entendimento fixo de identidade. Hall também associa essa noção unificada de 

identidade com os pensamentos de Descartes, que valoriza a mente e o pensamento. 

Hall exemplifica essa ideia de “sujeito cartesiano” com a famosa frase de Descartes: 

“Penso, logo existo”. Ainda segundo Hall, Jacques Lacan interpreta as teorias de Freud 

sobre a construção da imagem do “eu” como algo inteiro e unificado a partir da 

aprendizagem que a criança faz gradualmente no seu desenvolvimento, na sua relação 

com os signos do seu grupo cultural.  A criança vai se construindo como uma pessoa 

inteira ao imaginar a si mesma e se imaginar através do olhar do outro. Essa “fantasia 

de si mesmo como uma “pessoa” unificada” (HALL, 2015, p.24) é construída ao longo 

do tempo apesar de internamente o sujeito permanecer dividido. 

 

Assim, a identidade é realmente algo formado, ao longo do tempo, 
através de processos inconscientes, e não como algo inato, existente na 
consciência no momento do nascimento. Existe sempre algo 
“imaginário” ou fantasiado sobre sua unidade. Ela permanece sempre 
incompleta, está sempre em “processo”, sempre “sendo formada”. As 
partes “femininas” do “eu” masculino, por exemplo, que são negadas, 
permanecem com ele e encontram expressão inconsciente em muitas 
formas não reconhecidas, na vida adulta. Assim, em vez de falar da 
identidade como uma coisa acabada, deveríamos falar de identificação, 
e vê-la como um processo em andamento. (HALL, 2015, p.12) 

 

Sobre as identidades contraditórias presentes no sujeito pós-moderno, Hall 

sugere que elas propiciam um “jogo de identidades” no cotidiano. Por exemplo, para 

uma mesma situação, um sujeito pode reagir de diferentes formas, suas respostas 

podem ser baseadas quanto a sua identidade nacional, étnica, sexual, de gênero ou 

religiosa. Para uma mesma pergunta, várias respostas. Para uma mesma pessoa, 

várias identidades contraditórias. Ao ouvir funk, por exemplo, uma pessoa pode criticar 



   56 

 

a mídia e a reprodução global de músicas que desvalorizam a mulher, entretanto, essa 

mesma pessoa dança e escuta o funk em uma festa como uma forma de valorização da 

cultura popular, que por muitas vezes é considerada inferior.   

 

Uma vez que a identidade muda de acordo com a forma como o sujeito 
é interpelado ou representado, a identificação não é automática, mas 
pode ser ganhada ou perdida. Ela tornou-se politizada. Esse processo é, 
às vezes, descrito como constituindo uma mudança de uma política de 
identidade (de classe) para uma política de diferença. (Hall, 2015, p.16) 

 

As questões de identidade são fortemente influenciadas pelos processos de 

globalização, esses processos estão intimamente relacionados ao caráter de mudança 

na pós-modernidade. Com o desenvolvimento tecnológico e de comunicação, o mundo 

está cada vez mais em interação e essa interconexão entre culturas resulta em 

transformações sociais e culturais, o que reconfigura as lógicas das sociedades. 

 

As sociedades da modernidade tardia, argumenta ele [Laclau], são 
caracterizadas pela “diferença”; elas são atravessadas por diferentes 
divisões e antagonismos sociais que produzem uma variedade de 
diferentes “posições de sujeito” – isto é, identidades – para os indivíduos 
(Hall, 2015, p.14) 

 

Hall ao comparar as definições e reflexões acerca da modernidade tardia de 

alguns teóricos como Giddens (1990), Laclau (1990) e Harvey (1989) observa que 

apesar das diferenças, aspectos como “ruptura”, “fragmentação” e “deslocamento” são 

salientados. Segundo Hall: “devemos ter isso em mente quando discutirmos o impacto 

da mudança contemporânea conhecida como “globalização”” (Hall, 2015, p.14). 

A globalização, segundo Hall (2003), “não é algo novo”, desde a época da 

colonização europeia esse processo se desenvolve. Entretanto, a partir dos anos 1970 

a globalização tem sido acentuada e tem “assumido novas formas. ”  

 



   57 

 

A globalização contemporânea é associada ao surgimento de novos 
mercados financeiros desregulamentados, ao capital global e aos fluxos 
de moeda grandes o suficiente para desestabilizar as economias 
médias, às formas transnacionais de produção e consumo, ao 
crescimento exponencial de novas indústrias culturais impulsionado 
pelas tecnologias de informação […] (Hall, 2003, p.58) 

 

Uma importante característica da globalização citada por Hall seria a 

supressão do espaço-tempo, em que “tempo”, “espaço”, “histórias” e “mercados” são 

combinados a partir da nova configuração global (Hall, 2003). Essa supressão do 

espaço-tempo pode ser exemplificada das seguintes formas: neste instante um 

brasileiro pode se comunicar com facilidade com alguém do Japão, um americano 

caminha até a esquina e decide se almoçará em um restaurante mexicano ou francês, 

milhares de pessoas assistem a mesma série na TV e vestem a mesma marca de 

roupa, e para um brasileiro de Belo Horizonte chegar a Portugal basta enfrentar 

somente 9 horas em um avião. Esses são alguns possíveis exemplos para 

compreendermos o quanto o tempo e o espaço têm sido relativizados com os 

processos de globalização. 

Hall (2015) reflete sobre as identidades nacionais e suas relações com os 

processos de globalização. O autor pontua que as culturas nacionais são construídas 

através de símbolos e representações. Para Hall: 

 

Uma cultura nacional é um discurso – um modo de construir sentidos 
que influencia e organiza tanto nossas ações quanto a concepção que 
temos de nós mesmos […]. As culturas nacionais, ao produzir sentidos 
sobre “a nação”, sentidos com os quais podemos nos identificar, 
constroem identidades. Esses sentidos estão contidos nas histórias que 
são contadas sobre a nação, memórias que conectam seu presente com 
seu passado e imagens que dela são construídas. Como argumentou 
Benedict Anderson (1983), a identidade nacional é uma “comunidade 
imaginada” (Hall, 2015, p.31) 

 

Segundo Hall, a identidade nacional não é algo inato, porém pensamos que 

essa faça parte da nossa natureza essencial. As identidades nacionais seriam formadas 

e transformadas no interior da representação, dos símbolos. As identidades de uma 



   58 

 

cultura nacional são construídas, e essas identidades organizam e influenciam as ações 

e a identificação de si mesmo dentro de uma nação. Essas construções se dão através 

de histórias que são contadas sobre a nação, memórias que interligam o passado e o 

presente dela, imagens que são feitas sobre ela, entre outros. Para discorrer sobre 

“comunidade imaginada”, Hall (2015) fala sobre suas características, algumas delas, a 

saber: 1) Narrativas que promovam histórias, imagens, “panoramas” e “cenários da 

nação”, além de eventos históricos, símbolos e “rituais nacionais” que representam as 

experiências partilhadas, os triunfos, as perdas e desastres; 2) A enfatização na origem 

da nação, da sua “continuidade”, tradição e “intemporalidade”; 3) A “invenção da 

tradição”: invenção de práticas, rituais que busquem incluir determinados valores e 

normas de comportamentos através da repetição; 4) O “mito fundacional”, a origem da 

nação, do povo e de seu caráter nacional; 5) A ideia de um povo puro, não miscigenado 

(HALL, 2015). Sobre a compreensão de culturas nacionais como unificadas, Hall 

pontua: 

 

Em vez de pensar as culturas nacionais como unificadas, deveríamos 
pensa-las como constituindo um dispositivo discursivo que representa a 
diferença como unidade ou identidade. Elas são atravessadas por 
profundas divisões e diferenças internas, sendo “unificadas” apenas 
através do exercício de diferentes formas de poder cultural. Entretanto – 
como nas fantasias do “eu inteiro” de que fala a psicanálise lacaniana – 
as identidades nacionais continuam a ser representadas como 
unificadas. (HALL, 2015, p.36) 

 

As representações das culturas nacionais como uma expressão de um povo 

puro e único fazem com que as compreendamos como unificadas, entretanto, no 

mundo moderno essa ideia passa a ser desmistificada. Encontrar uma nação que seja 

formada por apenas uma cultura é praticamente impossível.  Para Hall (2015, p.36), “As 

nações modernas são, todas, híbridas culturais. ” 

Uma das fortes influências dos processos de globalização nas identidades 

nacionais na pós-modernidade se refere a compressão espaço-tempo. Para melhor 

definição dessa característica Hall (2015) explica: 



   59 

 

 

[…] a aceleração dos processos globais, de forma que se sente que o 
mundo é menor e as distâncias mais curtas, que os eventos em um 
determinado lugar têm um impacto imediato sobre pessoas e lugares 
situados a uma grande distância. (HALL, 2015, p.40) 

 

 

Hall analisa o tempo e o espaço afirmando que eles “são também as 

coordenadas de todos os sistemas de representação” (Hall, 2015, p.40). O autor cita, 

para exemplificar, a escrita, a pintura, a fotografia e as demais simbolizações da arte. 

Dependendo do contexto, as configurações entre espaço e tempo são diferentes. 

Baseado em Harvey (1989), Hall relaciona as configurações de espaço-tempo no 

Iluminismo e nos movimentos modernistas. No Iluminismo essas relações seriam 

baseadas pela “ordem”, “simetria” e “equilíbrio”, enquanto no Modernismo do final do 

século XIX e início do XX, as coordenadas de espaço-tempo seriam fragmentadas. Hall 

exemplifica que nas pinturas do século XVIII os sujeitos eram representados a partir do 

cuidado e precisão com as formas. Todavia, essa representação de identidade cultural 

se diferencia bastante, por exemplo, das pinturas cubistas de Picasso, em que os 

sujeitos são representados de forma fragmentada, fraturada. “Todas as identidades 

estão localizadas no espaço e no tempo simbólicos” (Hall, 2015, p.46). As imagens 

abaixo exemplificam o contraste existente entre esses dois períodos históricos. 

 

Figura 1 – Academicians of The Royal Academy, de Johann Joseph Zoffany 



   60 

 

 

Fonte: Artsy.com
3
 

 

Figura 2: Weeping Woman, Pablo Picasso 

 

Fonte: Página ablankcanvasthought
4
 

 

                                                 
3
 Disponível em: <https://www.artsy.net/artwork/johann-joseph-zoffany-academicians-of-the-royal-academy>.  

Acesso em  29/11/2015. 
 
4
 Disponível em: < https://ablankcanvasthought.wordpress.com/2012/01/26/292/>. Acesso em 29/11/15. 



   61 

 

Diante da intensificação dos processos de globalização na pós-modernidade, 

alguns teóricos acreditam que o mundo estaria caminhando para uma homogeneização 

cultural, para a formação de uma cultura global. Com o desenvolvimento das 

tecnologias e meios de comunicação, cada vez mais o mundo se interconecta, o que, 

para Hall, provoca uma diluição das fronteiras e das culturas nacionais para o 

desenvolvimento de uma cultura global. 

 

À medida que as culturas nacionais tornam-se mais expostas a 
influências externas, mais difícil conservar as identidades culturais 
intactas ou impedir que elas se tornem enfraquecidas através do 
bombardeamento e da infiltração cultural. (HALL, 2015, p.42) 

 

Hall analisa que nessas discussões acerca de uma homogeneização cultural 

está em jogo as relações entre o “global” e o “local” na formação das identidades. Para 

Hall (2015, p.45), “A homogeneização cultural é o grito angustiado daqueles que estão 

convencidos de que a globalização ameaça solapar as identidades e a “unidade” das 

culturas nacionais”. De acordo com o autor, essa ideia de homogeneização cultural 

seria exagerada e simplista. O autor analisa alguns efeitos contraditórios dos processos 

de globalização, pois ao mesmo tempo em que o mundo caminha para um processo de 

homogeneização e de valorização do “global”, “há também uma fascinação com a 

diferença e com a mercantilização da etnia e da alteridade”. (Hall, 2015, p.45). Assim 

sendo: 

 

Parece improvável que a globalização vá simplesmente destruir as 
identidades nacionais. É mais provável que ela vá produzir, 
simultaneamente, novas identificações “globais” e novas identificações 
“locais”.  (HALL, 2015, p.45) 

 

Hall afirma que apesar da globalização passar a impressão de ser algo que 

atinge o mundo inteiro de forma democrática, essa não é uma completa verdade. O 



   62 

 

autor aborda a existência de uma “geometria do poder”5 da globalização. O controle 

daquilo que circula globalmente não está na mão de todos, pelo contrário. Hall sugere 

que esse desequilíbrio nos fluxos da globalização revela “relações desiguais de poder 

cultural entre o “Ocidente” e o “resto””. (Hall, 2015, p.47). Sobre a influência da 

globalização na formação das identidades na pós-modernidade, Hall pontua: 

 

Como conclusão provisória, parece então que a globalização tem, sim, o 
efeito de contestar e deslocar as identidades centradas e “fechadas” de 
uma cultura nacional. Ela tem um efeito pluralizante sobre as 
identidades, produzindo uma variedade de possibilidades e novas 
posições de identificação, e tornando as identidades mais posicionais, 
mais políticas, mais plurais e diversas; menos fixas, unificadas ou trans-
históricas. Entretanto, seu efeito geral permanece contraditório. Algumas 
identidades gravitam ao redor daquilo que Robins chama de “tradição”, 
tentando recuperar sua pureza anterior e redescobrir as unidades e 
certezas que são sentidas como tendo sido perdidas. Outras aceitam 
que as identidades estão sujeitas ao plano da história, da política, da 
representação e da diferença e, assim, é improvável que elas sejam 
outra vez unitárias ou “puras”; e essas, consequentemente, gravitam ao 
redor daquilo que Robins (seguindo Homi Bhabha) chama de “tradução”. 
(HALL, 2015, p.51) 

 

Apesar da globalização promover uma intensa comunicação entre culturas, 

gerando culturas híbridas ao redor do mundo, as formas como cada nação, país, grupo 

cultural compreende, transforma e se apropria da cultura que chega até eles são 

distintas. Por mais que alguém de Taiwan e da Argentina vista a mesma calça jeans, a 

forma como cada uma dessas pessoas se apropria daquela roupa será diferente, pois 

as construções culturais e simbólicas são também distintas. Assim sendo, a 

globalização proporciona, de acordo com Hall, diferentes traduções de uma tradição. A 

“tradução da tradição”, termo utilizados por vários autores dos Estudos Culturais, 

                                                 
5
 A “geometria do poder” é um conceito desenvolvido por Doreen Massey (1991) e pode ser melhor entendido com a 

seguinte citação: “… eu quero fazer um simples ponto aqui sobre o que se poderia chamar geometria do poder, a 

geometria do poder da compressão espaço-tempo. Diferentes indivíduos e grupos sociais passam a ocupar posições 

distintas em relação a esses fluxos e interconexões. Este ponto não diz respeito apenas a questão de quem se move ou 

não, apesar deste ser um elemento importante; diz respeito ao poder em relação aos fluxos e movimentos. Diferentes 

grupos sociais têm relações distintas com esta mobilidade, de qualquer maneira, diferenciada: algumas pessoas 

“comandam” mais que outras, algumas iniciam fluxos e movimentos, outras não; algumas sofrem seus impactos mais 

que outras, algumas são efetivamente aprisionadas.” (Massey, 1991, p.25-26 apud Hall, 2015, p. 45-46). 



   63 

 

consiste, portanto, em um argumento que contraria a ideia de homogeneização cultural 

no mundo. 

Pensar a maneira como um sujeito se identifica no mundo, revela a 

complexidade do seu contexto, nos seus aspectos culturais, econômicos, sociais, 

políticos, entre outros. Hall analisa a identidade do sujeito na pós-modernidade e, a 

partir dessa análise, compreende as amplas configurações e reconfigurações culturais 

que a pós-modernidade enfrenta, principalmente devido a supressão do espaço-tempo 

gerada pela intensificação dos processos de globalização. Hall ajuda-nos a 

compreender a complexidade do nosso tempo e como essa complexidade tem 

interferido na forma como compreendemos e vivemos o mundo. A partir desse estudo, 

podemos refletir sobre os dias de hoje e buscarmos caminhos para ações que 

compreendam a diversidade cultural existente em nosso planeta e, consequentemente, 

na Dança que fazemos. 

 

 

6. ENTRE O ENSINO DA DANÇA E AS QUESTÕES DE IDENTIDADE CULTURAL 

 

É importante nos ater ao fato de que os processos que vivemos na pós-

modernidade, entre eles a supressão de espaço-tempo, a diversidade cultural e as 

novas configurações de identidade, também se refletem nas escolas e no ensino da 

Dança nesse contexto. Entender a escola e a sociedade como indissociáveis faz-se 

portanto fundamental. Reconhecer essa permeabilidade possibilita a interação entre os 

saberes escolares e os demais saberes, a relação entre o mundo e a escola, assim 

como apontados nos PCNs e na literatura perscrutada sobre o ensino-aprendizagem 

em Dança. Marques (2011) diz que devemos reconhecer, aceitar e respeitar a 

diversidade de configurações corporais que estão presentes na sala de aula. Essa 

pluralidade corporal perpassa questões relativas aos seus biótipos, gênero, classe 

sociais, etnias, entre outras.  



   64 

 

A partir dos estudos e reflexões desenvolvidas, é possível perceber que 

palavras carregam consigo uma infinidade de significados e revelam a complexidade da 

história humana. Nesse trabalho alguns dos termos mais pesquisados foram: “cultura”, 

“educação”, “dança”, “diversidade”, “identidade”, “pós-modernidade.” Como em uma 

enorme teia, esses conceitos se esbarram e se entrelaçam de diversas formas, feito 

sinapses nervosas multidirecionadas. De forma interdependente, esses signos e 

significações, se transformam continuamente. Assim como consideramos nessa 

pesquisa a dinamicidade da cultura, consideramos também o caráter dinâmico dos 

signos, das significações, da sociedade, do ser humano e de suas identidades. 

Reconhecer que o todo reflete a parte e a parte reflete o todo, talvez seja um 

interessante caminho para conquistar a transversalidade proposta pelos PCNs para a 

Educação em Dança no Brasil. 

Atrevo-me a eleger um elemento simbólico para a união entre o ensino de 

Dança, as questões de identidade na pós-modernidade e os demais conceitos aqui 

trabalhados. Confiro ao corpo esse papel. Para não contradizer as minhas próprias 

observações sobre a pluralidade de significados que as palavras carregam, delimito 

aqui, a partir de David Le Breton (2011), o que entendo por corpo nesse contexto: “[…] 

a condição humana é corporal, [de que] o homem é indiscernível do corpo que lhe dá 

espessura e sensibilidade de seu ser no mundo” (Le Breton, 2011, p.11). Segundo Le 

Breton, “A existência do homem é corporal” e “viver consiste em reduzir continuamente 

o mundo ao seu corpo, a partir do simbólico que ele encarna” (Le Breton, 2011, p.7). O 

corpo seria, a partir dessas ideias, atravessado por aquilo que vive. Ainda segundo o 

autor “[…] o corpo é um objeto de análise de grande alcance para uma melhor 

apreensão do presente” (Le Breton, 2011, p.8).  

Na sociedade atual, as concepções de corpo ainda são diversas e por muitas 

vezes associadas a ideias dualistas entre corpo e mente, a uma concepção de corpo 

enquanto máquina e ao caráter individualista que o homem passou, cada vez mais, a 

conferir ao seu corpo na modernidade. A compreensão de sermos corpo, ao invés de 

termos um corpo, é a que aqui confiro como símbolo das relações nesse trabalho 

discutidas. O próprio corpo se faz a partir dessa cadeia simbólica. A partir do momento 



   65 

 

em que compreendermos o corpo dessa forma, talvez a transversalidade, a diversidade, 

a educação, a cultura e o ensino da dança, sejam melhor compreendidos e valorizados. 

 

O corpo pertence a uma sociedade, a uma cultura, a uma época. O 
corpo é portador de signos. O corpo assimila conceitos, aprende, assim 
como os transmite e ensina. O corpo é agente e receptor. Não há corpo 
neutro. (Strazzacappa, 206, p.49) 

 

Pensar a Dança dentro do contexto escolar é tarefa difícil, não só por ser 

algo recente dentro da estrutura educacional, mas, principalmente, por ter o corpo 

enquanto foco do conhecimento.   Ao longo da nossa história, a concepção de corpo é 

vista como distante da concepção de mente e por muitas vezes o corpo é associado a 

culpa, ao pecado, ao impulso. Eduardo Galeano traz em pauta os diversos 

entendimentos atribuídos ao corpo no poema “Janela sobre o corpo”: 

 

A Igreja diz: 

O corpo é uma culpa 

 

A ciência diz: 

O corpo é uma máquina 

 

A publicidade diz: 

O corpo é um negócio 

 

O corpo diz: 

Eu sou uma festa6 

 

 

                                                 
6
 Poema “Janela sobre o corpo” de Eduardo Galeano disponível em: <http://www.tautonomia.com/2015/01/janela-

sobre-o-corpo.html> acesso em: 01/12/15 

http://www.tautonomia.com/2015/01/janela-sobre-o-corpo.html
http://www.tautonomia.com/2015/01/janela-sobre-o-corpo.html


   66 

 

Dentro da escola, de forma geral, em uma sala quadrada e fechada, 

estudantes assentam-se em fileiras, movimentam-se de forma contida, são vigiados por 

sua postura, punidos por seus erros e têm tempo controlado para realizar atividades. O 

corpo enfrenta uma supressão do espaço e uma imposição de tempo. Segundo 

Foucault (2006), o nosso corpo aprende a ser "dócil" desde que nascemos, ao longo da 

vida somos constantemente vigiados e punidos. Dentro da estrutura capitalista em que 

vivemos, o corpo é moldado para o trabalho, para a produção. 

Accioly (2010) destaca que a dança foi e ainda é, em alguns casos, vista 

como um reflexo desses pressupostos de controle do espaço e do tempo do corpo. A 

autora cita como exemplo o balé clássico que, principalmente nos séculos XVII, XVIII e 

XIX, perpetuava um método de ensino baseado no controle e na disciplina. A perfeição 

era forte exigência e a relação entre aluno e professor era verticalizada. Sobre a 

influência dos ideais Iluministas no ensino de dança ainda presentes na 

contemporaneidade, Marques (2011) observa: 

 

Aparentemente, a prática pedagógica, tanto nas escolas de dança 
quanto nas escolas básicas, tem se preocupado pouco em rever esta 
herança iluminista embutida em sua fundamentação filosófica. Seus 
objetivos educacionais são propostos de forma fragmentada e 
universalizante, enraizados na supremacia da Razão e da Verdade. 
Inúmeros autores, entre eles Ana Mae Barbosa e Louis Aranaud Reid, 
têm apontado que a supremacia da razão iluminista nos bancos 
escolares, em detrimento da intuição, do corpo, do místico e do mítico, 
tem excluído a Arte do currículo escolar ou então alijado-a aos cantos 
recreativos das práticas educacionais.   (Marques, 2011, p.57) 

 

Accioly (2010) discorre que, com o surgimento da dança moderna, do 

contato-improvisação e das técnicas de educação somática, a proposta do ensino da 

dança passou a ser repensada, inclusive no balé clássico. Passou-se a pensar e a 

reconhecer o corpo de maneira integral, passou-se a desenvolver métodos de ensino 

que levam o sujeito a refletir e a compreender sua existência, sua relação com as 

coisas, com o ambiente. O corpo ganha voz e, portanto, é entendido como algo que não 



   67 

 

é fixo, que altera, mas também é alterado a partir das vivências, experiências sensoriais 

e sociais que vive ao longo do tempo (Accioly, 2010).  

Sem desconsiderar a complexidade da História da Dança, mas para 

contextualizar a discussão acima apresentada, recorto aqui algumas dimensões da 

formação da Dança moderna e pós-moderna e as rupturas que esses movimentos 

fizeram com alguns aspectos do balé clássico. Sobre as definições de dança moderna 

Jack Anderson (1992) pontua: 

 

Uma razão para que a dança moderna seja difícil de definir seria que ela 
não se trata somente de um sistema ou técnica, mas de uma atitude 
diante da dança, um ponto de vista que encoraja o individualismo do 
artista e o desenvolvimento de estilos coreográficos pessoais. 
(Anderson, 1992, p.165,  tradução nossa)7 

 

A dança moderna traz o “eu” em foco. A expressão e a emoção passam a ser 

exploradas pelos artistas. Esse movimento pode ser visto como uma ruptura com os 

modelos do balé clássico em relação à disciplina, ao controle, ao valor à técnica e a 

narratividade muitas vezes frequente em seus repertórios. Com a dança moderna, nota-

se um rompimento da unicidade e linearidade presente no balé. Rodrigues (2000) 

analisa as características da arte que antecede a idade Moderna: 

 

[…] na arte pré-moderna a unicidade e a continuidade seriam as 
características mais marcantes. A harmonia da obra seguia estratégias 
especificamente definidas de sequência, perspectiva, iluminação, enfim, 
cânones de uma beleza ordenada e tranquila […]. (Rodrigues, 2000, 
p.122) 

 

A despeito da temática, até que poderia suscitar questões importantes, a 
arte pré-moderna expressava acima de tudo uma insuspeita linearidade 

                                                 

7
 Versão original em inglês: “One reason modern dance is hard to define is that it is not so much a system or 

technique as an atitude toward dance, a point of view that encourages artistic individualism and the development of 

personal choreoreographic styles.” (Anderson, 1992, p.165).  

 



   68 

 

e consequentemente, a distinção entre as diversas artes mantinha seus 
limites visíveis. (Rodrigues, 2000, p.122) 

  

O que se pode notar no balé clássico, principalmente entre os séculos XVII e 

XIX (ver figura 3), é uma aproximação dos ideais Iluministas, como a razão e a lógica. 

Podemos associar esses entendimentos às noções de identidade do sujeito do 

iluminismo definido por Hall (2015). Como visto no capítulo anterior, o sujeito do 

Iluminismo possuía uma concepção de identidade em que o ser-humano era o centro 

de tudo, visto como um ser unificado, possuinte das “capacidades de razão, de 

consciência e de ação” (Hall, 2015, p.10) 

 

Figura 3: The Allemande, 1760 

 

Fonte: Página ballet.utah
8
 

 

Com o movimento da dança moderna, as particularidades, fraquezas e 

sofrimento do indivíduo passam a ser explorados em cena. A narratividade não é regra, 

não há necessariamente uma ordem lógica. É importante não nos esquecer que o 

movimento se inicia no século XX, época em que o mundo vive grandes transformações 

quanto as consequências da urbanização, da globalização. Como aponta Rodrigues: 

                                                 
8
 Disponível em: < http://www.ballet.utah.edu/ballet4410/chapter6.html>. Acesso em 29/11/15 



   69 

 

 

A fragmentação, a justaposição de elementos, a quebra de perspectiva 
são elementos que substituem a quebra plácida da arte pré-moderna, 
havendo no estabelecimento dessas verdades uma intensa crítica ao 
movimento que a antecede. (Rodrigues, 2000, p.122) 

 

Para esse movimento é possível notar um entendimento essencialista da 

identidade, em que há algo em cada um que o diferencia dos outros: a sua essência. 

Muitos artistas da dança moderna se inspiraram na natureza, como Isadora Duncan, o 

que pode revelar uma busca por aquilo que seja natural do “eu”, à alma, a busca por 

aquilo que é essencial à existência.  

Sobre a desconstrução da unicidade presente na Dança no século XX, 

Rodrigues (2000, p.122), ao parafrasear Gitlin, versa: “No modernismo, podemos dizer 

que essa unicidade começa a fragmentar-se e uma nova perspectiva criativa se coloca: 

a continuidade é interrompida e com entusiasmo: é como se o trabalho fosse pontuado 

com pontos de exclamação”.  

Nota-se que a identidade do sujeito na modernidade, revelada na arte, 

começa a se fragmentar, assim como sugere Hall (2015) para o sujeito pós-moderno. 

Segue abaixo uma imagem de Mary Wigman, uma das precursoras da Dança moderna, 

do movimento expressionista alemão e criadora da “dança da expressão” 

(Ausdrucktanz): 

  



   70 

 

 

Figura 4: Mary Wigman 

 

Fonte: Página espalhafactos.com
9
 

 

A partir da segunda metade do século XX, já no período considerado pós-

modernidade, a dança sofre ainda mais mudanças. Sobre o movimento do pós-

modernismo Rodrigues (2000) observa: 

 

O movimento, a começar por seu nome, já indica uma série de 
questionamentos ponderáveis. O tão debatido e, às vezes, considerado 
maldito prefixo “pós” é contraditório por si mesmo, pois não nega seu 
antecessor e também não significa uma continuidade literal. O termo 
assinala ao mesmo tempo dependência e independência em relação ao 
movimento da arte moderna que possibilitou sua existência, dando-lhe 
condições para florescer e ramificar-se de forma tão rica. (Rodrigues, 
2000, p.123) 

 

É importante notar que desde o início do século XX com o movimento 

modernista, o contexto sociocultural foi marcado por duas guerras mundiais. A presença 

                                                 
9
 Disponível em: < http://espalhafactos.com/2015/11/12/passo-passo-mary-wigman/>. Acesso em: 29/11/15 



   71 

 

dessa articulação entre Arte, Dança e a realidade vivida passa a ser cada vez mais 

forte. O caráter político da arte transparece.  

Hall (2015) nota que “as nações modernas são, todas, híbridas culturais.” 

(Hall, 2015, p.36). Essa afirmação também pode ser refletida no mundo da arte 

moderna e pós-moderna, que cada vez mais passou a beber de outras artes, práticas e 

filosofias. O hibridismo é também uma marca da dança. De acordo com Rodrigues:  

 

A arte contemporânea não é uma arte cujas características possam ser 
apontadas com facilidade porque há uma imensa variedade de estilos, 
permeada por uma interdisciplinaridade evidente, inclusive emprestando 
elementos de áreas não artísticas. (Rodrigues, 2000, p.123) 

 

A pluralidade passou a configurar a arte pós-moderna e com isso foi 

quebrada a unicidade dos seus aspectos (Rodrigues, 2000). O que se pode observar é 

que cada vez mais a noção de identidade presente na arte, na dança, é fragmentada. 

Hall (2015) observa que o sujeito pós-moderno deixa de possuir uma noção de 

identidade unificada para uma identidade fragmentada. O sujeito, portanto, seria 

composto por várias identidades. Essas identidades são constantemente formadas e 

transformadas consoante as diversas faces e complexidades da pós-modernidade. 

Através dessa rápida reflexão sobre história da Dança, percebe-se que aspectos 

tratados por Hall (2005) podem ser correlacionados, como sobre as características da 

pós-modernidade e as questões de identidade cultural, bem como contextualizar os 

aspectos suscitados por Accioly (2010) sobre as mudanças nas propostas do ensino da 

Dança do balé clássico à dança moderna. O corpo deixa transparecer na arte o seu 

contexto e suas transformações.  

É a partir da concepção de corpo integrado trazida e discutida por Accoly 

(2010) e desse novo modo de fazer Dança que a literatura sobre ensino-aprendizagem 

em Dança na educação básica aqui pesquisada é construída. Notou-se na pesquisa 

realizada a importância de dar voz àquele que dança, de propiciar um ensino que faça 

com que o estudante caminhe com seus próprios pés. Buscar metodologias que não se 

baseiem somente na cópia, na reprodução de movimentos de forma descontextualizada 



   72 

 

favorece a formação de sujeitos que refletem a Dança e o mundo que vivem. O próprio 

fato do ensino-aprendizagem em Dança voltar-se para esse modo de fazer garante com 

que o estudante possa expressar a sua diferença, a sua fragmentada identidade. 

Entretanto é preciso que não só ela seja expressa, mas reconhecida, problematizada, 

refletida e, para isso, o professor pode e deve ser mediador.  

Através dos estágios vivenciados no curso de Licenciatura em Dança da 

UFMG e da minha participação enquanto bolsista da área de Dança do PIBID – 

Programa Institucional de Bolsas de Iniciação a Docência, pude perceber que são 

inegáveis as diversas questões de identidade suscitadas nas aulas, sejam elas quanto 

a questões de gênero, étnicas, sociais, entre outras. “Dança é só para meninas? ”, “não 

vou dançar isso, parece macumba! ”, “essa dança é de favelado! ”, “isso é dança? ”, 

essas são algumas das questões que aparecem nas falas dos estudantes, outras 

podem ser percebidas pelas demais expressões dos seus corpos. Cabe ao professor 

mediar esses depoimentos corporais, através de um ensino contextualizado. Para isso, 

é de extrema importância que o professor busque sempre aprimorar sua formação, 

pesquisando e refletindo sobre essas questões que unem dança e sociedade. Esse 

estudo aponta que o encontro com a área de Estudos Culturais possibilita clarear 

difusas questões que temos sobre a sociedade. 

É preciso construir caminhos para se trabalhar os temas transversais e as 

questões de Identidade Cultural dentro da perspectiva da Dança enquanto área de 

conhecimento, de forma que esses aspectos constituam seus conteúdos. É preciso 

tomar cuidado para que a Dança não se torne mero instrumento para atingir esses 

objetivos, mas para encontrar essas questões sociais e culturais que devem constituir 

um ensino de Dança contextualizado. O professor pode contribuir para construir essas 

pontes. 

Ao enfrentar o encontro com a área de Estudos Culturais, nas teorias de 

Stuart Hall, Zigmunt Bauman, Terry Eagleton e outros, reconhece-se a lacuna existente 

entre teoria e prática nas tentativas de inserção da Dança na Educação brasileira. O 

bem articulado discurso trazido nos PCNs e nas referências do ensino-aprendizagem 

em Dança não representa a realidade escolar vivenciada no dia-a-dia e apesar de 



   73 

 

sugerirem caminhos a serem seguidos, sabe-se que o acesso a eles e suas próprias 

trilhas são tortuosas.  

Em geral, o conceito de Identidade Cultural na pós-modernidade não é 

exposto e discutido nas pesquisas feitas nos PCNs e nas referências sobre Dança-

Educação. Entretanto, as questões que perpassam esse conceito são por muitas vezes 

citadas, apesar de pouco aprofundadas e, por vezes, descontextualizadas. Alguns dos 

termos e questões citados nos PCNs e na literatura sobre Dança-educação são: cultura, 

diversidade, contemporaneidade, desenvolvimento tecnológico, questões de gênero, 

étnicas, religiosas, sociais, globalização, entre outros. Esses termos e questões 

mostraram-se bastantes presentes nas pesquisas, pois são algumas das marcas da 

pós-modernidade, da forma como nos configuramos atualmente. Podemos inferir 

portanto, que ao menos indiretamente, a Identidade Cultural vem sendo discutida nas 

áreas da Educação e de Dança-Educação.  

No entanto, por mais que muitas vezes termos como cultura, diversidade, 

gênero, multiculturalidade apareçam fortemente e enfaticamente nas discussões sobre 

o ensino-aprendizagem em Dança, esses termos não são aprofundados e 

problematizados. Essa aparente vulgarização de termos tão complexos podem gerar 

um entendimento e uma aplicação superficial dos mesmos. Usar somente esses 

conceitos não resolveria os nossos problemas, é preciso de fato compreendê-los para 

fundamentarmos e construirmos caminhos mais efetivos para processos de ensino-

aprendizagem em Dança. Pensar a maneira como a sociedade se configura na 

atualidade tem se mostrado aspecto importante a ser estudado para o desenvolvimento 

da Educação e da cidadania, é importante nos atermos à profunda discussão e 

pesquisa existente sobre essas relações. 

Apesar do conceito de Identidade Cultural não ter sido discutido nas 

referências pesquisadas sobre Dança no contexto da Educação Básica, foi possível 

inferir algumas relações desse conceito estudado por Hall (2015) na construção dos 

discursos das autoras pesquisadas. A título de exemplo, podem-se perceber noções 

relacionadas à identidade abordadas por Strazzacappa (2006). Em certo momento, a 

autora fala que nós assumimos diferentes papéis dependendo do contexto em que 



   74 

 

estivermos, isso se relaciona com a visão de identidade fragmentada de Hall (2015). A 

seguir um trecho do texto de Strazzacappa (2006) que levou a essa análise: 

 

[…] segundo a etnocenologia, o corpo estaria o tempo todo em 
representação. Nós assumimos papéis diferentes, e consequentemente 
posturas corporais diferentes de acordo com as situações que 
enfrentamos no nosso dia a dia. Somos constantemente pequenos 
autores desse contínuo espetáculo que é nossa vida. (Strazzacappa, 
2006, p.42) 

 

De modo geral, as autoras pesquisadas que discutem Dança-Educação 

compartilham o entendimento de corpo como sendo construído continuamente, através 

das trocas com a sociedade. O corpo compreendido na relação entre o individual e o 

público. Essas compreensões trazidas nas referências pesquisadas podem ser 

associadas às noções de Identidade Cultural de acordo com a definição do “sujeito 

sociológico” feita por Hall (2015).  

Hall (2015), como já mencionado, também reflete sobre a tradução da 

tradição. Segundo o autor, por mais que os processos de globalização propiciam a 

diluição das fronteiras geográficas do mundo e que, portanto, diversas culturas recebam 

constantemente diferentes tradições que originalmente não fazem parte do seu 

contexto, a forma como cada cultura interpreta essa tradição é distinta. Dessa forma, a 

ideia de que a globalização provocaria uma homogeneização cultural seria 

desmistificada. Esse assunto pode nos levar a refletir sobre a dinamicidade da cultura e 

o ensino de danças tradicionais brasileiras. 

Nos PCNs, na parte destinada à Dança, o ensino de “danças tradicionais 

brasileiras” é incentivado. No documento é proposto que se relacione as danças 

tradicionais à contemporaneidade, como podemos ver nessa citação: “situar e 

compreender as relações entre corpo, dança e sociedade, principalmente no que diz 

respeito ao diálogo entre a tradição e a sociedade contemporânea” (BRASIL, 1998, p. 

74).  



   75 

 

Assim como a cultura é dinâmica, suas manifestações culturais, como a 

dança, também são. Com o passar do tempo, as danças tradicionais brasileiras vão 

tomando novas formas e sendo ressignificadas. Marques (2012) observa que num país 

tão grande e diverso quanto o nosso, ensinar frevo10, dança tradicional da região 

nordeste, a um mineiro, por exemplo, pode significar ensinar tradições entre dois 

diferentes países. É preciso contextualizar a manifestação estudada e refletir sobre as 

relações sociais e culturais imbricadas na mesma.  

Compreendendo o dinamismo da cultura e a consciência de que aquilo que 

trazemos para a escola não é a tradição em si, quando objetivamos aprender uma 

determinada dança de uma manifestação cultural, devemos sempre pesquisar com 

cuidado a tradição a ser ensinada para que, por mais que consideremos e reflitamos 

sobre nosso contexto, não extrapolemos a ponto de romper com questões morais, 

simbólicas e éticas daquele grupo cultural. 

Ainda sobre a importância de trazer para escola a cultura popular, 

reconhecendo-a como produção de conhecimento da sociedade, nas referências 

acerca do ensino-aprendizagem em Dança aqui estudados muitas vezes foi frisada a 

importância de reconhecer que o estudante carrega consigo imensa bagagem cultural. 

Devemos valorizar as vivências e o conhecimento que o sujeito possui.  

Para que o ensino da Dança seja contextualizado, é preciso considerar e 

valorizar a pluralidade desses contextos existentes em sala de aula. Para isso, um 

primeiro e importante caminho seria o de dar voz ao estudante, dar espaço para que ele 

troque seus conhecimentos, suas experiências. Essas práticas contribuem para a 

ruptura de um entendimento hierárquico entre cultura popular e cultura erudita. 

Muitas são as conexões que podem ser feitas entre o ensino-aprendizagem 

em Dança e as questões de identidades cultural na pós-modernidade estudadas por 

Hall (2015). Cada uma das associações aqui feitas podem e devem ser aprofundada. 

Os muitos questionamentos que podem surgir sobre as relações aqui propostas podem 

                                                 
10

 Frevo é uma dança brasileira que tem origem no estado de Pernambuco. Essa manifestação cultural faz parte do 

ciclo carnavalesco. 



   76 

 

contribuir imensamente para a construção dessa pesquisa, sempre em andamento. 

Suscitar a reflexão sobre as relações entre Dança e sociedade já é um grande passo. 

Durante a pesquisa, foi possível perceber nos PCNs e nas referências acerca 

do ensino-aprendizagem em Dança as enfáticas e recorrentes abordagens que 

procuram unir a Dança-Educação à sociedade. Essas questões se fazem tão 

pungentes que, de fato, necessitamos pensar sobre elas. Criar caminhos para enxergar 

a interpendência das coisas do mundo e não meramente separar a vida em gavetas 

impermeáveis, parece ser um objetivo almejado para a educação, e consequentemente 

para a vida. Entretanto, para que essas relações entre educação, dança e sociedade 

sejam feitas de maneira crítica e reflexiva, é preciso estudar a fundo o que palavras 

como “cultura”, “diversidade”, “multiculturalismo”, “identidade” e “pós-modernidade” 

podem significar.  

Acreditar que só por usar essas palavras estamos mudando o mundo e 

ensinando Dança de forma contextualizada, seria um ledo engano. Devemos tomar 

cuidado para que não continuemos a reproduzir a desigualdade social e cultural 

existente em nosso país através das nossas crenças. Esses conceitos não devem estar 

somente em nosso discurso, é preciso construir caminhos para que se transformem em 

ações.  

Sendo assim, confiro o corpo o símbolo das conexões entre os conceitos 

aqui estudados. Somos corpo e o corpo é atravessado e construído por aquilo que 

vivemos. O corpo simboliza a teia de signos construídos e ressignificados a todo 

instante pelos seres humanos. Na pós-modernidade, as sinapses simbólicas são cada 

vez mais aceleradas, as identidades também. E o corpo? Esse Também tem sido 

transformado mais rapidamente? 

A própria inserção do ensino de Dança nas escolas é um importante símbolo 

da presença desse corpo integrado na educação. É um grande passo para romper com 

as abordagens educacionais que por muito tempo separou corpo e mente. A Dança 

como uma proposta de compreender a indissociabilidade entre corpo e mente e de 

valorizar o conhecimento produzido pelo corpo e presente nele, evidencia a 

necessidade de colocarmos o corpo em questão. É preciso que o corpo entendido 



   77 

 

dessa forma não esteja somente presente nas aulas de Dança, mas em todas as áreas 

do currículo escolar e em toda a sociedade. O caminho é longo e cheio de desafios. 

Neste trabalho alinho os conhecimentos em Dança, Educação, História e os Estudos 

Culturais como proposta de facilitar acessos nesta longa e desafiadora trilha. 

 

 

7. “EU, CALEIDOSCÓPIO” 

 

Por ser corpo, e por reconhecer que em mim estão incrustadas as diversas 

relações entre Dança, cultura, Educação, identidade, pós-modernidade, pareceu 

essencial pesquisar como essas palavras, que não são simples, transparecem 

enquanto vivo, enquanto danço. O processo de criação “Eu, caleidoscópio” se baseia 

no entendimento não hierárquico da relação entre teoria e prática, corpo e mente, 

Dança e sociedade, buscando articulá-los na construção de conhecimento científico na 

área da Dança. Busca-se desconstruir a ainda existente presença de uma concepção 

dicotómica entre corpo e mente do ser humano, em que a mente ofusca o corpo, sendo 

essa considerada superior e ligada a entendimentos de razão e o corpo, inferior e 

ligado somente aos entendimentos da emoção. Essa pesquisa procura desenvolver, no 

seu próprio processo, modos de fazer que possibilitem o equilíbrio entre o corpo e a 

mente, a teoria e a prática. O processo criativo contribui para reflexão e compreensão 

das relações entre Dança e Sociedade, partindo do princípio de que o trabalho pretende 

entender o corpo, a nossa existência e a ciência de forma transversal (Pinto, 2009).  

Lenira Rengel (2008) analisa: 

 

Pensar é uma forma de sentir, sentir é uma forma de pensar. A teoria se 
faz em prática e a prática formata a teoria, pois elas estão juntas, agindo 
nos textos do corpo. (Rengel, 2008, p.5)  

 

Sobre a importância de compreender o corpo como uma totalidade, Érica 
Verderi (2009) reflete: 



   78 

 

 

Devemos aceitar o corpo não mais como a soma das partes, mas 
pensa-lo como um sistema de interação, em que suas partes só 
possuem sentido quando relacionadas as demais. É uma totalidade 
integrada cujas ações existem sempre em função do conjunto. (Verderi, 
2009, p.45)  

 

Strazzacappa (2006) considera que o corpo do artista cênico é o mesmo 

corpo que está fora da cena, não haveria como desgrudar o que se vive no dia-a-dia 

quando se sobe em um palco. Não há como se fazer invisível. Não ser influenciado em 

cena pela nossa cultura seria um engano, pois o corpo é atravessado por ela.  

Mas por que “eu, caleidoscópio”? A primeira inspiração para a performance 

se deu na leitura do livro “Ensino de dança hoje: textos e contextos” de Isabel Marques 

(2011). Marques é fundadora e diretora do Caleidos Grupo de Dança e Educação, o 

grupo objetiva articular Arte e Educação a partir de uma abordagem contextualizada e 

intimamente relacionada ao fazer artístico. Na apresentação do livro citado acima feita 

por Mariazinha de Resende e Fusari, fui tomada pela infinidade de imagens e conceitos 

que uma simples palavra – caleidoscópio – pode ter: 

 

[…] Isabel faz um convite-metáfora a seus leitores: inventemos e 
pratiquemos “caleidoscópios” (de kalos: belo, eidos: aspectos, skopein: 
observação, apreciação) também nas ações e reflexões, individuais e 
coletivas, de arte e educação, sempre contextualizados no mundo 
contemporâneo. A expectativa é a de que essas ações lúdicas, 
prazerosas com aspectos estéticos – caleidos – no dançar e educar, 
favoreçam exercícios de cidadania cultural para todas as pessoas, sem 
exclusões, nos contextos dos países em que vivemos. (Fusari, In 
Marques, 2011, p.17)  

 

A proposta de experimentar aquilo que por muitas vezes foi enfatizado nesse 

trabalho, a articulação não hierárquica entre o fazer artístico, a fruição e a 

contextualização foi mais do que necessária. Considerei que ao reconhecer e refletir 

com meu próprio corpo os atravessamentos das pesquisas bibliográficas neste trabalho 

realizadas, talvez eu passasse a viver a pesquisa, a enxergá-la no meu dia-a-dia, a 

questioná-la e aprofundá-la com meu corpo, por ser corpo e por estar em sociedade. 



   79 

 

Muito frequentemente, a partir de alguns paradigmas científicos ainda consagrados, o 

pesquisador deve se distanciar do seu objeto de pesquisa para não gerar tendenciosos 

resultados. Seria isso possível? A todo o momento passei a reconhecer a pesquisa em 

meu corpo e meu corpo na pesquisa. 

Somado a leitura da palavra caleidoscópio proposta por Marques, outras 

novas imagens, ideias, signos e significações foram se juntando a essa palavra. Desde 

criança achava lindos e misteriosos os caleidoscópios, aqueles feitos por vidros 

quebrados e coloridos que dependendo da posição em que posicionamos o nosso 

olhar, novas imagens são formadas, feito um mosaico em transformação. Seria o 

caleidoscópio uma representação dos sujeitos da pós-modernidade? Sujeitos 

fragmentados e em constante mudança? 

O imediatismo é uma das características da pós-modernidade, que possui o 

espaço virtual como mais um locus de interação entre os corpos. Como filha de uma 

época em que as tecnologias estão se desenvolvendo cada vez mais e que os sujeitos 

também estão cada vez mais dependentes delas, principalmente da internet e suas 

respostas instantâneas, quebro aqui uma norma científica e compartilho 

propositalmente, na tentativa de aproximar texto e contexto, o que a Wikipedia diz ser 

um caleidoscópio: “um caleidoscópio ou calidoscópio é um aparelho óptico formado por 

um pequeno tubo de cartão e de metal, com pequenos fragmentos de vidros colorido, 

que, através do reflexo da luz exterior em pequenos espelhos inclinados, apresentam, a 

cada movimento, combinações variadas e agradáveis de efeito visual.”11 

Segundo a definição acima, as mudanças dos desenhos do caleidoscópio 

são alteradas dependendo do reflexo da luz que vem de fora. Retomando as 

características das identidades fragmentadas definidas por Hall (2015), o sujeito pós-

moderno possui não só uma identidade, mas várias, suas identidades são 

continuamente construídas e dependendo da situação em que o sujeito esteja alguma 

ou algumas de suas identidades serão enfatizadas. Os espelhos representam a 

fragmentação, os reflexos externos a construção da identidade a partir da troca com a 

sociedade, as diversas combinações de imagens se refeririam as diversas identidades 

                                                 
11

 Definição de caleidoscópio retirada do site:< https://pt.wikipedia.org/wiki/Caleidoscopio> acesso em: 27/11/15 



   80 

 

do sujeito. Dessa forma, caleidoscópio passa a ser símbolo da identidade cultural na 

pós-modernidade proposta por Hall (2015) e da união entre Dança Educação. Noto que 

o caleidoscópio, a partir dessas visões, pode representar o corpo da pós-modernidade. 

Sou corpo e vivo na pós-modernidade, portanto, “eu, caleidoscópio”. 

Mover. Vida em movimento, identidade em movimento. A princípio não 

vemos em um caleidoscópio a sua fragmentação, o seu desenho, a sua cor. É preciso 

uma lente, olhar com minúcia aquilo que aparentemente não se vê. Com os olhos 

voltados para dentro e atentos, é possível ver sua fragmentada magnitude, suas 

infinitas configurações geradas pelo movimento. Olho para mim mesmo e passo a 

refletir sobre a forma como existo no mundo. Não me cego diante daquilo que não está 

somente no meu umbigo, a troca de olhares e reflexões é grande com aquilo que está 

fora do meu corpo. Quanto mais o tempo passa, mais me sinto permeável, mais me 

confundo nesse “dentro” e “fora”.  

Se considero que na escola existem sujeitos que revelam a pós-modernidade 

e suas configurações e que é preciso reconhecer e refletir sobre isso, devo também me 

compreender enquanto esse sujeito e também me enxergar nessas perspectivas. Ao 

me aproximar desses pressupostos, considero que seja mais fácil encontrar caminhos 

para compreender e contemplar as diversas identidades. 

É preciso investir na formação inicial e continuada dos professores de forma 

que eles também se reconheçam como sujeitos críticos da realidade que vivem, isto é, 

precisam poder situar-se como educadores e como cidadãos, e, como tais, 

participantes do processo de construção da cidadania na sociedade que estão 

inseridos. É preciso reconhecer a diversidade presente na escola, mas é preciso 

também reconhecer sua própria diversidade. Neste viés, considero que a minha 

experiência enquanto estudante do Curso de Licenciatura em Dança da UFMG foi 

essencial para criar pontes entre Dança e sociedade. Através das discussões propostas 

em sala, das reflexões, dos diários de bordo e da possiblidade de expressão – verbal e 

não verbal oferecida pelos professores para nós estudantes foi possível viver essa 

articulação entre a Dança e as questões sociais e culturais que vivemos e trazemos 



   81 

 

conosco. Dar voz ao estudante é um importante passo para construir relações entre 

Dança e sociedade seja na escola ou na universidade. 

É importante frisar que a Dança no processo criativo desenvolvido não foi 

objeto dos demais conhecimentos explorados no trabalho. É inegável que o corpo 

esteja transpassado pelas questões socioculturais do lugar em que vive, entretanto, a 

Dança não é só um reflexo da realidade vivida, segundo Louppe (2015) não devemos 

reduzir “o corpo dançante a um sintoma” (Louppe, 2012, p.35). 

 

Ser bailarino é escolher o corpo e o movimento do corpo como campo 
de relação com o mundo, como instrumento de saber, de pensamento e 
de expressão. (Louppe, 2012, p.69)  

 

No decorrer do processo criativo novas construções simbólicas foram sendo 

desenvolvidas. Experimentar meu corpo no espaço, ora restrito, fez ferver minhas 

inquietações, trouxe à tona minhas contradições. Afinal, tenho ou não uma essência? 

Distanciar-me da noção de que tenho algo que caminha comigo desde sempre não é 

fácil. Compreendo que a noção essencialista que temos de identidade advém de muitas 

construções sociais e culturais, enxergar-se fora dessa lógica é um desafio. Retomo 

aqui o que Hall (2015) disserta sobre essa imagem que criamos de nós mesmos: 

 

Assim, a identidade é realmente algo formado, ao longo do tempo, 
através de processos inconscientes, e não como algo inato, existente na 
consciência no momento do nascimento. Existe sempre algo 
“imaginário” ou fantasiado sobre sua unidade. Ela permanece sempre 
incompleta, está sempre em “processo”, sempre “sendo formada”. (Hall, 
2015, p.12) 

 

A posição anatômica foi uma forte imagem que tive ao pensar nessas 

questões da essência e da relação entre o natural e o social (ver figura 6). Essa 

posição, que tem as palmas das mãos viradas para frente, me remete à medicina, ao 

corpo biológico, à ciência, ao Homem Vitruviano de Leonardo Da Vinci (ver figura 5), à 

morte. O corpo na posição anatômica está sujeito a olhares tecnicistas dos 



   82 

 

pesquisadores, ao mesmo tempo, metaforicamente estamos no mundo constantemente 

nessa posição, sujeitos ao julgamento do outro. Como numa vitrine, estamos expostos 

aos olhares daqueles que passam. Olhares que esperam o corpo magro, longilíneo, 

perfeito. A cor branca, o cabelo liso, loiro. Os olhos claros, a voz delicada, a sutileza das 

ações, a boa maneira. Entretanto, havemos de reconhecer que muitas vezes olhamos o 

outro e a nós mesmos com esses olhos. 

  

Figura 5 – Homem Vitruviano, Leonardo da Vinci 

 

Fonte: página Wikipedia.com
12

 

                                                 
12

 Disponível em: < https://pt.wikipedia.org/wiki/Homem_Vitruviano_(desenho_de_Leonardo_da_Vinci)>. Acesso 

em: 29/11/15. 



   83 

 

 

Figura 6 – posição anatômica: processo de criação “Eu, caleidoscópio”. 

 

Fonte: acervo pessoal 

A rosa dos ventos também é trabalhada simbolicamente na construção dos 

movimentos. Tendo um eixo central a partir do qual diversas direções podem ser 

seguidas - norte e sul, leste e oeste…- deixa transparecer a constante mudança da 

identidade do sujeito e da própria pós modernidade. Além disso, vem à tona o 

sentimento da incerteza e da efemeridade causada pela mudança incessante.  

Através da pesquisa de movimentos, descobri novas formas de mover meu 

corpo e novas motivações para o movimento. Vi surgir várias dimensões “do corpo e do 

movimento de Luísa” e a cada dia novas dimensões surgem, assim como a maneira 

                                                                                                                                                              

 



   84 

 

que as vejo. A identidade está sempre sendo formada, esse processo criativo também 

estará sempre em processo. 

 

Figura 7: registro fotográfico do processo criativo 

 

 

Fonte: Acervo pessoal 

 

O processo criativo fez toda diferença para minha experiência neste trabalho. 

Passei a viver a pesquisa, a enxergar e perceber o meu modo de ser e ver o mundo 

através dos estudos que estava fazendo, que não se restringe somente aos olhos, mas 



   85 

 

a cada parte do meu corpo, interna e externa e em contato com o outro. Fez-me 

entender e reconhecer a interdependência entre corpo e vida, corpo e escola, vida e 

escola. 

Perceber a forma como eu ajo no mundo mostrou-se essencial para 

compreender essa inerência entre educação e sociedade. Perceber a Dança desde a 

hora que durmo até a hora que acordo, no café da manhã, na conversa com os amigos, 

na família, na faculdade, nos livros, enfim, no corpo como um todo. Carrego em mim a 

diversidade e considero a importância de reconhecer a minha diversidade e possibilitar 

que o outro seja diverso. Acho que um importante caminho para que a Dança na escola 

se articule com a sociedade e traga consigo, em suas metodologias, reflexões acerca 

da pós-modernidade e da identidade cultural é importante para que o sujeito, o 

professor, pense a sua prática, relacionando-a a toda sua experiência. 

O movimento e toda sua simbologia são extremamente potentes. É preciso 

possibilitar que o estudante seja ouvido e que possa também tecer suas associações 

entre Dança, cultura, sociedade e vida. Encontrar formas de fazer para criar essas 

pontes é uma construção contínua, um processo. Neste trabalho, reconheço o corpo 

como símbolo das conexões entre cultura, identidade, Dança, sociedade, pós-

modernidade e outros termos e questões estudados. Somos atravessados por aquilo 

que vivemos e pela Dança que fazemos.  

 

  



   86 

 

7. REFERÊNCIAS 

ACCIOLY, Cecília Bastos. A dança/educação na construção do sujeito reflexivo-crítico. 
In FACED, Salvador, nº17, p.85-98, 2010. 
 

ANDERSON, Jack. Ballet & modern dance: a concise history. Sencond edition. 
Hightstown, NJ: Princeton Book company, 1992. 
   
BARBOSA, Ana Mae (org.). Arte/Educação Contemporânea – Consonâncias 
Internacionais. São Paulo: Cortez Editora, 2005. 

 
 ________ . Inquietações e mudanças no ensino da arte. 6ª Ed. São Paulo: Cortez 
Editora, 2011. 
   
BARRETO, Débora. Dança... : ensino, sentidos e possibilidades na escola. Campinas, 
SP: Autores Associados, 2004. 

  
BAUMAN, Zygmunt. Trad. Carlos Alberto Medeiros. A cultura no mundo líquido 
moderno. Rio de Janeiro: Zahar, 2013. 

 
 ________ . Trad. Carlos Alberto Medeiros. Ensaios sobre o conceito de cultura. Rio de 
Janeiro: Zahar, 2012 

 
 ________ . Trad. Carlos Alberto Medeiros. Sobre educação e juventude: conversas com 
Ricardo Mazzeo. Rio de Janeiro: Zahar, 2013. 
  
BRASIL. Parâmetros Curriculares Nacionais. Introdução aos Parâmetros Curriculares 
Nacionais. Brasília: Ministério da Educação/Secretaria de Educação Fundamental, 
1997.  
  
BRASIL. Secretaria de Educação Fundamental. Parâmetros Curriculares Nacionais: 
terceiro e quarto ciclos: apresentação dos temas transversais/ Secretaria de educação 
fundamental. Brasília: MEC/SEF, 1998. 
  
 ________ . Parâmetros Currículares Nacionais: Arte/Secretaria de Educação 
Fundamental. Brasília, 1997. 
 
BRASIL. Senado Federal. Lei de Diretrizes e Base da Educação Nacional: nº 9394/96. 
Brasília: 1996. 
  
CALAZANS, Julieta; CASTILHO, Jacyan; GOMES, Simone (coord.). Dança e Educação 
em movimento. São Paulo: Cortez, 2003. 
  
CUCHE, Denys. A noção de cultura nas ciências sociais. Trad. Viviane Ribeiro. Bauru: 
EDUSC, 1999. 
 



   87 

 

EAGLETON, Terry. A ideia de Cultura. Trad. Sofia Rodrigues. Lisboa: atividades 
editoriais pp, 2003. 
 
FERNANDES, Ciane. Pina Bausch e o Wuppertal dança-teatro: repetição e 
transformação. São Paulo: Annablume, 2007. 
  
FOUCAULT, Michel. Vigiar e punir. Trad. Raquel Ramalhete. 27 ed. Petrópolis, RJ: 
Vozes, 1987. 
 
FRADE, Cáscia. Educação e cultura do povo: notas sobre mestre popular. In: Calazans, 
Julieta; Castilho, Jacyan; GOMES, Simone (coord.).Dança e educação em movimento. 
São Paulo: Cortez, 2003. 
 
GOMBRICH, E.H. A história da arte. Trad. António Sabler. Lisboa: Público, 2006. 

 
HALL, Stuart. A centralidade da cultura: notas sobre as revoluções culturais do nosso 
tempo. Educação & Realidade, Porto Alegre, v. 22, nº2, p. 15-46, jul./dez. 1997. 
  
 ________ . A identidade cultural na pós-modernidade. Trad. Tomaz Tadeu da Silva & 
Guacira Lopes Louro.  Rio de Janeiro: Lamparina editora, 2015. 
 
 ________ . Da diáspora: Identidades e mediações culturais/Stuart Hall. Liv Sovik (org.); 
Trad. Adelaide La Guardia Resende [et all]. Belo Horizonte: Editora UFMG; Brasília: 
Representação da UNESCO no Brasil, 2003. 
 
LARAIA, Roque de Barros. Cultura: um conceito antropológico. 14 ed. Rio de Janeiro, 
2001. 
  
LE BRETON, David. Trad. Fábio dos Santos Creder Lopes. Antropologia do corpo e 
modernidade. Petrópolis, RJ: Vozes, 2011. 
 
LOUPPE, Laurence. Poética da dança contemporânea. Trad. Rute Costa. Lisboa: Orfeu 
negro, 2012. 
 
MARQUES, Isabel. Dançando na escola. 6ª Ed. São Paulo:Cortez Editora, 2012.  
 
 ________ . Dança na escola: arte e ensino. n Boletim salto para o futuro da TV escola. 
Dança na escola: arte e ensino. Brasília: Ministério da Educação. Ano XXII, Boletim 2, 
2012. p 3-8. 
 
 ________ . Ensino de dança hoje – textos e contextos. 6ª Ed. São Paulo: Cortez 
Editora, 2011. 
 
 ________ . Notas sobre o corpo e o ensino da dança. In Revista Caderno pedagógico. 
Lajeado (RS): Univates, v.8, n.1, 2011, p. 31-36. Disponível em 



   88 

 

http://www.univates.br/revistas/index.php/cadped/article/view/75/104. Acesso em 
30/06/2015. 
 
PALMA FILHO, João Cardoso. Cultura, educação e arte. In: SEKEFF, Maria de Lourdes 
(org.). Arte e Cultura: estudos interdisciplinares. São Paulo: Annablume: Fapesp, 2001. 
p.45-50. 
   
PINTO, Amanda da Silva. Dança como área de conhecimento – dos PCNs a 
implantação no Sistema Educacional Municipal de Manaus. In V Reunião Científica de 
Pesquisa e Pós-graduação em Artes Cênicas, 2008, Belo Horizonte. Anais do V 
congresso da ABRACE. Belo Horizonte: ABRACE, 2008. Disponível em: 
http://www.portalabrace.org/vreuniao/textos/dancacorpo/Amanda_da_Silva_Pinto_-
_danca_como_area_de_conhecimento.pdf acesso: 15/08/2015 

 
PORPINO, Kerenine de Oliveira. Dança e currículo. In Boletim salto para o futuro da TV 
escola. Dança na escola: arte e ensino. Brasília: Ministério da Educação. Ano XXII, 
Boletim 2, 2012. p.9-15. 
 
RENGEL, Lenira. Ler a dança com todos os sentidos. Cultura e Currículo, Governo do 
estado de São Paulo, 2008. Disponível em: 
http://culturaecurriculo.fde.sp.gov.br/administracao/Anexos/Documentos/420090630140
353Ler%20a%20danca%20com%20todos%20os%20sentidos.pdf acesso em: 
12/10/2015 
 
RICHTER, Ivone Mendes. Multiculturalidade e Interdisciplinaridade. In: BARBOSA, Ana 
Mae (org.) Inquietações e mudanças no ensino da arte. 6ª Ed. São Paulo: Cortez 
Editora, 2011. 
 
RODRIGUES, Eliane. Dança e pós-modernidade. In: BIÃO, Armindo; PEREIRA, 
Antônia; CAJAÍBA, Luís Cláudio; PITOMBO, Renata (org.).Temas em 
contemporaneidade, imaginário e teatralidade. São Paulo: Annablume: Salvador: GIPE-
CIT, 2000. Pag. 121 a 131. 
  
ROMANELLI, Otaíza de Oliveira. História da Educação no Brasil. Petrópolis, RJ: Vozes, 
1986. 
 
SANTOS, José Luis dos. O que é cultura. 6 ed. Brasília: editora brasiliense, 1987. 
 
SEKEFF, Maria de Loudes (org.). Arte e culturas: estudos interdisciplinares. São Paulo: 
Annablume: Fapesp, 2001. 
 
STRAZZACAPPA, Márcia; MORANDI, Carla. Entre a arte e a docência: A formação do 
artista da dança. 4ª ed. Campinas, SP: Papirus, 2006 
  
VERDERI, Érica. Dança na escola: uma abordagem pedagógica. São Paulo: Phorte, 
2009. 



   89 

 

  
VIEIRA, Nelson H. Brasil e Portugal – A imagem recíproca (o mito e a realidade na 
expressão literária). Lisboa: Instituto de Cultura e Língua Portuguesa, Ministério da 
Educação, 1991. 

 

 

SITES CONSULTADOS 
https://ablankcanvasthought.wordpress.com/2012/01/26/292/ acesso em: 29/11 
 
https://www.artsy.net/artwork/johann-joseph-zoffany-academicians-of-the-royal-academy 
acesso em: 29/11 
 
http://www.ballet.utah.edu/ballet4410/chapter6.html acesso em: 29/11 
 
http://espalhafactos.com/2015/11/12/passo-passo-mary-wigman/ acesso em: 29/11 
 
http://www.tautonomia.com/2015/01/janela-sobre-o-corpo.html acesso em 01/12 


