
UNIVERSIDADE FEDERAL DE MINAS GERAIS

Bianca Letícia Monteiro Sanches

(Po)éticas da memória na formação-criação em Dança(s)

Belo Horizonte

2020



Bianca Letícia Monteiro Sanches

(Po)éticas da memória na formação-criação em Dança(s)

Trabalho de Conclusão de Curso
apresentado à Escola de Belas Artes da
Universidade Federal de Minas Gerais como
requisito parcial para obtenção de título de
graduação no curso de Dança –
Licenciatura.

Orientadora: Profa. Dra. Carla Andréa Silva

Lima

Belo Horizonte

2020



01/06/2021 SEI/UFMG - 0659391 - Folha de Aprovação

https://sei.ufmg.br/sei/controlador.php?acao=documento_imprimir_web&acao_origem=arvore_visualizar&id_documento=686095&infra_sistema=… 1/1

UNIVERSIDADE FEDERAL DE MINAS GERAIS
ESCOLA DE BELAS ARTES

COLEGIADO DO CURSO DE GRADUAÇÃO EM DANÇA

FOLHA DE APROVAÇÃO

“(PO)ÉTICAS DA MEMÓRIA NA FORMAÇÃO-CRIAÇÃO EM DANÇA(S) ” 
 

BIANCA LETÍCIA MONTEIRO SANCHES
 

Trabalho de Conclusão de Curso submetido à Banca Examinadora designada pelo Colegiado de Graduação
em Dança, como requisito para obtenção de título de Licenciatura em Dança, aprovada em 24/03/2021 pela
banca constituída pelos membros:

 

 

Orientador(a): Profa. Carla Andrea Silva Lima
 

Examinador(a): Profa. Luísa Cunha Machala
 

Examinador(a): Gabriela Córdova Christófaro
 
 

Belo Horizonte, 24 de março de 2021.

Documento assinado eletronicamente por Carla Andrea Silva Lima, Membro, em 06/04/2021, às
11:34, conforme horário oficial de Brasília, com fundamento no art. 5º do Decreto nº 10.543, de 13
de novembro de 2020.

Documento assinado eletronicamente por Luísa Cunha Machala, Usuário Externo, em 06/04/2021,
às 12:26, conforme horário oficial de Brasília, com fundamento no art. 5º do Decreto nº 10.543, de
13 de novembro de 2020.

Documento assinado eletronicamente por Gabriela Cordova Christofaro, Professora do Magistério
Superior, em 20/04/2021, às 15:51, conforme horário oficial de Brasília, com fundamento no art. 5º
do Decreto nº 10.543, de 13 de novembro de 2020.

A auten�cidade deste documento pode ser conferida no site
h�ps://sei.ufmg.br/sei/controlador_externo.php?
acao=documento_conferir&id_orgao_acesso_externo=0, informando o código verificador 0659391 e
o código CRC 2BD1E9F9.

Referência: Processo nº 23072.217796/2021-22 SEI nº 0659391

http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2019-2022/2020/Decreto/D10543.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2019-2022/2020/Decreto/D10543.htm
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_Ato2019-2022/2020/Decreto/D10543.htm
https://sei.ufmg.br/sei/controlador_externo.php?acao=documento_conferir&id_orgao_acesso_externo=0


Dedico à tia Berna (in memorian)
por sonhar este sonho comigo.



AGRADECIMENTOS

À minha mãe, Ivete Monteiro dos Santos, por ter nutrido em mim o

encantamento pela dança e pela educação, por ter sido sempre a minha maior

inspiração como educadora, transformadora de realidades e inventora de afetos.

Não é à toa que todos nós, filhos, escolhemos a docência, você é parte desse

sonho. Além disso, agradeço pela confiança que depositou em mim diante do meu

desejo de sair de casa aos 16 anos para realizar este sonho, nunca esquecerei este

ato de amor. Te amo!

Ao meu pai, Francisco Sanches da Silva, por ser um grande guardião de

suas memórias e por ter encantamento em contá-las. Agradeço pelas histórias

contadas nas noites de apagão de energia ou entre uma cidade e outra no balanço

da rede no barco. Guardo em mim, com muito carinho, cada palavra, cada

lembrança e até as piadas sem graça. Também lhe agradeço por me acompanhar

durante a mudança para Belo Horizonte, e se esforçar o máximo para me deixar o

mais segura e confortável possível. Obrigada pela confiança e pelo amor

incondicional.

Aos meus irmãos Júnior, Jefferson, Fabianne, Francianne e Flavianne por,

mesmo a distância, me apoiarem e me fortalecerem. Deixo um agradecimento

especial à Fabianne por me acolher em sua casa em Contagem-MG com o carinho

de sempre e dividir comigo experiências tão bonitas e transformadoras no mundo da

Arte. Mana, você me inspira!

À minha tia Bernadete (in memorian) por sonhar comigo este sonho, por

não medir esforços para cuidar da família e alimentar nossas almas de generosidade

e respeito. Guardo comigo sua força e sua luta até os últimos dias de vida. Dedico

este trabalho a você.

Às minhas avós Terezinha, Hilda (in memorian) e Neusa, aos meus avós

Hilário (in memorian) e Cosme (in memorian) por serem quem foram, mesmo com

pouco ou nenhum convívio, agradeço-os por abrirem caminhos.

À Carla Lima, minha orientadora, pela sabedoria e generosidade em

conduzir esse processo, pela leitura atenta e pelas provocações. Obrigada pela

escuta e pelas tardes de conversas afetuosas. Guardarei suas palavras comigo.

À Júlia Bernardes, pela parceria, escuta, carinho, força e pela partilha no

trabalho  coletivo, sempre aprendo muito com você. Você me inspira!



Ao meu amor, Robson, pela escuta, pelo encorajamento e pelo

companheirismo de sempre. Agradeço as conversas generosas e as massagens em

dias muito cansativos. Amo você!

Ao corpo docente do curso de Dança, aos que já passaram e aos que

permanecem, agradeço pela acolhida, pelos conhecimentos partilhados, pela

resistência e pela guerrilha na defesa do nosso curso. À Carla Lima, Raquel Pires,

Gabriela Christófaro, Ester França, Graziela Rodrigues, Ana Cristina, Juliana

Azoubel, Anamaria Fernandes, Arnaldo Alvarenga e Paulo Baeta, meu

agradecimento sincero!

À Dança, por me alimentar de sonhos, poesias e afetos.



RESUMO

Este trabalho pretende investigar o modo como a poética da memória - aqui

entendida a partir de três eixos-norte: corpo enquanto memória, memória como

direito e memória enquanto fabulação - pode ser um dispositivo para se pensar uma

formação-criação pluriversal (RAMOSE, 2012) em Dança. Para isso, os principais

conceitos que mobilizam os três eixos-norte aqui em investigação estão alicerçados,

respectivamente, em autores como Grotowski e seu conceito de corpo-memória,

Mogobe Ramose e a ideia de pluriversalidade e Christine Greiner a partir do

conceito de fabulação. Portanto, o desenho metodológico escolhido foi a pesquisa

bibliográfica e a articulação desses conceitos nucleares ao problema proposto para

a construção da argumentação, aliada à exposição do trabalho “Tábua de Maré”,

uma improvisação videográfica em dança, concebida como um espaço de

experimentação da pesquisa apresentada.

Palavras-chave: Memória. Formação-criação. Dança(s). Pluriversalidade. Fabulação.



ABSTRACT

This work aims to investigate how the poetics of memory – based on three

guidelines: body as memory, memory as a right and memory as a fabulation – can be

a device for thinking about a pluriversal (RAMOSE, 2012) education-creation in

Dance(s). For this, the main concepts that mobilize the three guidelines under

investigation are grounded, respectively, on authors such as Grotowski and his

concept of body-memory, Mogobe Ramose and the idea of pluriversality and

Christine Greiner’s concept of fabulation. Therefore, the chosen methodological

design was bibliographic research and the articulation of these core concepts to the

proposed problem for the construction of the argument, allied to the exhibition of the

work “Tábua de Maré”, a videographic improvisation in dance, conceived as a space

for experimenting the presented research.

Keywords: Memory. Education-creation. Dance(s). Pluriversality. Fabulation.



LISTA DE FIGURAS

FIGURA 1 - “Alegorias dos quatro continentes” - África…………...………………….39

FIGURA 2 - “Alegorias dos quatro continentes” - Ásia………………………………...40

FIGURA 3 - “Alegorias dos quatro continentes” - Europa……………………………..40

FIGURA 4 - “Alegorias dos quatro continentes” - América…………………………….41

FIGURA 5 - “A primeira missa no Brasil” ………………………………………………..45



SUMÁRIO

INTRODUÇÃO …………………………………………………………………………….11

1. EIXO-NORTE: CORPO ENQUANTO MEMÓRIA

1.1. A poética da memória no corpo……………………………………………..18

1.2. Memória voluntária e involuntária…………………………………………...20

1.3 Corpo-memória ………………………………………………………….........22

2. EIXO-NORTE: MEMÓRIA COMO DIREITO

2.1. A poética da memória como direito…………………………………………34

2.2. Memória e História …………………………………………………………...35

2.3. Memória e Barbárie ou Será que foi assim mesmo? ……..……………...38

2.4. A memória na historiografia da Dança ...………………………………......47

2.5. Da universalidade à pluriversalidade ……………………………………….50

3. EIXO-NORTE: MEMÓRIA ENQUANTO FABULAÇÃO

3.1. A poética da memória na fabulação………………………………………...59

3.2. Ficções da memória…………………………………………………………..60

3.3. Fabulações da memória……………………………………………………...63

3.4. “TÁBUA DE MARÉ” ………………………………………………................69

4. CONSIDERAÇÕES FINAIS…………………………………………………………….81

REFERÊNCIAS……………………………………………………………………………..88



INTRODUÇÃO

Desde criança tenho o costume de guardar caixas. Caixas que abrigam

pequenas memórias do meu caminhar. Memórias inscritas em objetos, cadernos,

agendas, cartas, escritos sobre movimentos e espetáculos que já dancei (e também

dos que não dancei), programas e ingressos de eventos que fui ou que gostaria de

ter ido, fotos, retalhos, folhas, sementes, figurinos, ou “cacarecos” como diria meu

pai. O fato é que gosto de coletar objetos que possam materializar as experiências

que me atravessam, talvez por medo do esquecimento, de esquecer de onde vim,

por onde andei, ou por ter herdado a mania de minha mãe em guardar muitas

coisas. Mas a verdade é que hoje, ao revisitar essas caixas, percebo o quanto a

memória dessas materialidades não são apenas lembretes das coisas que eu faço

questão de não esquecer ou das coisas que simplesmente gosto de guardar e levar

comigo, mas que se constituem como portas, como fendas no qual posso mergulhar

nas memórias que habitam meu corpo, afinal, são afetos que estão inscritos em

mim, na minha dança, na minha forma de ver o mundo, e que portanto se

transformam em mim, são modificadas por outros afetos, por outras experiências,

outras percepções, outras memórias. Assim, a cada vez que revisito essas caixas,

essas (i)materialidades, na verdade me visito, visito as coisas que me tocam, que

me afetam, que me movem, que me lembram de onde vim, onde estou, me

possibilitando fabular e sonhar possíveis devires.

Sou nascida em Macapá, no Amapá, extremo Norte do Brasil, fronteira

com a Guiana Francesa. Sou filha e neta de Paraenses “mocorongos”, nascidos em

comunidades espalhadas por Santarém, antiga Aldeia dos Tapajós, e bisneta de

Manauaras e Nordestinas. Sou filha das águas amazônicas, do encontro entre o rio

Amazonas e o rio Tapajós, do encontro entre culturas e tradições que me foram

passadas e que povoam meu corpo. Até os 16 anos, morei entre Macapá e Laranjal

do Jari, no Amapá, e em Santarém, no Pará, passando a maior parte do tempo na

cidade de Macapá. Lá, tive uma infância alegre, de muita brincadeira na rua e de

muitas histórias e lendas que permeavam nossa cultura. De jogos de “pira”1 até

histórias de matinta-pereira, Iara, saci, cobra-grande, curupira, murucututu, boto

1 “Pira” é como se chama o “pega-pega” em algumas regiões do Norte do Brasil. Fonte: <Folha Online
- Folhinha - Dicas (uol.com.br)> Acesso em Abril, 2021.

11

https://www1.folha.uol.com.br/fsp/folhinha/dicas/di10121105.htm#:~:text=%22PIRA%2DGARRAFE%22&text=Pira%20%C3%A9%20como%20se%20chama,no%20mato%20ou%20no%20rio.
https://www1.folha.uol.com.br/fsp/folhinha/dicas/di10121105.htm#:~:text=%22PIRA%2DGARRAFE%22&text=Pira%20%C3%A9%20como%20se%20chama,no%20mato%20ou%20no%20rio.


cor-de-rosa, pedra do guindaste, uirapuru, e outras tantas histórias de “visagens”2,

todos frutos de uma tradição oral, de uma memória social que pairava no cotidiano e

que também atravessava as nossas aprendizagens, tanto na escola, quanto na vida.

Minha mãe não se recorda quando começou meu interesse pela dança,

ela diz que simplesmente foi acontecendo porque onde tinha dança eu queria estar,

conta que meus olhos brilhavam ao ver as pessoas dançando. Por isso, na escola,

dancei marabaixo, carimbó, batuque, forró, brega, “calypso”, lambada, cúmbia,

samba, bolero, qualquer dança era motivo para estar presente, e quando não tinha,

ela diz que eu as inventava e organizava. Assim, aos oito anos de idade, minha mãe

já percebendo esse meu encantamento com a dança, me colocou em uma aula de

balé clássico no SESI3. Lembro-me de não ter me identificado com aquela forma de

dançar, mesmo com minha professora dizendo que eu “tinha jeito” de bailarina. Eu

achava muito duro e muito monótono, aliás, sempre fui uma pessoa muito agitada,

“espiruleta” como diz minha mãe. Por isso, apresentei o espetáculo que estava

prestes a acontecer e pedi para não continuar. Lembro de este ter sido um momento

de desencantamento com a dança.

Já aos 10 anos, conheci a Dança de Salão em uma aula que meus pais

faziam e que acontecia no refeitório de uma escola pública. A lembrança é a de ficar

no cantinho do salão só “espiando” e movendo timidamente as pernas junto com os

movimentos que eram propostos na aula. A professora, percebendo minha

curiosidade, me chamou, me ensinou todas as movimentações da aula e me

conduziu em uma dança que me recordo até hoje com muito carinho, era um samba,

a memória que ficou é de deslizar no salão como num filme. E a dança torna-se

novamente um encantamento profundo. Assim, a Dança de Salão se tornou minha

casa e a porta por meio da qual fui buscar novas experiências, através dela conheci

danças de salão de geografias diversas, reencontrei o balé clássico de uma forma

diferente, conheci o pensamento sobre a dança contemporânea, integrei cias de

3 O Serviço Social da Indústria (SESI) é uma rede de instituições paraestatais brasileiras de atuação
em âmbito nacional que exerce papel fundamental no desenvolvimento social brasileiro, colaborando
efetivamente com a melhoria da qualidade de vida do trabalhador da indústria, seus familiares e
comunidade em geral por meio de seus serviços nos campos da educação, saúde, lazer e esporte,
cultura, alimentação e outros. Fonte: http://www.portaldaindustria.com.br/sesi/

2 Visagem é um termo popular que utilizamos no Norte do Brasil para designar as histórias de
assombrações, aparições, visões. É comum ser associada à cultura e ao imaginário dos povos
nativos da Amazônia, que passados de geração em geração através da oralidade, fazem parte da
identidade cultural da região.

12



dança da cidade de Macapá, viajei a trabalho e sonhei em viver através da dança.

Foi esse sonho que me fez pousar em Belo Horizonte-MG aos 16 anos.

Nesses quase 7 (sete) anos de Minas Gerais tive experiências muito

diversas: dancei durante quase 3 (três) anos entre o Grupo Experimental e a Cia

Mimulus de Dança, fui bailarina no Grupo Experimental de Dança do Corpo Cidadão

- GED por 2 (dois) anos no qual tive oportunidade de conhecer várias cidades do

interior de Minas e no qual também tivemos a possibilidade de apresentar em

Macapá em um projeto que propus chamado “Voa Dança”. Além disso, tive a imensa

felicidade de compor a 45ª edição do Festival da Jacob 's Pillow em Massachusetts,

em 2017, com uma pesquisa sobre a Dança de Salão Contemporânea junto ao

artista Samuel Samways, experiência que abriu outras portas e também o meu olhar

sobre a dança. Integro a esse cenário as experiências que tive nos espetáculos da

Cia Ananda, vinculada à Universidade Federal de Minas Gerais. Durante esse anos

também idealizei junto a outras artistas alguns grupos de estudo e coletivos, como o

-conectivo- Grupo de pesquisa em Dança criado junto com a artista Luana Coelho, e

o coletivo indisciplinar que é um espaço que divido com a artista Julia Bernardes.

Durante esse percurso também conheci algumas manifestações populares mineiras

que me causaram bastante encantamento por acreditar que me ensinaram muito

sobre a prática da improvisação que, aliás, é o caminho que mais mergulho até hoje

no meu trabalho com a dança, por meio do contato-improvisação, da improvisação

em tempo real e também no diálogo com a performance. Portanto, minha caminhada

em Minas Gerais foi se fazendo através de muita curiosidade por experiências

diversas no campo da dança e também pelo desejo de conhecer outras linguagens

artísticas, por isso, trago no corpo a memória de parcerias maravilhosas que fiz com

algumas artistas mineiras, artistas da música, das artes visuais, do teatro, circo,

moda. Além disso, a experiência da Universidade e do curso de Licenciatura em

Dança são para mim extremamente significativas, pois me permitem refletir

criticamente sobre todos esses saberes que constantemente me atravessam.

Guardo marcas muito profundas dos espaços de dança nos quais passei

em Belo Horizonte. Marcas de muitos encantamentos e aprendizados, que me

fizeram acreditar na dança enquanto potência de transformação, reflexão e

autonomia, mas também marcas de dissabor, de falta de alteridade, que acoplaram

à minha dança um misto de pré-julgamento e exotização e me fizeram “encobrir”

memórias para caber na dança que atendia ao desejo do Outro. No entanto, penso

13



que essa ‘não alteridade’ não só permeou o meu corpo amazônico como permeia

outros muitos corpos que trazem em si culturas e modos diferentes de expressar e

que, muitas vezes, divergem do modo hegemônico de fazer-pensar dança em

alguns espaços. “Isso não me resolve”, “isso não me agrada”, “aqui sou eu quem

mando”, “quem sabe se você for menos desse jeito?”, “quem sabe se você cortar o

cabelo desse jeito?” “quem sabe se você colocar um salto para não parecer tão

pequena”? “quem sabe se você emagrecer”? “você é mongol?”, são frases que

habitaram (e habitam) espaços de dança. Frases como essas, muitas vezes

mascaradas por uma falsa ideia de pluralidade, acabam por revelar, por detrás

desse mascaramento, que o discurso de pluralidade só é reverberado como

enaltecimento do próprio espaço, haja vista que a prática continua alimentando

violências em busca da homogeneização, da mesmice e do apagamento de corpos

em função de um Ideal de corpo e de universalidade do saber em dança.

Diante disso, como artista e professora, sempre busquei aprender com

essas violências dentro do “universo da dança” para não reverberar atitudes como

estas em outros espaços. Para isso, busquei criar pontes de diálogos com artistas

de diferentes contextos, linguagens e modos de fazer, na tentativa de compreender

a maneira como as relações se davam em espaços diversos e como forma de refletir

sobre caminhos possíveis de se articular um ensino-aprendizagem em dança que

fosse realmente mais plural.

Certo é que, a partir de 2017, depois de muitas experiências artísticas em

Cias de Dança e experiências pedagógicas no terceiro setor, decidi seguir a

caminhada como artista independente. Foi quando muitas perguntas começaram a

pairar sobre meu fazer artístico-docente. Lembro-me de me perguntar “o que

realmente tinha me feito sair do Norte e partir sem muitas certezas para cá?”, “o que

eu vim descobrir?”, "O que, de todas essas experiências que fui mergulhando, eu

realmente carregava em minha dança?”, "Quais memórias de dança povoam meu

corpo?”, “Quais memórias me dançam?”.

Como forma de tentar me implicar com estas perguntas na busca de

pequenos contornos que me permitissem construir alguns pontos de ancoragem,

comecei a abrir as caixas, visitar os diários de bordo e os objetos ali guardados.

Comecei também a dançar os afetos guardados e me dei conta da dança como

espaço possível de (re)descobrir memórias do meu corpo que pareciam estar

adormecidas ou “adestradas” demais para lembrar-se de si. Com isso, a dança me

14



revelou que no fundo, dessa caixa de guardados, o meu corpo lembrava, meu

corpo-caixa guardava, na pele, na fáscia, na sola dos pés, no avesso da garganta.

Como diz Artaud, “o corpo é uma multidão excitada, uma espécie de caixa de fundo

falso que nunca mais acaba de revelar o que tem dentro. E tem dentro toda a

eternidade.” (ARTAUD, 1995, p.78). Assim, me vi submersa no território das

memórias do meu corpo, nessa caixa-de-fundo-falso, mergulhando em afetos, em

experiências que são atravessamentos, nas minhas ancestralidades, identificações e

também em meus esquecimentos. E esse movimento me causou um encantamento

profundo, acendeu em mim um desejo de atentar-me para o que estava latente e

que implicaria em um movimento de pesquisar o modo como a memória, em sua

poética, pode atravessar a formação-criação4 em Dança.

Penso que falar sobre a memória é em si problematizar atravessamentos.

Atravessamentos entre tempos, espaços, corpos, contextos, territórios, experiências

e campos de pesquisas diversos5. Portanto, diante de tantas possibilidades de se

articular o tema da memória, a opção desta pesquisa não foi a de trazer uma noção

fechada sobre o que é a memória, mas se sustenta na proposta de investigá-la

como um operador (po)ético6 e de poiesis7 para lançar um olhar crítico para a

formação-criação em dança. Proponho então pensá-la a partir de três eixos, aqui

tidos como nortes8: “corpo enquanto memória”, “memória como direito” e “memória

enquanto fabulação”.

Portanto, este trabalho pretende investigar o modo como a poética da

memória - aqui entendida a partir de três eixos-norte: corpo enquanto memória,

memória como direito e memória enquanto fabulação - pode ser um dispositivo para

se pensar uma formação-criação pluriversal (RAMOSE, 2012) em Dança(s). Para

8 Saliento que a escolha do termo ‘norte’ como sufixo dos eixos que aqui serão discutidos, não tem
como intuito fazer alusão à qualquer ideia colonizadora de um saber que provém do Norte Global
(EUA, França, Inglaterra), mas de delinear, poética e politicamente, como uma escolha epistêmica,
questões que são permeadas por um corpo nortista, um corpo que tem o Norte - do Brasil - como
memória, como bússola, como mirada.

7 A dimensão poética aqui também carrega em si uma dimensão poiética, pois está calcada em um
movimento que pode acionar desdobramentos infindáveis e possibilitar novas relações, novos
olhares.

6 A utilização do parênteses na escrita da palavra (po)ética, também presente no título deste trabalho,
visa destacar a palavra ‘ética’ intrínseca a palavra poética.

5 Afinal, podemos discorrer sobre este tema a partir do campo da neurociência, da museologia, da
antropologia, da literatura, das artes, da História, e também a partir do sentido mais individual da
memória que carregamos em nós e que constantemente lembramos de não esquecer, além de outros
possíveis atravessamentos.

4 A palavra formação, neste trabalho, sempre virá aliada à palavra criação, por entendermos que o
fazer artístico-docente em dança se faz na mútua relação entre aprender-criar, criar-aprender,
portanto, no enovelamento entre estes modos de operar.

15



isso, os principais conceitos que mobilizam os três eixos-norte aqui em investigação

estão alicerçados, respectivamente, em autores como Grotowski e seu conceito de

corpo-memória, Mogobe Ramose e a ideia de pluriversalidade e Christine Greiner a

partir do conceito de fabulação. Portanto, o desenho metodológico escolhido foi a

pesquisa bibliográfica e a articulação de conceitos nucleares ao problema proposto

para a construção da argumentação, aliada à exposição do trabalho “Tábua de

Maré”, uma série de improvisações videográficas em dança, concebidas como um

espaço de experimentação da pesquisa apresentada.

16



1. EIXO-NORTE
CORPO ENQUANTO MEMÓRIA

17



1.1. A poética da memória no corpo

O corpo se lembra, os ossos se lembram, as articulações se
lembram. Até mesmo o dedo mínimo se lembra. A memória se
aloja em imagens e sensações nas próprias células. Como
uma esponja cheia de água, em qualquer lugar que a carne
seja pressionada, torcida ou mesmo tocada com leveza, pode
jorrar dali uma recordação.

Clarissa Pinkola Éstes

Meu corpo tem me dito muitas coisas. Meus pés, por exemplo, costumam

falar demais. Parece até que querem tomar para si todas as palavras do meu corpo.

Dizem que sabem de coisas que eu nem poderia imaginar, que já viram de perto

aquilo que não coube no meu olhar. Dizem também que carregam histórias de

tempos remotos em que pisar forte era a única forma de se firmar, mas que nas

minhas an-danças já sentiram o sabor do céu, do sol, do rio, do ar. Toda manhã

fazem questão de me lembrar que a dança me ensina muito sobre cuidar, cuidar de

si, do outro, de lá, de cá. Massagear, deixar ventar, aquecer se precisar. Um

constante acordo com a terra. Um contínuo semear.

Um dia, meus olhos ouviram dizer que pessoas sábias costumam respirar

pelo centro dos pés. Logo lembrei de minha avó Samaúma esticando os pés para

tocar o sol e me contando que só é possível alcançar o azul do céu com os pés

fincados na terra. Nesse dia senti que os pés de minha avó eram re-vestidos de

tempo. Meu coração pulsa mais forte só de lembrar da delicadeza com que ela

consegue falar com as plantas que moram a quilômetros de distância. A escuto por

todos os poros.

Falando em plantas, ano passado minha avó Juçara também me disse

uma coisa que nunca esqueci. Disse que eu deveria guardar os meus segredos na

curva mais resistente da coluna. Minhas mãos ficaram dias e dias pensando nisso,

tocando cada parte da coluna para ver onde poderia ser esse tal lugar que minha

avó tinha mencionado. Cervical, toráxica, lombar, cauda. Evoquei a Técnica

Alexander9. Coração, pulmão, fígado, estômago, baço, rins. Recorri às ‘Cerimônias

para a Quietude’10. Não encontrei nada que parecesse tão mais firme do que outras

10 “Cerimônias para a quietude'' é uma prática de exercícios terapêuticos da Medicina Tradicional
Chinesa desenvolvida pela artista da dança Danielli Mendes e experienciada por mim em 2020.

9 A Técnica Alexander é um método de reeducação corporal desenvolvido por Frederick Matthias
Alexander (1869-1955) baseado na autopercepção do movimento. Através da Prof. Ma. Raquel Pires
tive experiências transformadoras com a Técnica que levo sempre comigo em meus processos.

18



partes. Até que numa manhã, em que o sol acariciava meu rosto, durante uma

pequena dança que meu corpo fazia por dentro, entendi o que aquilo poderia dizer.

A coluna, assim como vó Samaúma, é uma anciã. Ela abraça tudo que dá

movimento ao corpo, circunda aquilo que nos é mais vital. Meus próprios olhos

viram, ela habita os bichos da terra, do ar e das águas. Ela não tem uma única curva

resistente, ela é por si só a resistência, é a memória e a sabedoria dos tempos,

aquela que viu e vê o tempo em devir. Não é à toa que sempre ouvi dizer que a

cultura é a coluna vertebral da sociedade. Depois disso, toda manhã que o sol roça

em minha pele, escuto com atenção e silêncio essa velha anciã, guardo segredos, e

ela me conduz a danças que nenhuma palavra até hoje conseguiu abarcar.

Já minhas mãos são muito curiosas, mesmo pequenas e grossas, gostam

de sentir o mundo, tatear memórias. Farejam histórias de afetos dançados.

Carregam gestos de danças encarnadas. Há poucos anos (re)descobriram o poder

do som, do batuque, do silêncio e da tecelagem - a arte de dar nós, de entrelaçar

fios. (Re)descobriram também a ansiedade e o desassossego. As digitais dos meus

dedos? Essas possuem a mania de inventar anatomias. Viajam imaginando ossos,

músculos, carnes, fáscia, veias, cheiros, cores, sabores, peles e pêlos. Só param

quando quase me viram no avesso do avesso. Minha laringe está a vibrar uma

música que fala sobre isso. Meu quadril acha que é uma canção de Caetano.

Falando nisso, meu quadril também costuma falar demais. Diz que sente tudo que

passa nos meus pulmões e que sabe a temperatura e a cor exata da terra. É o

primeiro a mexer quando sente a caixa de marabaixo arder. E ainda me conta, por

dias, que sabe tudo sobre os ciclos da lua e das águas, repetindo sempre que a lua

cheia é a que mais lhe dá força e vontade de movimento. E move. Celebra. Conduz

o corpo todo em danças que hora circulam, hora rastejam, hora chacoalham, hora

contemplam.

As memórias pulsam a todo momento. Enquanto escrevo, enquanto

danço, enquanto cozinho, enquanto vejo o vento cantar. A pulsação dessas

memórias que entrelaçam em bordados meu corpo ao mundo trans-bordam em

movimento, me fazem dançar. Danço para lembrar, para afugentar, para descobrir,

para manifestar, para não deixar a memória estancar e o céu desabar. Em nós, as

memórias pulsam sem parar. Pulsam em cada poro, em cada quina, em cada curva,

em cada corpo. Como nos diz Clarissa Pinkola, na epígrafe, em qualquer lugar que

tocamos, pode jorrar uma recordação, um resto, um rastro, um fragmento, um

19



pedaço de vida vivida e também de vida não vivida. E ao olharmos essas memórias,

ao sentí-las, as re-criamos no hoje, com olhos do presente, a tecer linhas com o

esquecimento, pois a memória, assim como a dança, é um organismo vivo, em

constante devir.

As memórias que se manifestam no início deste primeiro eixo-norte

partem da ideia de que a memória é viva, complexa e corporal, assim como a dança.

Portanto, para instaurar estas reflexões, busco um diálogo com o texto "Proust", de

Samuel Beckett (2003) e sua reflexão sobre os tipos de memória que aparecem na

obra de Proust (1871-1922), mais especificamente no livro “Em busca do Tempo

perdido”. Proponho também uma articulação com Grotowski (2007) lançando um

olhar para o conceito de corpo-memória, na busca de entrelaçar estes pensamentos

com nossa aposta de que a memória pode se configurar como um operador que

desestabiliza modos institucionalizados mobilizando novos modos de fazer-pensar a

formação-criação em dança.

1.2. Memória voluntária e involuntária

Beckett, dramaturgo e escritor Irlandês, em seu livro “Proust” (2003),

lança um olhar sobre o tempo e, principalmente, sobre a memória tal como

abordadas por Proust em seu romance memorialista. Beckett discorre sobre os dois

tipos de memória presentes na obra proustiana, a saber: a memória voluntária e a

memória involuntária. Para tanto, Beckett (2003) inicia sua reflexão se remetendo à

importância do Tempo, à importância de lançarmos um olhar atento a esse tempo

que está sempre passando e se “perdendo”. Esse tempo que anda, como diz Viviane

Mosé (2000) - “riscando o rosto com uma navalha fina, sem raiva nem rancor” - e

que ao passar nos “deforma”, nos transformando, mas também sendo transformado

por nós.

Retornemos à Beckett e sua leitura da obra proustiana em que os

personagens são “vítimas desta circunstância e condição predominante: o Tempo”

(BECKETT, 2003, p. 11), no que ele ressalta de que elas não são somente vítimas,

mas também prisioneiras,  Afinal:

Não há como fugir das horas e dos dias. Nem de amanhã nem
de ontem. Não há como fugir de ontem porque ontem nos

20



deformou, ou foi por nós deformado. [...] Sobreveio uma
deformação. Ontem não é um marco de estrada ultrapassado,
mas um diamante na estrada batida dos anos e
irremediavelmente parte de nós, dentro de nós, pesado e
perigoso. Não estamos meramente mais cansados por causa
de ontem, somos outros, não mais o que éramos antes da
calamidade de ontem. (BECKETT, 2003, p. 11, grifo nosso)

A memória voluntária seria então, na leitura do dramaturgo, a memória

comumente atrelada ao nosso cotidiano, aquela que nos permite lembrar das datas,

compromissos, números de documentos, fatos, enfim, são memórias que nos

ajudam a viver no dia-a-dia. Essas memórias são tomadas pelo autor como uma

espécie de memória-arquivo, guardando arquivos de fácil acesso, se caracterizando

como "uma memória que não é memória, mas uma simples consulta ao índice

remissivo do Velho Testamento do indivíduo” (BECKETT, 2003, p. 31), estando mais

próxima do que se compreende como Hábito. Posto que o hábito:

“é o acordo efetuado entre o indivíduo e seu meio, ou entre o
indivíduo e suas próprias excentricidades orgânicas, a garantia
de uma fosca inviolabilidade, o pára-raios de sua existência.
[...] Respirar é um hábito. A vida é um hábito, Ou melhor, a
vida é uma sucessão de hábitos, posto que o indivíduo é uma
sucessão de indivíduos. [...] o pacto deve ser continuamente
renovado, a carta de salvo-conduto atualizada. (BECKETT,
2003, p.17)

Portanto, esta memória voluntária, que mais se assemelha ao hábito, é

dependente da nossa ação de rememorar e de atualizá-la, depende da nossa

anuência, da ação consciente de nossa inteligência. Trata-se de uma memória

reprodutora que atua, tal como salienta o autor, como um “turista”, “cuja experiência

estética consiste em uma série de identificações e para quem um guia de viagem é

um fim e não um meio” (BECKETT, 2003, p. 22). De modo que:

[...] a memória voluntária é a memória uniforme da inteligência;
é de confiança para a reprodução, perante nossa inspetoria
satisfeita, daquelas impressões do passado formadas por ação
consciente da inteligência. Não demonstra interesse algum
pelo misterioso elemento de desatenção que colore nossas
experiências mais triviais. Apresenta-nos um passado
monocromático. [...] Sua ação é comparada por Proust à de
virar as páginas de um álbum de fotografias. O material que
fornece não contém nada do passado; uma vez removida
nossa ansiedade e nosso oportunismo, não passa de uma
projeção uniforme e enevoada - isto é, nada. A memória

21



voluntária insiste na mais necessária, salutar e monótona
forma de plágio - o plágio de si mesmo. (BECKETT, 2003,
p.32, grifo nosso)

Já a memória involuntária se aproximaria do fulgor, caracterizando-se por

um tipo de memória que não se limita à uma logicidade ou à um tipo de leitura do

“Velho Testamento” de si, mas que esconde um certo mistério que não pode ser

consubstanciado, sendo assim “um mágico rebelde” que não se deixa incomodar,

pois determina seu próprio tempo, seu próprio espaço, sua própria maneira de

invocar as lembranças ou o que restou delas. É, portanto, a memória do corpo, a

memória dos afetos, dos cheiros, dos sabores, das sensações, dos segredos

profundos. Logo, deixa de ser uma memória em que preciso ir ao seu encontro para

subtrair dali algo de “útil” ou “reproduzível”, e passa a ser uma memória que é parte

do próprio corpo, que nos visita sem que haja nenhum tipo de convocação direta. É

a memória que se alimenta constantemente de suas próprias ruínas, de suas

próprias imagens, subjetividades, das sensações que habitam as células, a pele, os

ossos, os fios de cabelo. E ao contrário da monocromia da memória voluntária, a

memória involuntária:
[..] é explosiva, "uma deflagração total, imediata e deliciosa".
Restaura não somente o objeto passado mas também o
Lázaro fascinado ou torturado por ele, não somente Lázaro e o
objeto, mais porque menos, mais porque subtrai o útil, o
oportuno, o acidental, porque em sua chama consumiu o
Hábito e seus labores e em seu fulgor revela o que a falsa
realidade da experiência não pôde e jamais poderá revelar - o
real. (BECKETT, 2003, p.33)

Dessa forma, a memória involuntária não só atua evocando as

lembranças afetivas como também evocando aquilo que foi esquecido, que foi

renegado, o que o hábito cerceou em sua monotonia, mas que de alguma forma

ainda vive no corpo e opera em seus agenciamentos, aguardando o momento de ser

percebido, atualizado, dançado. Assim, deixamos de operar como normalmente

fazemos com a memória voluntária, como se fôssemos “turistas”, e passamos a

compreendê-la enquanto corpo, em sua complexidade e capacidade de devir.

1.3. Corpo-memória

Jerzy Grotowski, teórico, crítico e diretor teatral Polonês, em uma de suas

célebres frases, nos diz que “o corpo não tem memória, ele é memória”.

22



(GROTOWSKI, 2007, p.173). Escutei esta frase pela primeira vez durante a

monitoria no Teatro Universitário da Universidade Federal de Minas Gerais - UFMG,

em uma das aulas do professor Tarcísio Ramos, e ela reverberou em meu corpo de

modo tão forte que trago Grotowski e seu conceito de “corpo-memória” para dialogar

e continuar alimentando esse eixo-norte da pesquisa.

Penso que é possível fazer um paralelo entre o pensamento Proustiano

sobre a memória involuntária e o conceito de “corpo-memória”, uma vez que, ao

dizer que o corpo não tem memória, mas que ele é memória, Grotowski nos provoca

a reflexão para o fato de que a memória não pode ser compreendida como um bem

ou uma posse, como algo que se possa ter ou “agarrar com as mãos”, mas sim

como um processo complexo que se inscreve, se atualiza e se reinventa

incessantemente no corpo, e que portanto é, por si só, corpo. Assim, a memória não

seria algo anterior ao corpo e nem tampouco separado dele, mas um fluxo orgânico

de vida, que se alimenta de seus afetos, de suas subjetividades, suas experiências,

mas também de seus impulsos e mistérios, do ainda por des-cobrir.

Tatiana Motta Lima (2010), em seu texto “Experimentar a memória, ou

experimentar-se na memória: apontamentos sobre a noção de memória no percurso

artístico de Jerzy Grotowski”, se debruça sobre a noção de memória em Grotowski

afirmando ser ela umas das noções mais complexas de serem analisadas no

percurso do diretor, tendo em vista que evocam, em relação à artesania teatral, uma

“percepção de si” que extrapola a dimensão do teatro e transborda no fluxo entre

arte-vida11. É exatamente essa tangência entre arte-vida que configuraria a

complexidade da noção de memória no percurso grotowskiano. Em função disso,

salienta Motta Lima, o conceito de memória para Grotowski nunca foi algo dado,

algo fixo, mas sim algo que implica um trabalho sobre a organicidade, um

testemunhar o movimento de/em si, testemunhar o que se move a partir dessas

relações entre corpo-memória-vida. Trata-se, portanto, de um conceito que foi

assumindo diferentes formas durante o percurso do diretor, sendo constantemente

atravessado pelas suas práticas e processos.

11 Cabe ressaltar que este atravessamento entre arte-vida é uma questão que move o meu fazer
enquanto artista-docente da dança, e que portanto permeia este trabalho a todo momento, tanto no
que diz respeito às escolhas conceituais, quanto no processo de escrita, criação e reflexão. E esses
atravessamentos entre os fazeres da arte e da vida me parecem sempre confluir com o que aprendi
no curso de Dança ao longo desses quase 7 anos, dessa relação entre a artesania da arte e do
ensino-aprendizagem em dança, que constantemente engendram diálogos entre as questões e
urgências da artista com o fazer docente.

23



Em seu texto “Exercícios” (2007), Grotowski nos fala que nosso corpo

todo é uma grande memória e que em nosso ‘corpo-memória’ habitam vários pontos

de partida. Compreendo esses ‘pontos de partidas’ como pequenos rastros de

experiências que constantemente vão sendo encarnados em nossos corpos e que

nos possibilitam nos relacionar com o mundo, bem como construir sentidos.

Sentidos esses que não se dão pela via da lógica, por uma racionalidade associada

a um domínio de si que acaba por negar a opacidade do corpo ou dos objetos, bem

como do próprio sujeito que rememora, mas por uma espécie de pulsar involuntário.

Nesse sentido, tal como nos diz Motta Lima (2010), a memória em Grotowski não

pode ser compreendida, em hipótese nenhuma, como um arquivo, uma espécie de

armazenamento passivo e prontamente acessável pelo sujeito. Desse modo, no

tocante às Artes da Cena, a memória não seria um arquivo para ser “utilizado” ou

"reproduzido" pela atriz, pela dançarina ou, ainda, pela diretora como um método de

construção de cenas, mas deveria ser tomada como um operador poético que

possibilitaria o alargar de nossas percepções permitindo “relaxar” e potencializar as

subjetividades que habitam o corpo desta artista, como uma forma de “desbloquear”

memórias que podem ter sido esquecidas, renegadas, ou até mesmo “adestradas”.

Ao dizer que é preciso desbloquear “memórias adestradas” para acessar

esse corpo-memória, Grotowski (2007) nos convida a refletir sobre a quantidade de

técnicas “plásticas” e treinamentos “artificiais”, dentro do contexto do teatro que, na

busca de uma idealidade de corpo, ou seja, de um corpo perfeitamente treinado,

acabam por domesticar os corpos e inibir seus impulsos vivos. Deslocando esta

reflexão para o contexto da dança, é fato que esse 'adestramento' dos corpos

também acontece quando nos deparamos com técnicas de dança atravessadas por

uma ideia universalizante de corpo e sujeito, como por exemplo a técnica clássica

que, na busca por um Ideal de corpo, acaba por inibir impulsos e conhecimentos

outros de dança que carregamos em nossos corpos. Sabemos da existência de

muitos modos de ensinar-criar dentro das diferentes técnicas - incluso aí novas

metodologias de ensino da técnica clássica -, que possibilitam que os corpos se

expressem de forma mais autônoma, buscando problematizar a excessiva

formatação, muitas vezes marcada por certa rigidez, bem como por uma alienação a

um Ideal de corpo e movimento. Entretanto, percebo ser este um movimento ainda

marcado por muitas dificuldades, principalmente se levarmos em conta as

características que a dança clássica carrega culturalmente, tal como a referência a

24



um Ideal de corpo, assim como seu caráter disciplinar com os processos de

ordenação e obediência que ele comporta. Além disso, penso que esse caráter

disciplinar do corpo nos processos formativos em dança - que implica uma

domesticação do corpo, dos seus ruídos, bem como daquilo que fica fora da medida

Ideal de gozo - também relaciona-se à ideia de que uma estudante de dança precisa

reunir diversas técnicas e treinamentos para, a partir daí então, somente depois, ser

tomada e autorizada como um corpo apto a dançar. Não estaríamos aqui lidando,

em nossos processos formativos, como uma compreensão da memória como

arquivo, pensando essas técnicas e as experiências que elas engendram enquanto

gavetas em que se poderia guardar as diversas técnicas e acioná-las quando

necessário? É importante destacar que não tenho a intenção de manifestar aqui um

certo “não a técnica” de forma deliberada, pois compreendo a técnica como um

caminho de descoberta, e acredito muito na importância de vivenciarmos

experiências diversas dentro da dança, mas me posiciono na intenção de inflexionar

a ideia da técnica tida como adestramento dos corpos dançantes, como um

silenciador de corpos. Portanto, quando Grotowski (2007) propõe “desbloquear”

esse corpo-memória, penso que seja compreender que os corpos já carregam em si

afetos e subjetividades, conhecimentos e sabedorias de mundo, e que por isso, não

podem ser vistos como “tábulas rasas" pois possuem impulsos vivos, imanentes,

memórias que habitam seus corpos e que são constantemente atualizadas por

novas percepções. Como salienta Grotowski em seu texto “Em busca de um teatro

pobre” (2007):

Não queremos ensinar o ator um conjunto pré-determinado de
habilidades ou dar-lhe uma “bagagem de truques”. O nosso
não é um método dedutivo para colecionar técnicas. Aqui tudo
se concentra na “maturação” do ator que é expressa por uma
tensão em direção ao extremo, por um completo desnudar-se,
por um revelar a própria intimidade: tudo isto sem a mínima
marca de egotismo ou de autocomplacência. O ator faz doação
de si mesmo. [...] O resultado é a liberdade do intervalo de
tempo entre o impulso interior e a reação externa em modo tal
que o impulso é já uma reação externa. [...] portanto, é um
caminho negativo, não um acúmulo de habilidades mas uma
eliminação dos bloqueios. (GROTOWSKI, 2007, p.106, grifo
nosso)

25



É nesse sentido que podemos compreender que a memória, tal qual

defende Grotowski, não está relacionada à noção de uma memória arquivo que

colecionaria técnicas diversas, a memória para o artista é um operador que coloca

em movimento possibilidades de desnudamento de si que se coaduna ao trabalho

sobre si pela via negativa, cujo foco é a escuta dos bloqueios para liberá-los. Vemos

que tal defesa grotowskiana, de um trabalho sobre si que busca a liberação do

corpo-memória que posteriormente ele chamará de corpo-vida, coloca em xeque

concepções de trabalho corporal que se articulam à aquisição de habilidades por

meio de inúmeras técnicas plásticas que acabam, na visão do diretor, por domesticar

os corpos bloqueando o corpo-memória e impedindo seu fluxo pela descoberta de

impulsos interiores. Ao pensar essas questões articulando-as com o campo da

dança, defendo que não se trata de romper deliberadamente com a ideia de técnica,

mas sim com o Ideal de corpo e de movimento que permeia nossas práticas

coadunados à noção de técnica, o que leva a um aprisionamento dos corpos e de

seus impulsos e tira da noção de técnica sua possibilidade de abertura,

transformação e subversão. Desse modo, pensar os processos formativos e criativos

assumindo essa tensão implica tomar a pesquisa e a prática em dança como espaço

de experiência e cultivo de uma (po)ética da existência, em que a transformação e a

metamorfose operada pelo vivo, pelo desconhecido que nos constitui é o operador

disruptivo fundamental, visto que constrói ressonâncias e “frestas” no saber

hegemônico, frestas em que se tornam possíveis adentrar e estabelecer novos laços

e endereçamentos ao Outro da dança, possibilitando aos estudantes de dança

(re)descobrir memórias pessoais, ancestrais e também coletivas.

Afinal, tal como destaca Maurice Halbwachs, nenhuma memória é

inteiramente pessoal, posto que “está enraizada dentro dos quadros diversos que a

simultaneidade ou a contingência reaproxima momentaneamente. A rememoração

pessoal situa-se na encruzilhada das malhas de solidariedades múltiplas dentro das

quais estamos engajados” (HALBWACHS, 1990, p. 9), logo, a percepção que temos

de nós mesmos, como também nos diz Halbwachs:

[...] não está jamais fechada sobre si mesma, nem vazia, nem
solitária. Somos arrastados em múltiplas direções, como se a
lembrança fosse um ponto de referência que nos permitisse
situar em meio à variação contínua dos quadros sociais e da
experiência coletiva histórica. [..] porque, em realidade, nunca
estamos sós.(HALBWACHS, 1990, p. 9; 22)

26



Com isso, recordo de uma frase falada por Dudude12 durante a residência

“Treino Poético”13 que me marcou profundamente em que ela dizia que “cada corpo

carrega a humanidade em si” e hoje penso que talvez carregamos não só a

humanidade, mas a memória da passagem dos nossos corpos por esta terra até o

devir humanidade, um devir inumano, devir esse que não se constitui enquanto o

oposto do humano, mas que se ancora numa perspectiva que não elege o humano

como centro ordenador da relação com o mundo e nem como centro ordenador de si

mesmo. Kaká Werá Jecupé (2020), indígena txukarramãe, autor, professor, ativista e

conferencista, nos conta em seu livro “A terra dos mil povos” que uma tribo, um clã,

uma índígena, ao contar sua história, “parte do momento em que sua

essência-espírito permeou a terra e relata a passagem dessa essência-espírito pelos

reinos vegetal, mineral e animal” (JECUPÉ, 2020, p.20), e que também há aqueles

que iniciam “sua história desde quando o clã era formado por seres do espírito das

águas, outras trazem sua memória animal como ínicio da história e há aquelas que

iniciam sua história a partir da árvore que foram” (JECUPÉ, 2020, p. 20). Assim,

buscando traçar um diálogo com o conceito de corpo-memória defendido por

Grotowski (2007), penso que existe algo que conecta esses pensamentos quando

ambos nos trazem a percepção de uma memória que não é da ordem de uma

lógica, de uma racionalidade palpável, mas de um mistério que se institui numa

espécie de virtualidade que trans-borda, nos abrindo portas para a descoberta de

um corpo além-memória, além-humanidade. Sendo assim, talvez a questão,

pensando na formação-criação em dança, seja realmente desbloquearmos as

“memórias adestradas” para que cada corpo descubra em si seus mistérios de

mundo, mistérios que habitam esse corpo além-humanidade, esse corpo-memória,

mas não com o olhar puramente cientista, e sim com um olhar pragmático que age

na "interpenetração de consciente e inconsciente” (GROTOWSKI, 2007, p. 202).

Como escreve Grotowski:

[...] Não sabemos nem mesmo como acontece, mas é o
corpo-memória, ou mesmo o corpo-vida, porque vai além da
memória. O corpo-vida ou o corpo-memória determina o que

13 A residência artística “Treino Poético”, ministrada por Dudude, aconteceu na ocasião dos 50 anos
de trajetória da artista, em Belo Horizonte, em 2019.

12 Dudude é bailarina, coreógrafa, professora, diretora de espetáculos, improvisadora, performer,
escrevedora, desorganizadora de hábitos. Vive entre Belo Horizonte e Casa Branca, e se dedica
intensamente à dança desde a década de 70.

27



fazer em relação a certas experiências ou ciclos de
experiências de nossas vidas. Então qual é a possibilidade? É
um pequeno passo rumo à encarnação da vida no impulso. Por
exemplo, no nível mais simples, certos detalhes dos
movimentos das mãos e dos dedos irão se transformar,
mantendo a precisão dos detalhes, em uma volta ao passado,
a uma experiência na qual tocamos alguém, talvez uma
amante, a uma experiência importante que existiu ou que
poderia ter existido. Eis como o corpo-memória/corpo-vida se
revela. (GROTOWSKI, 2007 [1971], p. 173, grifo nosso).

É importante apontar que descobrir-se enquanto corpo-memória, para

Grotowski (2007), não tinha nenhuma relação com qualquer tipo de “manipulação

psíquica”, não se trata aqui de um movimento de introspecção para acesso a uma

memória voluntária tomada como arquivos de memória passíveis de serem

acessados por minha vontade consciente, mas de criar condições para uma espécie

de despertar. O trabalho aqui, segundo Motta Lima (2010), é o de trabalhar o

corpo-memória no “contato”, na relação com o outro. Assim, o ‘contato’, para o

diretor, significava, simultaneamente, “perceber o ‘outro’ e reagir intimamente de

acordo com essa percepção” (MOTTA LIMA, 2010, p.163), nos convidando a uma

qualidade de escuta e a uma qualidade de memória que pudesse “relembrar/criar

uma outra percepção sobre si mesmo.” (MOTTA LIMA, 2010, p.162). O que

encontra-se implicado aqui não é a percepção de um si mesmo já constituído, mas

antes a percepção de um “si” desconhecido, posto que, para Grotowski (2007),

rememorar era “um avizinhar-se de recursos inexplorados” (MOTTA LIMA, 2010,

p.163). Rememorar implicaria, portanto, buscar o (des)conhecido em nós. Nesse

sentido, o trabalho com a memória não implicaria lidar com a memória voluntária,

essa que se constitui como hábito e que nos levaria somente à reprodução de um

corpo já conhecido, mas demandaria inquietar-se e permitir-se ser atravessado pelo

fulgor acidental da memória involuntária, que implicaria exercer a abertura para o

testemunho de um corpo desconhecido, para aquilo que, ‘desconhecido do corpo’ e

de si, move reflexões no encontro com o outro, e engendra associações que

implicam a própria desestabilização de uma certa percepção de si.

Sobre essas associações, Grotowski (2007) destaca que elas são:

[...] ações que se ligam a nossa vida, a nossas experiências, a
nosso potencial. Mas não se trata de jogos de subtextos ou de
pensamentos. Em geral, não é algo que se possa enunciar
com palavras (...) Esse subtexto, esse pensar é uma tolice.
Estéril. Uma espécie de adestramento do pensamento, é isso,

28



e só isso. Não é necessário ‘pensar’ nisso. É necessário
indagar com o corpo-memória, com o corpo-vida. Não chamar
pelo nome. (Grotowski, 1993 [1969], p. 25, grifo nosso).

Assim, fazendo uma relação entre as reflexões até aqui, percebo que

Beckett (2003) e Grotowski (2007) se atravessam quando ambos nos provocam a

pensar a memória como um sistema muito mais complexo do que a simples forma

de pensá-la como um arquivo imutável. Ambos nos convidam a pensar a relação

entre memória e corpo em constante imbricamento, com suas lembranças e seus

esquecimentos, com seus povoamentos e seus desterramentos, com suas camadas

intimamente (des)conhecidas, com sua língua estranha e ao mesmo tempo familiar.

Éstes (2018) diz:

O corpo usa sua pele, sua fáscia e sua carne mais profunda
para registrar tudo que ocorre com ele. Como a pedra de
Rosetta, para aqueles que sabem decifrá-lo, o corpo é um
registro vivo de vida transmitida, de vida levada, de esperança
de vida e de cura. [...] O corpo é um ser multilíngue. Ele fala
através da cor e da temperatura, do rubor do reconhecimento,
do brilho do amor, das cinzas da dor, do calor da excitação, da
frieza da falta de convicção. Ele fala através do seu bailado
ínfimo e constante, às vezes oscilante, às vezes agitado, às
vezes trêmulo.” (ESTES, 2018, p. 230)

Assim, reflito sobre o corpo ser a própria casa da memória, do tempo,

desse tempo que passa e que ao passar nos marca, nos “deforma”, nos transforma.

A casa dos seres, humanos e não humanos, visíveis e não-visíveis, que nos

habitam, assim como também das imagens vistas e das imagens não-vistas, das

danças que não foram dançadas mas que moram em alguma parte de nós através

desse bailado ínfimo que costura nossos corpos ao mundo, nossas memórias

individuais às memórias coletivas, às memórias desconhecidas. Nesse sentido, o

corpo é também espaço desdobrado que mobiliza atravessamentos desse

(i)memorial que nos constitui. E assim, buscando entrelaçar este pensamento que

tece à memória ao corpo à formação-criação em dança, penso que, de alguma

forma, ensinar-criar danças seja construir caminhos e operar possibilidades para que

os corpos (re)descubram a si próprios, que possam, no contato com o outro, mover

nascimentos, desterramentos, percepções, diálogos. E que este caminho seja porta

para a constante descoberta de um si que é mutável, movediço, reflexivo, e que

portanto, coloca em xeque a própria noção de si (e de outro).

29



Buscando construir mais ressonâncias com a questão da

formação-criação em dança, penso que quando estamos em estado de dança, seja

no papel de artista ou professora ou aluna ou todas estas juntas, as memórias que

habitam esse corpo-memória estão constantemente nos visitando, pulsando,

ecoando, e também se transformando, atualizando, metamorfoseando, dançando.

As memórias vão se (re)fazendo no momento em que se age como corporeidade

dançante, entrelaçando o corpo-memória ao momento presente. Assim, podemos

dizer que, ao dançar estamos também conhecendo, aprendendo, descobrindo,

ensinando, refletindo, criando. Para Grotowski, liberar o corpo-memória é permitir se

transformar, tecendo uma travessia por aquilo que se desconhece de si pela via do

encontro, do contato. Encarnar as memórias seria, portanto, deixá-las serem

transformadas pelo corpo-memória, não tentar comandá-las de forma enrijecida,

adestrada, plástica, pois, se permitirmos:

[...] o corpo-memória dita o ritmo, a ordem dos elementos, a
sua transformação [...] Por fim, começam a intervir os
conteúdos viventes do nosso passado (ou do nosso futuro?).
Portanto, é difícil dizer se são os exercícios ou antes um tipo
de improvisação; pode ser o nosso contato com o outro, com
os outros, com a nossa vida que se realiza, encarna-se nas
evoluções do corpo. [...] Se o corpo-vida deseja nos guiar em
uma outra direção, podemos ser o espaço, os seres, a
paisagem que reside dentro de nós, o sol, a luz, a ausência de
luz, o espaço aberto ou fechado, sem algum cálculo. Tudo
começa a ser corpo-vida. (GROTOWSKI, p. 173; 177)

Liberar o corpo-memória é, portanto, criar condições para a emergência

de um corpo desconhecido. Poderíamos pensar, sobre esse aspecto, que essa

abertura implica um dançar como espaço de constante travessia entre subjetividade

e alteridade, memória e além da memória, passado e futuro, instituído e devir,

nascido e não nascido. O corpo torna-se desdobramento de uma contínua

transformação. Como diz Grotowski (2007) na citação acima, trabalhar o

corpo-memória carrega relação como a ideia de ação em fluxo que se deixa

descobrir, se deixa alimentar pelos rastros, pelos restos, pelos afetos, cheiros,

espaços, por esse tempo perdido/redescoberto da memória que articulamos, em

nossa argumentação, no tocante ao enlaçamento entre processo criativo e processo

formativo, a um devir dança. Um devir dança que atravessa e (co)funde presente,

futuro, passado.

30



31



Assim, pensar o corpo-memória talvez seja reafirmar cada vez mais a

problematização (com todo o paradoxo e consequências que ela comporta) de que

não temos um corpo, mas que somos um corpo, e que portanto, a memória é parte

deste mistério de ser corpo. Isto posto, talvez falar sobre uma poética da memória

implique indagar o corpo em seus mistérios e paradoxos, assim como meditar sobre

o modo como a dança tece um pensar singular sobre as categorias de corpo e de

sujeito. Desse singular que pode vir a ser mobilizado pela corporeidade dançante,

cabe dizer que ele muitas vezes escapa à palavra e a aos modos de objetivação

próprios à racionalidade moderna, entretanto, ele diz de algo que habita, ou melhor,

que é corpo e pulsa na carne.

Penso também que, ao articular as questões desenvolvidas à

formação-criação em dança a noção de corpo-memória14, o que é problematizado

nesse processo são os modos como pensamos e mobilizamos os processos

formativos em dança quando o associamos ao desenvolvimento do corpo na direção

de adquirir certas habilidades ao invés de interrogá-lo. Tal como salienta Carla

Andrea Lima (2012) esse trabalho de interrogar-se pressupõe o deslocamento da

problematização acerca das questões do corpo para problematização que colocam o

corpo em questão. Grotowski, ao operar com a via negativa na mobilização do

corpo-memória, sinaliza que “o estado mental necessário é uma disponibilidade

passiva para realizar um papel ativo, um estado no qual não se quer fazê-lo, mas

antes renuncia-se a não fazê-lo” (GROTOWSKI, 2007, p. 106). De modo que o

trabalho formativo-criativo implicado aqui não é o desenvolvimento de um método

para colecionar técnicas em que tudo se concentra na ideia de “acumulação”, posto

que pressupõe interrogar o corpo-memória, renunciando aos processos de

resistência que nos impelem a uma alienação. Tal ação implica um certo

despojamento de si, pois implica vasculhar o que foi esquecido ou adestrado para,

tal como salienta Grotowski, liberar a semente. Ou ainda, como dizia Klauss Vianna

(VIANNA, 2005, p. 70) implica um “lançar as sementes” nesse corpo-terra fértil.

Permitir-se devir corpo-caixa-de-fundo-falso, corpo-semente, corpo-memória.

14 Vimos que trabalhar no corpo-memória implica a adoção de uma via negativa em que, ao invés de
trabalhar na busca por adquirir habilidades, o trabalho é o de despojar o corpo de seus automatismos
em busca da escuta de seus impulsos vivos, deixando fluir esse rio por onde passa nossas vidas.

32



2. EIXO-NORTE
MEMÓRIA COMO DIREITO

33



2.1. A poética da memória como direito

Toda poética pressupõe uma ética.

Manoel de Barros

Como já mencionado, o tema da memória se faz presente em minhas

reflexões em dança há mais ou menos uns três anos, principalmente desde que

me impliquei no campo da dança como artista independente, em 2017. Durante

este processo, fui me aproximando de criações e artistas que estavam

dialogando sobre esse tema e, principalmente, de bibliografias referentes a ele.

Quando percebi, estava diante de diversas pesquisas sobre a memória

realizadas no Norte do Brasil, lugar onde nasci e território que carrego comigo,

em minha dança, em meu modo de ver o mundo. Ao refletir sobre essa gama de

pesquisas sobre a memória sendo realizadas na Amazônia brasileira, em

diversos campos de conhecimento, constato o quanto falar sobre a memória, em

um lugar que é muitas vezes esquecido e invisibilizado pelo próprio país, é uma

forma de reivindicar o direito de termos nossas memórias, nossas culturas

lembradas e legitimadas. Soma-se a isso o fato de que a historiografia da Dança

no Brasil contempla poucas de nossas danças do Norte. Portanto, tendo em vista

a problematização sobre esses processos de visibilização/invisibilização

presentes no trabalho cultural sobre a memória, que a necessidade de tecer uma

reflexão sobre a memória como um direito passou a ser objeto das minhas

investigações artístico-docentes em dança.

34



Diante dessas reflexões e buscando ampliar o contexto da argumentação

empreendida nesta pesquisa, constato que não há como refletirmos sobre questões

que envolvem História da Dança, memória e direitos sem inflexionar as relações e

estruturas de poder implicadas nesse processo, sem sugerir movimento de

estranhamento àquilo já tido como dado, como hegemônico. Portanto, proponho,

neste segundo eixo-norte, uma reflexão sobre o direito à memória dentro do campo

da Dança, indagando questões postas como “únicas” e “universais”, a fim de pensar

a formação-criação em dança(s) numa perspectiva pluriversal (RAMOSE, 2011).

Para isso, traço diálogos com autoras como Lilia Schwarcz, Conceição Evaristo,

Walter Benjamin, Chimamanda Ngozi Adichie e Mogobe Ramose.

2.2. Memória e História

Não há como falar de memória sem falar de esquecimento. Não há

como lembrar de tudo o que nos passa, assim como não há como esquecer

completamente. Como nos diz Launay (2013), esquecer é parte da dinâmica da

memória e, por isso, é necessário considerar o esquecimento e seus efeitos na

memória da história da dança.

No entanto, primeiramente, não podemos confundir memória e

história. Como nos afirma Lilia Schwarcz (2019)15, história e memória não são

termos sinônimos, porém possuem uma questão análoga, ambas são “categorias

de entendimento sobre o passado”. A memória, segundo a historiadora e

15 Lilia Katri Moritz Schwarcz é historiadora e antropóloga brasileira. É doutora em antropologia social
pela Universidade de São Paulo e, atualmente, professora titular da Faculdade de Filosofia, Letras e
Ciências Humanas na mesma universidade. Em 2010, recebeu a comenda da Ordem Nacional do
Mérito Científico.

35

https://pt.wikipedia.org/wiki/Historiadora
https://pt.wikipedia.org/wiki/Antropologia
https://pt.wikipedia.org/wiki/Doutoramento
https://pt.wikipedia.org/wiki/Antropologia_social
https://pt.wikipedia.org/wiki/Universidade_de_S%C3%A3o_Paulo
https://pt.wikipedia.org/wiki/Faculdade_de_Filosofia,_Letras_e_Ci%C3%AAncias_Humanas
https://pt.wikipedia.org/wiki/Faculdade_de_Filosofia,_Letras_e_Ci%C3%AAncias_Humanas
https://pt.wikipedia.org/wiki/Comenda
https://pt.wikipedia.org/wiki/Ordem_Nacional_do_M%C3%A9rito_Cient%C3%ADfico
https://pt.wikipedia.org/wiki/Ordem_Nacional_do_M%C3%A9rito_Cient%C3%ADfico


antropóloga brasileira, está sobretudo relacionada às nossas subjetividades, aos

nossos afetos, àquilo que não se pode consubstanciar, e tem como principal

característica estar em constante diálogo com o presente, com as questões de

hoje, e também com um devir outro, com o não nascido - como já abordado no

primeiro eixo-norte. Já a história, ainda que se apoie também nos procedimentos

da lembrança, desconfia da memória, porque busca aquilo que se pode aferir,

que se possa comprovar sobre o passado, sem empenhar-se tão fortemente

sobre as perguntas do presente. Portanto, para Schwarcz, a memória seria como

um “presente do passado”, pois busca atualizar o passado a partir das questões

que habitam o presente, e a história tece um movimento inverso, como uma

espécie de “passado do presente”, pois aciona o passado para justificar o

presente, cristalizando suas memórias e por vezes as naturalizando, lembrando

de algumas partes e esquecendo de várias outras. Conceição Evaristo (2008),

escritora brasileira, ao distinguir memória e história no contexto da literatura

afro-brasileira, também nos dá pistas importantes para dilatarmos nossas

reflexões aqui. A escritora diz:

Navegar nas águas da História é navegar nas águas da
certeza (pelo menos é o que dizem os historiadores
tradicionais). Navegar nas águas da memória é enfrentar
as correntezas do mistério, do não provável, do impreciso.
Entretanto, História e memória se confundem como
elementos constitutivos de vários textos da literatura
afro-brasileira. Como fenômenos distintos se entrecruzam,
se confrontam, se complementam, ou mesmo, substituem
um ao outro. Vários são os textos em que a memória,
recriando um passado, ocupa um espaço vazio, deixado
pela ausência de informações históricas mais precisas. E
esse passado recriado passa a ser constantemente
amalgamado ao tempo e à história presentes. Nesse
sentido o passado surge como esforço de uma memória
que está a construí-lo no presente. Tanto o passado
remoto, como o passado recente, assim como o
quotidiano, a matéria do hoje e do agora, tudo tentará
preencher as ausências premeditadas e apagar as falas
distorcidas de uma narrativa oficial, que poucas vezes se
apresenta sob a ótica dos dominados. (EVARISTO, 2008,
p.1;2, grifo nosso)

Evaristo (2008) nos faz pensar que, por mais que memória e história

sejam fenômenos distintos, elas se atravessam, se confrontam, e por vezes,

compõem uma a outra. No entanto, também fica nítido que não há como falar de

36



história - mais especificamente sobre a historiografia tradicional16 - sem falar sobre

relações de poder, sem refletir sobre o modo como as relações foram e são tecidas

com o passado. Isso pressupõe considerar o que a história faz questão de lembrar e

o que ela relega ao esquecimento. Levar em conta essa engrenagem faz-se

fundamental dado os processos de invisibilização de determinados modos de vida

no tecido cultural, de modo que é fundamental analisar criticamente o que ganha

existência na memória da “narrativa oficial” com o objetivo de que possamos nos

interrogar sobre o que ela encobre. Tal questão implica em desvelar o ponto de vista

a partir do qual um certo discurso se torna hegemônico atentando-nos para os

outros pontos de vista que restam eclipsados nesse movimento. Esta é uma primeira

pista fundamental para as discussões que serão propostas neste eixo-norte do

trabalho, tendo em vista que, se consideramos que a história normalmente está

petrificada em suas certezas enrijecidas, talvez problematizá-la a partir da memória

seja um caminho possível para lançarmos um olhar para a história - neste caso, a

história da dança - interrogando-a a partir de várias perspectivas e não somente a

partir da perspectiva da memória “oficial”. Isso posto, gostaria de me remeter à

reflexão empreendida por Walter Benjamin (1987), em seu texto “Teses sobre o

conceito da história”, em que ele nos convida a pensar sobre as relações de poder

na História destacando que elas são construídas a partir da relação de empatia que

o historiador sente pelo vencedor. Ao ser atravessado por essa empatia, o

historiador se tornaria herdeiro daquele que venceu, alimentando uma cadeia

sucessiva no qual o discurso do dominador é o que sempre prevalece no tecido da

narrativa histórica, é esse discurso que sempre vence. O perigo aqui consiste na

alienação a essa cadeia incessante de reprodução da história do vencedor, tanto por

parte do historiador quanto de quem acolhe sua versão da história, uma vez que ela

implica um movimento de “entregar-se às classes dominantes, como seu

instrumento” (BENJAMIN, 1987, p. 2).

Em diálogo com Benjamin em sua defesa da necessidade, uma vez que a

história é escrita pelos vencedores, de lermos a história a contrapêlo, chamo

atenção para a necessidade de lançar um olhar para esses dispositivos de

16 Considera-se historiografia tradicional a narrativa histórica que, segundo SILVA (2012), se baseia
“exclusivamente nos aspectos políticos, essencialmente ligados ao Estado, excluindo outros tipos de
visão e concentrando-se apenas nesta vertente. [...] ou seja, a história contada é sempre daquele
ícone importante – politicamente, economicamente, socialmente, culturalmente – colocando a voz do
outro no esquecimento histórico. (SILVA, 2012, p.35)

37



invisibilização buscando estratégias que nos possibilitem pensar em modos mais

plurais de se contar as histórias. Portanto, a aposta aqui é a busca de investigar

como a memória, em sua (po)ética17, pode ser um dispositivo ético e sensível para

pensarmos uma formação-criação em dança que seja cada vez mais diversa e

aberta à alteridade.

Essa argumentação que pretendo traçar sobre memória como um direito

tem como principal força motriz o Seminário “Memória como direito”18 - que dá nome

a esse eixo-norte - realizado no Sesc São Paulo no final do ano de 2019. Esse

seminário me atentou para a importância desse debate atravessar diversos campos,

inclusive o campo da dança. Neste evento, estiveram presentes pesquisadoras de

áreas diversas para discutir sobre o que significava considerar a memória como um

direito, e dentre elas Lilia Schwarcz, com a qual busco dialogar para refletirmos

sobre o modo como as memórias foram sendo construídas, reforçadas e, algumas

invisibilizadas, na nossa História do Brasil indagando-nos para a maneira como elas

podem ser identificadas e problematizadas na nossa historiografia da Dança.

2.3. Memória e barbárie ou Será que foi assim mesmo?

A história é objeto de uma construção cujo lugar
não é o tempo homogêneo e vazio, mas um
tempo saturado de "agoras".

Walter Benjamin

Lilia Schwarcz (2019), em sua fala durante o seminário, ainda que seja

bastante abrangente no que condiz à construção de nossa história e memória

nacional, coloca questões que considero importantes de serem abordadas aqui,

mesmo que “não estejam” diretamente relacionadas ao campo da dança. A

antropóloga e historiadora, na busca de refletir sobre as imagens que compõem

nossas memórias coletivas e nossa história do Brasil, nos leva a retomar alguns

anos na nossa história brasileira ao citar algumas pinturas do século XIX que, nas

suas palavras, “afagam nossa maneira de lembrar um tanto e esquecer muito mais”.

Trago alguns exemplos para delinear uma reflexão sobre as possíveis reverberações

18 Disponível em: <https://youtu.be/oU8BTghanBY> Acesso em Jan, 2020.

17 A utilização do parênteses na palavra (po)ética novamente aparece como forma de destacar a
palavra ‘ética’ intrínseca a palavra poética, relação de extrema importância para este eixo-norte.

38

https://youtu.be/oU8BTghanBY


que essas imagens e formas de pensar a história podem ter em diálogo com a

historiografia da Dança no Brasil. Faz-se necessário, no entanto, destacar que não é

do interesse desta pesquisa traçar uma historiografia da dança ou propor uma nova

historiografia, mas sim refletir sobre a questão da ‘memória como um direito’

atentando para as implicações dessa reflexão na formação-criação em dança.

Como primeiro exemplo marcante, Schwarcz cita a obra “Alegoria dos

Quatro Continentes” (1758-1847) de José Teófilo de Jesus, uma pintura tardia em

relação às demais obras alegóricas já realizadas sobre os continentes, mas feita

pela primeira vez por um artista brasileiro como forma de personificar as imagens

que os colonizadores europeus tinham da América e dos demais continentes até

então descobertos. A pintura é notadamente baseada nos símbolos que a Europa já

vinha atribuindo às suas pinturas iconográficas19, com representações marcadas por

figuras femininas e pela perspectiva europeia sobre cada continente. A obra do

artista baiano é até hoje considerada uma pintura importante no acervo do Museu de

Arte da Bahia, podendo também ser vista em algumas igrejas barrocas brasileiras.

Abaixo ilustradas, estão em ordem, Continente Africano, Asiático, Europeu e

Americano:

FIGURA 1 - “Alegorias dos quatro continentes” - África
Fonte: https://www.nexojornal.com.br

19 A iconografia, como tal, pode definir-se como a disciplina que se focaliza no estudo da origem e na
elaboração das imagens e das respectivas relações simbólicas e/ou alegóricas. Trata-se de um ramo
que começou a ser cultivado no século XIX em Londres (Inglaterra) e que imediatamente se expandiu
para outros países europeus. Fonte: <https://conceito.de/iconografia>. Acesso em Fev, 2020.

39

https://www.nexojornal.com.br
https://conceito.de/ser
https://conceito.de/iconografia


FIGURA 2 - “Alegorias dos quatro continentes” - Ásia

Fonte: https://www.nexojornal.com.br

FIGURA 3 - “Alegorias dos quatro continentes” - Europa

Fonte: https://www.nexojornal.com.br

40

https://www.nexojornal.com.br
https://www.nexojornal.com.br


FIGURA 4 - “Alegorias dos quatro continentes” - América

Fonte: https://www.nexojornal.com.br

Vejamos, nas palavras de Lilia Schwarcz (2018) descritas na coluna “A

alegoria dos 4 continentes ou como ser para sempre o país do futuro”20 publicada no

Jornal NEXO em 2018, o que a autora pontua sobre cada um dos 4 (quatro) quadros

que compõem essa obra. Comecemos pelo primeiro quadro que retrata o continente

africano. Schwarcz assinala que:

África aparece sentada num grande elefante, devidamente
decorado com tecidos e dourações. A alegoria também está
ricamente adornada e traz uma sombrinha delicada que lhe
protege do sol inclemente de seu continente. Um dos seios
aparece sutilmente delineado. Ela traz na cabeça uma grande
pena e uma coroa, e nas mãos um cetro. Suas calças têm
padronagens típicas, enquanto as sandálias lembram o estilo
romano, trançadas até acima dos calcanhares. Todo o
ambiente é exótico: os pássaros, os animais selvagens, os
macacos e a vegetação que claramente difere daquela de
clima temperado. A impressão é que ela vive num ambiente
com temperaturas elevadas; tanto que a rainha africana porta
poucas roupas diante de um céu azul que perde por vezes sua
tonalidade para o cinza da chuva. Mais na base do quadro,
uma cobra e uma tartaruga aludem à lerdeza e à falsidade do
continente. (SCHWARCZ, 2018)

20 Disponível em:
<https://www.nexojornal.com.br/colunistas/2018/A-alegoria-dos-4-continentes-ou-como-ser-para-semp
re-o-pa%C3%ADs-do-futuro> Acesso em jan, 2020.

41

https://www.nexojornal.com.br/colunistas/2018/A-alegoria-dos-4-continentes-ou-como-ser-para-sempre-o-pa%C3%ADs-do-futuro
https://www.nexojornal.com.br/colunistas/2018/A-alegoria-dos-4-continentes-ou-como-ser-para-sempre-o-pa%C3%ADs-do-futuro


A Ásia, por sua vez,

[...] surge galopando em um camelo adornado, igualmente, de
maneira exuberante. No primeiro plano destaca-se uma
espécie de moringa, quem sabe uma referência a um
continente tantas vezes imaginado a partir de seus desertos. A
alegoria veste uma espécie de roupa de odalisca, mas sem
fendas que permitam vislumbrar partes de seu corpo, e um
turbante na cabeça. Numa das mãos ela traz um longo pito e
na outra uma espécie de porta bandeira, com uma meia lua
misteriosa em sua extremidade. Aliás, tudo no ambiente é
misterioso: os animais (um leão, um pavão, uma zebra e um
cachorro muito fino), mas, sobretudo, os elementos que
denotam uma civilização diversa daquela do “Velho Mundo”.
Diferente da África, que é “pura natureza”, no caso da Ásia,
observamos ao fundo um palacete. No primeiro plano à
esquerda referências à cultura do chá – com bules e objetos
brilhantes, sendo que um deles lembra a forma de uma
lâmpada mágica – dividem espaço com contas de colares e
um móvel com a mesma meia lua, uma almofada e duas
presas retiradas de elefantes. Em destaque está a riqueza do
mármore que vem desse mesmo continente. Já a meia lua é
símbolo do Islão, numa referência à renovação da vida. Ela é
entendida, ainda, como um reflexo do sol,pois não possui luz
própria, mudando de aparência sempre em relação ao astro
solar; a Europa, por exemplo.” (SCHWARCZ, 2018)

No terceiro quadro, em que o continente Europeu é representado, vemos

que:

[...] Europa aparece com cabelos e cor de pele mais claros,
uma coroa vistosa em sua cabeça e montada num cavalo
branco, adestrado. Ela está totalmente vestida, traz um cetro
na sua mão direita e um globo, símbolo da sapiência universal,
na direita. Um obelisco com as marcas do papado destaca-se
bem no centro da pintura, e ao fundo vê-se uma cidade, prova
da urbanização e do progresso vigentes no continente.
Pacotes bem amarrados e barris de madeira mostram os
produtos que circulam pelo rico comércio local. Há muitos
animais na pintura – cachorros, galos, alces, búfalos e bois
–mas chama atenção como estão todos, à exemplo do cavalo
da alegoria, “adestrados”; ou seja, domados pela civilização
que Europa dignifica. Também a natureza parece estar em
“ordem”; o trigo, fonte do pão, que é considerado o alimento
ocidental por definição, destaca-se à direita. Ao chão e à
esquerda notam-se rosas que simbolizam o amor, a alma, a
compaixão e a perfeição. Um céu menos azul, mais temperado
e com manchas dramáticas, completa a pintura. Estado e
Igreja estão aqui bem delineados, e a imagem mostra o
equilíbrio vigente entre os homens, sua civilização e a
natureza. (SCHWARCZ, 2018)

42



E, no quarto e último quadro está a América,

[...] a caçula das alegorias, idealizada a partir de uma indígena
com seu cocar, um papagaio nas mãos e uma arara pousada
na árvore próxima. Pássaros simbolizam fidelidade, e o
papagaio, em especial, foi sempre associado ao continente. É
ave que tem todas as cores dos trópicos; fala, mas não se
sabe o que diz. Diferente das demais, América traz os seios
totalmente à mostra, está descalça, a despeito de pisar numa
espécie de almofada de sisal, ladeada por uma esteira feita do
mesmo material. Ela não se deita ou senta no chão. América
se encontra recostada num banco simples de madeira e é a
única que não aparece na garupa de algum animal de maior
porte. É como se a América estivesse na infância da
civilização, e assim carecesse de bichos maiores, contando
apenas com animais rasteiros: bípedes, pássaros, emas,
patos, um boi, um tatu,um jacaré e uma serpente, pronta para
dar o bote e roubar os ovos de uma ave que sai em revoada.
Perto dela há ainda um “bicho preguiça”, quiçá simbolizando a
leseira do continente. No lugar dos grandes animais figura a
natureza exuberante do local, representada por imponentes
árvores frutíferas como as palmeiras, bananeiras e o cajueiro,
próximo da nativa. Abacaxis, jacas, bananas, melancias, rios
verdejantes (ainda mais, quando comparados com as demais
alegorias), definem a América como um continente projetivo, e
que não conta, ainda, com seus símbolos próprios de
civilização. A pintura também remete a uma natureza virgem,
intocada e sem domesticidade. [...] América estende sua mão
esquerda como se ofertasse (ou se oferecesse) para alguém.
No local para onde ela aponta há uma caixa em forma de
tesouro, com a nova terra sendo definida, alegoricamente,
como um lugar de futuro. Sem edificações, a América contaria
com a maior das naturezas e tesouros recônditos guardados
para serem abertos no porvir. (SCHWARCZ, 2018)

Tomemos as palavras de Schwarcz (2018) com as questões apontadas

por Evaristo (2008) e Benjamin (1987) no início deste eixo, quando estes salientam

que a história tradicional está alicerçada e reflete as dinâmicas de poder instauradas

no tecido cultural. O que se pode constatar nas pinturas é que elas buscam

representar e introjetar uma visão eurocêntrica dos diferentes continentes, reduzindo

suas complexidades a uma única percepção, a percepção do “descobridor”, do

dominador. Essa representação essencialista e colonizante, acaba por destacar uma

visão estereotipada de cada continente - e que coaduna com os interesses do

colonizador - em uma só imagem. São, como a própria obra diz, alegorias, que

buscam caracterizar cada continente e povoar nossa memória a partir de um olhar

fundamentalmente europeu. Sendo assim, essas obras acabam por manter viva uma

43



percepção colonizadora que reforça estereótipos a nós imputados, além de

submeter a Arte, e o artista, a uma espécie de instrumento político à classe

dominante fazendo com que, de alguma forma, a Europa permanecesse sempre no

centro do poder.

É dentro dessa perspectiva que podemos problematizar afirmações de

Walter Benjamin de que “nunca houve um monumento da cultura que não fosse

também um monumento da barbárie" (BENJAMIN, 1987, p. 2-3), em que o autor

destaca que "assim como a cultura não é isenta da barbárie, não o é, tampouco, o

processo de transmissão da cultura.” (BENJAMIN,1987, p. 2-3). Nessa perspectiva,

a obra “Alegorias dos Quatro Continentes” nos permite refletir acerca do modo

como, no processo construção e transmissão da cultura, esses estereótipos vigoram

e se fortalecem, mesmo que de modo subterrâneo, constituindo, a partir dessas

memórias eleitas para se tornarem história, um arcabouço imaginário e discursivo

que definem um modo de olhar, definem o lugar a partir do qual olhamos para nossa

História, bem como para a História da arte, e mais especificamente, para a História

da Dança.

Um outro exemplo dado por Lilia Schwarcz (2019) durante sua fala no

seminário “Memória como Direito” (2019) é a obra “A primeira missa” (1861) de

Victor Meirelles. Trata-se de uma pintura encomendada sobre a famosa carta escrita

por Pero Vaz de Caminha, em que ele descrevia como haviam sido seus primeiros

momentos e impressões no Brasil recém “descoberto”. Dessa imagem emblemática,

cabe salientar que ela habita e alimenta nossas memórias, tendo em vista a

frequência com que aparece nos livros de História, tendo sido até estampada em

selos e moedas brasileiras. Segue a ilustração:

44



FIGURA 5 - “A primeira missa no Brasil”
Fonte: pt.wikipedia.org

Observemos quantas reflexões são possíveis de serem feitas a partir

desta única obra ilustrada acima. Ao observar a imagem, sou visitada pela seguinte

pergunta: “Será que foi assim mesmo?”. Lanço essa questão como provocação para

refletirmos, a partir dos questionamentos trazidos por Schwarz no seminário, sobre o

que encontra-se implicado nessas imagens que foram sendo construídas, - ou

melhor, encomendadas -, ao longo da história do Brasil.

A respeito dessas imagens, cabe dizer que acabam por aferir ao nosso

país uma memória coletiva do que foi e do que é nossa identidade nacional.

Entretanto, cabe questionar o caráter a partir do qual essa memória tornada história

se impõe em nosso imaginário. Defendo, tendo como base as reflexões de Schwarz

(2019), Benjamin (1987) e Evaristo (2008), que o que temos aqui configurado, a

partir desses dispositivos de visibilização histórica, é que trata-se da manutenção de

uma história única, escrita para favorecer discursos e dispositivos de poder que

definem uma certa circulação específica do saber. Essa construção discursiva que

coloca em operação essa história única invisibiliza outros pontos de vista, relega ao

apagamento o olhar e a perspectiva de outros autores envolvidos nesse processo,

como o olhar e a história dos povos que já habitavam esses territórios antes de sua

invasão e seu consequente processo de colonização. Por exemplo, ao nos

depararmos com a obra acima, somos induzidos a acreditar que este foi uma

espécie de “evento”, até mesmo uma “celebração”, haja vista que nela os povos

45



nativos estão representados como meros observadores de uma situação pacífica,

desviando-nos da reflexão sobre a colonização violenta implicada no processo de

invasão dos portugueses à Pindorama e induzindo a introjeção de uma imagem

distorcida de comunhão entre as civilizações. Tal como destaca Kaká Werá Jecupé

(2020):

Quando chegaram as grandes canoas do vento (as caravelas
portuguesas) tentaram banir o espírito do tempo, algemando-o
no pulso do homem da civilização. Dessa época em diante, o
tempo passou a ser contado de modo diferente. Esse modo de
contar o tempo gerou a história, e mesmo a história passou a
ser narrada sempre do modo como aconteceu para alguns,
não do modo como aconteceu para todos. Aqui, a partir desse
método inventado pela civilização, foram resumidos os
principais fatos desse tempo - inventado, mas de ações
humanas reais e, infelizmente, na maior parte das vezes,
cruéis. (JECUPÉ, 2020, p. 74).

Jecupé problematiza aqui o tempo, um tempo que passa a ser algemado

ao pulso da civilização do homem branco. É esse tempo que para ele gera a história.

Jecupé denuncia a história como método inventado pela civilização, posto que ela

resume os fatos de um tempo inventado que mascara ações reais e cruéis ao

mesmo tempo em que algema e invisibiliza outras formas de experiência e de

modos de narrar aquilo que foi vivenciado. Temos, portanto, a tessitura histórica

como um dispositivo que busca solidificar formas de vida em detrimento de outras.

Retomemos o diálogo com Walter Benjamin (1987) em sua afirmação de

que a história é escrita pelos vencedores ou ainda, de que não existe um

monumento à cultura que não seja igualmente um monumento à barbárie, no intuito

de meditar sobre o modo como a arte, ao invés de uma posição crítica, encontra-se

intimamente implicada nessas dinâmicas de poder da tessitura histórica, muitas

vezes reverberando as relações de poder estabelecidas pela cultura, e assim,

seguindo conivente com a barbárie. Vimos como, sob a ilusão de que a história se

constrói sobre “fatos verificáveis” - o que acaba por mascarar a dinâmica de conflito

entre formas de vida que a noção de história traz em seu bojo, ou seja, o fato de que

ela é a construção de uma narrativa que tem como norte a sedimentação de um

discurso de poder -, as produções artísticas são muitas vezes construídas como

forma de reproduzir as relações de poder hegemônicas, contribuindo para a tessitura

de uma história única, sem se ater aos processos de invisibilização próprios desse

46



“monumento à barbárie”. Tal processo de invisibilização e distorção, esse “algemar o

tempo no pulso do homem” acabam por mudar nossa percepção, bem como nossa

relação com a memória e com a temporalidade.

Portanto, as questões levantadas por Schwarcz e trazidas para esta

reflexão, a partir da obras ilustradas, me fazem pensar no quanto a arte, a cultura, e

as suas formas de ensinar-formar, acabam por re-atualizar, de forma acrítica, essa

história única, contada pelos vencedores, o que acarreta que sigam uma lógica

ainda muito eurocêntrica e colonial. Desse modo, o trabalho sobre a memória se

configura sob a dimensão do arquivo, da memória como hábito que emerge dessa

dinâmica cultural e que a faz monumento de barbárie muitas vezes erigida como

verdade incontestável.

Se, tal como salienta Evaristo (2008), navegar nas águas da História, se

tomarmos o exemplo dos historiadores tradicionais, é navegar nas águas da certeza,

dessa memória que se confunde com o hábito, apresentando-se como um passado

monocromático (Beckett), tal fato implica, na visão da autora, que navegar nas

águas da memória é enfrentar as correntezas do mistério, do não provável, do

impreciso, numa espécie de memória que se debruça sobre os restos, sobre aquilo

que desconhecido pede para nascer, pede existência.

2.4. A memória na historiografia da Dança

Respondendo a pergunta feita no sub-eixo anterior, poderia dizer que, no

que condiz a forma com que as memórias são articuladas, as obras antes ilustradas

tem muito a ver com a História da dança e tem muito a dizer de como lidamos com a

História da dança. Assim, buscarei costurar neste sub-eixo algumas questões que

me fizeram associar os modos com que a História do Brasil conta suas narrativas e a

forma com que as memórias são articuladas nas historiografias da Dança no Brasil.

Para começar, gostaria de dizer que tenho ciência de que a discussão

acerca da historiografia tradicional da dança que problematiza uma narrativa linear

dos grandes precursores na busca de novas propostas de historiografia para a

47



Dança tem sido amplamente realizada por artistas-pesquisadoras do campo21,

portanto, não tenho aqui a intenção de aprofundar-me nesta questão em específico,

mas sim de tentar problematizar o fato de que a memória que temos na nossa

historiografia da dança é, por vezes, apresentada como uma memória única,

colonial, estereotipada e universalizante, fundada em uma construção histórica que

privilegia algumas memórias e deixa outras no esquecimento.

Carmi Ferreira da Silva (2012), artista e pesquisadora da dança, diz em

sua tese de mestrado “POR UMA HISTÓRIA DA DANÇA: Reflexões sobre as

práticas historiográficas para a Dança no Brasil contemporâneo" que durante a

leitura de alguns exemplares dos principais livros sobre a História da Dança

produzidos no Brasil, pôde perceber três aspectos importantes na escrita da história,

sendo eles:

1) grande parte das publicações tinha aproximadamente o
mesmo conteúdo e formatação, ou seja, estavam falando das
mesmas histórias de dança (nem dançarinos/coreógrafos
diferentes e nem dados históricos novos/outros) e quase
sempre se organizavam a partir de estilos de dança (balé
clássico – dança moderna alemã – dança moderna
americana); 2) além de conter quase os mesmos dados, os
modos de organização das publicações sugeriam construções
historiográficas muito próximas, se não idênticas, seguindo um
padrão tradicional de livros de História, em que as informações
são colocadas em blocos separados, dando uma ideia de
distanciamento dos eventos, como se eles não tivessem
nenhum tipo de relação, ou ainda o contrário, a proximidade
dos eventos de um bloco de informações sugeriam uma
linearidade na ocorrência dos eventos, dando uma ideia de
causalidade; 3) em alguns destes exemplares, pode-se
encontrar pequenos fragmentos da Dança desenvolvida no
Brasil – quando presente, resumi-se a narrar trechos das
companhias e artistas de balé clássico do Rio de Janeiro ou
São Paulo. (SILVA, 2012, p.13)

Diante destes aspectos percebidos por Silva (2012), podemos constatar

que a historiografia da dança também segue os mesmos modelos utilizados pela

historiografia tradicional no qual a nossa história nacional é construída e contada,

fazendo com que muitas das nossas memórias também estejam subordinadas a

21 Ver referências como: Fabiana Dultra Brito (2008), Rafael Guarato (2010) e Carmi Ferreira da Silva
(2012).

48



referenciais estrangeiros, e na verdade, colonizadores - quase sempre fundados sob

a égide de uma “universalidade” do fazer-pensar a dança.

Silva (2012) nos provoca a refletir sobre o quanto é preciso que nós,

pesquisadoras da dança, nos movamos em direção à problemática da construção

historiográfica na busca de que ela deixe de privilegiar somente uma perspectiva de

nossas memórias, que reflete numa restrição da história da dança ao eixo RIO-SP e

que busquemos caminhos possíveis de (re)des-coberta e desdobramentos dessas

memórias esquecidas que, mesmo que não presentes nos livros, fazem parte desse

tecido desigual que chamamos de Brasil, assim como das danças que em seus

trançados sobrevivem, mesmo que sob a forma do apagamento. Aliás, diante da

pergunta que me fiz no ínicio deste eixo, já respondo a mim mesma que não é

coincidência falarmos tão pouco das danças do eixo Norte do Brasil, ou do Nordeste,

ou das danças afro-brasileiras e das múltiplas danças presentes nas culturas dos

nossos povos indígenas. Nossa historiografia da dança advém de uma herança cuja

historiografia nasce aprisionada, algemada a um modelo que engendra sistemáticos

apagamentos e esquecimentos. Não são só narrativas que são silenciadas, são

formas de vida que escapam ao poder hegemônico, de modo que não é por acidente

que elas se apagam, mas pela potência disruptiva que essas outras formas de vida

carregam em relação ao poder operante.

Fato é que mesmo sendo discutida por diversas pesquisadoras da dança,

como já mencionado, essa historiografia da dança que privilegia somente um ponto

de vista da história, ainda continua a vigorar sistematicamente nas Instituições. Se

atentarmos ao fato de que esse inimigo, como diz Benjamin (1987), “não tem

cessado de vencer” (BENJAMIN, 1987, p.2) é urgente que o campo da dança,

desarticule cada vez mais os resquícios e as violências ainda vigentes em seus

processos formativos e criativos, lançando um olhar crítico sobre as hierarquias de

saberes, memórias e histórias ainda articuladas dentro do campo, para assim

desmontarmos alguns mitos e concepções hegemônicas e universalizantes na

História da Dança, como por exemplo, a ideia do balé clássico ser uma dança

universal ou de que existam danças mais legítimas - social e geograficamente - do

que outras.

49



2.5. Da universalidade à pluriversalidade

A história universal não tem qualquer armação teórica.

Walter Benjamin

Mogobe Ramose (2011), importante filósofo sul-africano, nos explica que

o processo de colonização esteve apoiado em pelo menos dois grandes pilares. O

primeiro é a religião, sob a égide do cristianismo, que objetivava cristianizar todo e

qualquer ser humano da Terra, mesmo que fosse contra a sua vontade, como pôde

ser observado na obra “A primeira missa no Brasil”, de Victor Meirelles. E o outro

pilar se enraíza na idéia filosófica de que “somente os seres humanos do Ocidente

eram, por natureza, dotados de razão” (RAMOSE, 2011, p.7), e uma vez sendo

apontado como único paradigma de racionalidade, tornam-se, modelo universal a

ser seguido. O problema disso é que, para quem não está incluído neste paradigma

de racionalidade, de acordo com a “lógica do colonizador”, como é o caso dos povos

africanos, ameríndios e as mulheres, faz-se então necessário a “catequização”

psicológica e homogeneizante destes corpos. Entretanto, tal como salienta Ramose,

esses corpos não se consideravam subumanos, e portanto, por mais que a história

oficial não considere, eles “lutaram, e continuam lutando, para afirmar seu estatuto

ontológico de seres humanos” (ibid, 2011, p.7). Em vista disso, Ramose destaca que

o conceito de “universal”, bem como a noção de universalidade, é por si só uma

ideia contraditória, pois pressupõe que exista um consentimento comum sobre algo

que pode ser ressaltado em detrimento de outras formas de pensar. O autor nos

convida, então, a nos debruçar sobre a etimologia da palavra “universal” buscando

refletir sobre as próprias incoerências da palavra bem como sobre o modo como a

mesma é utilizada dentro dos campos de conhecimento:

Considerando que “universal” pode ser lido como uma
composição do latim unius (um) e versus (alternativa de...), fica
claro que o universal, como um e o mesmo, contradiz a ideia
de contraste ou alternativa inerente à palavra versus. A
contradição ressalta o um, para a exclusão total do outro lado.
Este parece ser o sentido dominante do universal, mesmo em
nosso tempo. Mas a contradição é repulsiva para a lógica.
(RAMOSE, 2011, p.10, grifo nosso)

50



O conceito de “universalidade” também estaria atrelado ao tempo em que

a ciência compreendia que o cosmos teria um único centro, entretanto, salienta

Ramose que a ciência já ratificou que o cosmos não é dotado de um centro e de

uma periferia, mas sim de pluriversos. A partir dessa constatação, o filósofo

apresenta, como via de solucionarmos a contradição posta na ideia de

universalidade, o conceito de pluriversalidade.

Desse modo, compreender a pluriversalidade, implica partir da ideia de

que, ontologicamente, “o Ser é a manifestação da multiplicidade e da diversidade

dos entes” (RAMOSE, 2011, p.11). Portanto, não só estamos localizados em um

cosmos pluriversal como somos por si só seres plurais, pluriversais. Daí a

importância, na perspectiva apresentada pelo autor, dos olhares pluriperspectivados

como contraponto a ideia de universalidade, mesmidade, homogeneização, bem

como ao epistemicídio que tal noção acaba por favorecer. A pluriversalidade nos

permitiria perceber as múltiplas formas de se ver a mesma coisa, sendo um

importante recurso para nos posicionarmos criticamente diante da busca de poder

por meio da égide da “universalidade”, daquilo “dito e posto” como único.

Fazendo uma correlação com o campo da dança, é fácil constatar que

tanto a palavra “universal” quanto a noção de universalidade permeiam a

historiografia da dança no Brasil e, muitas vezes, o próprio fazer-pensar a

formação-criação em dança. Fato é que essa ideia, tal como destacado por Ramose,

é também reflexo da colonização presente na nossa forma de conceber a

historiografia no Brasil, fazendo com que, na História da Dança, por muito tempo,

grande parte das nossas bibliografias22 até o final do século XX estivessem somente

pautadas em uma história europeia e norte-americana, pouco se debruçando sobre

as nossas memórias de dança no Brasil. Portanto, como salienta Silva:

A História da Dança que se passava a conhecer no Brasil era
baseada nas tradicionais Histórias das Danças construídas
pelos europeus e norte-americanos, importando grande parte
de sua bibliografia desses lugares. Sendo assim, a História da
Dança que começou a ser construída no país foi um reflexo

22 Remeto o leitor às obras de História da Dança: Evolução Cultural (1999), de Eliana Caminada;
História da Dança (1989), de Maribel Portinari; Pequena História da Dança (1986), de Antonio José
Faro; A Dança (1985), de Miriam Garcia Mendes; Dançar a vida (1973), de Roger Garaudy
(Tradução: Antonio Guimarães Filho e Glória Mariani - 1980); História da dança no Ocidente (1978),
de Paul Bourcier (Tradução: Marina Appenzeller - 1987); Ballet: uma arte (1998 - Dalal Achcar).
História da Dança (1964) de Luis Ellmerich; e A Dança Teatral no Brasil (1988) de Eduardo Sucena.

51



das narrativas históricas dessas importações, deixando as
histórias nacionais quase sempre no esquecimento histórico.
(SILVA, 2012, p. 23)

Desse modo, no tocante ao ensino-aprendizagem de dança, me pergunto:

quantos corpos e danças podem estar sendo invisibilizados - ou “adestrados”- a

partir de formações-criações em dança que compreendem a dança a partir de uma

história única? Quantas danças e corpos ficaram - e continuam - no esquecimento

histórico diante de narrativas tidas como universais?

Em algumas das bibliografias23 referentes à história da Dança é constante

a ideia de que, mesmo que a artista da dança queira investigar outros saberes da

dança, é preciso que a mesma estude a técnica clássica, por seu caráter “universal”

e “imortal”, e por ser um tipo de “preparação” ou “base” para qualquer dança. Ao ler

afirmações como estas, penso que, mesmo que estas bibliografias tenham sido

produzidas no século XX, este pensamento sobre a dança ainda vigora nos

processos de formação em dança na atualidade. E a pergunta que se faz urgente

em meu percurso de artista da dança e pesquisadora é: porque, em um país que

abriga tantas danças e culturas diversas, ainda insistimos na universalidade da

“base” de nosso fazer em uma dança europeia alçada à dimensão de tipo ideal?

Trago estes questionamentos que permearam o decorrer da minha

caminhada no campo da dança para tentar inflexionar questões que percebo que

ainda pairam sobre o fazer-pensar a dança, com o intuito de olhar criticamente para

o modo como a historiografia no Brasil é constituída e como esta reverbera nas

narrativas históricas presentes nos processos de formação em dança. Por isso o

sentido de traçar, mesmo que de forma breve, esse paralelo entre os modos de

historiografar as memórias nacionais e da dança, enfatizando, como afirma

Benjamin, a necessidade de escovarmos a história a contrapêlo, de olharmos atenta

e criticamente para as memórias que são articuladas na historiografia da dança de

modo a problematizar e estudar caminhos possíveis para construirmos uma

formação-criação em dança que seja pluriversal, que deixe de registrar o diverso em

um modelo único.

Desse modo, acredito na potência da educação como agente de reflexão

e transformação, por isso, aqui propondo o trabalho da memória como operador de

23 Ver referências como: História da Dança e do Ballet (1962 – Adolfo Salazar – Portugal), Pequena
História da Dança (1986 - Antonio José Faro) e Ballet: uma arte (1998 - Dalal Achcar).

52



movimento para a nossa historiografia, bem como para os processos de

formação-criação em dança. Pois, como nos diz Paulo Freire (2019):

Somos seres no mundo, com o mundo, e com os outros, por
isso seres da transformação e não da adaptação a ele. Não
podemos assim renunciar à luta em favor do exercício de
nossa capacidade e de nosso direito de decidir, e de optar, de
romper, sem os quais não podemos reinventar o mundo. É
neste sentido que me parece de fundamental importância a
insistência sobre a compreensão da História como
possibilidade e não como determinismo. É impossível entender
a História como tempo de possibilidade sem o consequente
reconhecimento do ser humano enquanto ser da decisão, da
ruptura, da opção sem cujo exercício não há como falarmos de
ética. (FREIRE, 2019, 37, grifo nosso)

Coaduno com o pensamento de Paulo Freire quando ele marca a

necessidade de compreender a história enquanto possibilidade e não como

determinismo. Trata-se de uma valiosa provocação para pensarmos sobre a

memória como direito, assim como sobre o trabalho da memória como função

poética que nos permite reinventar novas formas de vida e de dança frente ao

determinismo da história única que se quer universal sob o peso da exclusão

mascarada. Penso então na memória como uma (po)ética que implica a mobilização

de um corpo-memória que por sua vez possibilita a abertura e reinvenção para o que

se desconhece. Esse trabalho permitiria aos estudantes de dança lançar um olhar

para a memória que trazem no corpo e que pode abrir um horizonte de

possibilidades, principalmente quando ela tangencia o desconhecido e a reinvenção

tal como vimos em relação ao corpo-memória e à memória involuntária, para

construirmos histórias das danças numa perspectiva pluriversal, nos implicando

numa formação-criação em dança(s) que compreenda que todo corpo tem o direito

de ter suas memórias reconhecidas, suas histórias implicadas no processo de

aprendizagem.

Chimamanda Ngozi Adichie, em seu livro “O perigo de uma história

única”, reafirma que a história única está sempre atrelada às dinâmicas de poder,

sendo esse poder uma espécie de habilidade, cínica convém dizer, “não apenas de

contar a história de outra pessoa, mas de fazer que ela seja sua história definitiva”

(ADICHIE, 2019, p.23), seja seu único modo de olhar determinada coisa. O

problema da história única é que ela cria estereótipos, e o problema com os

estereótipos, tal como salienta a autora, “não é que sejam mentira, mas que são

53



incompletos. Eles fazem com que uma história se torne a única história” (ADICHIE,

2019, p. 26). Sendo assim, retomo a crítica sobre a dimensão que a história da

dança clássica europeia tomada como base universal não só em nossa escrita

historiográfica da dança como também de nossos processos formativos é também

uma dinâmica de poder consolidada pela via de discursos hegemônicos que

invisibilizam outras formas de saber em dança, bem como de outras formas de

conceituar e mobilizar o corpo que dança. A manutenção dessa pretensa

universalidade que insiste em ancorar a construção dos saberes na dança acaba por

invisibilizar ou normatizar produções e experiências marcadas pelo desvio do

recorte, e acaba também por tolher a pluralidade de danças e manifestações

culturais brasileiras. Uma pretensa universalidade que mais funciona, como nos

coloca Adichie, como uma história única, vista a partir de uma única lente, e que

constantemente, nos processos de formação-criação em dança, se torna a única

forma não só de analisarmos a história da dança no Brasil como também de

experienciarmos a nós mesmos como sujeitos dançantes, nos limitando o olhar para

apenas uma perspectiva. E como nos diz Silva (2012):

Não se pode colocar todos os fatos e pontos de vista numa
única escrita. São muitas e diferentes as perspectivas de
análise de um mesmo evento, ou das diversas relações
existentes no fato histórico, apontando para muitas leituras.
Porém, assumir um único ponto de vista como uma verdade
histórica inquestionável pode torná-la insuficiente e incoerente.
Um ponto de vista pode explicar a ocorrência do fato. Vários
pontos de vista podem enriquecer, aprofundar e elucidar
questões outras que não foram sequer levadas em
consideração.  (SILVA, 2012, p. 29)

Assim, tendo como base o que viemos desenvolvendo, considero a

memória como direito o exercício de uma possibilidade não só de conhecermos as

diversas histórias que permeiam os corpos dançantes, mas também de

problematizarmos o trabalho da memória como ação (po)ética no processo de

ensino-aprendizagem em dança, a fim de construir uma formação-criação

pluriversal.

Se retomarmos o que foi desenvolvido no primeiro eixo-norte deste

trabalho, veremos que nossos corpos carregam em si memórias de mundos vividos

e possíveis, bem como de um vir a ser, ainda desconhecido. De modo que podemos

lançar uma aposta de que o corpo, por mais que tenha sido “adestrado” por

54



memórias únicas e colonizadoras, é um rio de sabedorias correntes, um rio que

podemos adentrar, indo em direção a seu fundo, ainda que ele não seja visível e

facilmente tangenciado e demarcado. Desse modo faz-se necessário considerar a

memória não como um arquivo de técnicas ou bagagens que carrego e acesso

dependendo da conveniência, mas como trama que se tece entre lembrar e

esquecer. É nesse contexto que podemos entender afirmações como a de Isabelle

Launay de que temos que lidar de forma crítica com a “memória que a dança tem de

si mesma” (LAUNAY, 2013, p.91) nos interrogando sobre seus esquecimentos.

Afinal, como nos conta SILVA (2012):

A escrita da Dança no Brasil parece ter ficado no
esquecimento histórico. Pouco de sua trajetória foi escrita,
principalmente devido ao desinteresse dos poderes públicos
em relação à memória e dos pesquisadores em relação à
pesquisa nesta área. A História da Dança brasileira parece
estar escrita no seu próprio “recurso” de expressividade, o
corpo brasileiro. Talvez através destes corpos dançantes as
histórias das danças desenvolvidas neste imenso país possam
ser (re)construídas. (SILVA, 2012, p. 22, grifo nosso)

De modo que se faz necessário um olhar crítico acerca desta

(re)construção no fazer formativo-criativo, apostando na possibilidade da (po)ética

da memória como um operador de histórias pluriversais. Uma poética da memória

que, como diz Manoel de Barros na epígrafe, precisa pressupor uma ética. Uma

ética que legitime as subjetividades, os direitos e as histórias, pois, como diz

ADICHIE (2019),

As histórias importam. Muitas histórias importam. As histórias
foram usadas para espoliar e caluniar, mas também podem ser
usadas para empoderar e humanizar. Elas podem despedaçar
a dignidade de um povo, mas também podem reparar essa
dignidade despedaçada. (ADICHIE, 2019, p. 32)

Assim, considerando as histórias e vasculhando o que foi esquecido,

penso que essa (po)ética da memória, articulada à noção de memória como um

direito, pode ser um dispositivo articulador de possibilidades, de pluriversos. Ou

como diz Lilia Schwarz (2019), um articulador de perguntas. Um dispositivo que nos

possibilita fazer perguntas ao passado sobre questões que os corpos dançantes se

fazem no presente. Um dispositivo gerador de movimento, e que por sua natureza,

55



abriga o movimento em si. Um dispositivo de reatualização/reinvenção de memórias,

que se debruça sobre esquecimentos e apagamentos da memória social da dança, e

das nossas memórias nacionais e coletivas. Um dispositivo para se construir e

atualizar constantemente as nossas histórias das danças, para que se torne possível

delinearmos caminhos poéticos-políticos para a formação-criação em dança

pluriversais.

56



57



3. EIXO-NORTE
MEMÓRIA ENQUANTO FABULAÇÃO

58



3.1. A poética da memória na fabulação

Tudo o que não invento é falso

Manoel de Barros

Meu corpo tem me dito muitas coisas. Tem me dito que pisar forte no

chão é a única forma de seguir firme no caminho. Aterrar. Que tempos como esses

pedem um constante acordo com a terra, um contínuo semear. A dança me ensina a

ficcionar, por meio da encarnação de memórias de outro lugar, daqueles que viram

de perto aquilo que não coube no meu olhar. Sabedoria do céu, do sol, do rio, do

sonho, do ar. É preciso respirar. Pela sola. Pelos dedos. Pelos pêlos. Um incessante

acordar. Dançar como minha avó Samaúma dança ao luar. Dançar para alcançar,

para descobrir, para reinventar, para afugentar, para não deixar o céu desabar.

Um dia meus olhos viram minha avó Juçara balançar. Seus pés,

(re)vestidos de tempo, giravam e giravam sem parar. Enquanto dançava, ela me

dizia que tudo tem seu tempo e seu lugar. Não sei se entendi aonde ela queria

chegar, mas tenho suas palavras em mim vivas, a me movimentar. Seu cheiro úmido

inebria meu corpo e me faz dançar, cantar, tecer, contemplar. Resgata da coluna os

mistérios que há tempos são guardados lá. Cervical, toráxica, lombar, cauda. Me

ponho a marabaixear. Coração, pulmão, fígado, estômago, baço, rins. Carimbolar.

No outro dia, quando o sol acorda, faço uma roda para escutar. Escutar

atenta o que a anciã tem a falar. Um abraço, um aconchego, um afagar. Desejo

habitar. Habitar a terra, a água e o ar. Um incessante acordar. Negociar. Deixar-se

afetar pelo rio-mar. Pelas barrentas águas que correm a circundar. Quem nunca viu

o rio Amazonas jamais irá se encantar. Jamais irá compreender a força do povo que

nasce e dança por lá. A força que vem do rio-mar. Do estrondar da po-ro-ro-k.

Farejar e tatear, é o que minhas mãos, pequenas e grossas, gostam de

inventar. Batucar. Entrelaçar. Entrelaçar corpos ao dançar. Entrelaçar quem veio

antes com quem ainda virá. Da samaúma até o devir-sabiá. Poder viajar entre os

ossos, a fáscia, as veias e conversar com quem encontrar. (Re)conhecer aquilo que

já teve gosto de piramutá. Sentir no baixo ventre os ciclos do luar. E mover. Celebrar.

Circular. Criar. Ficcionar. Fabular.

59



Diante das reflexões dos eixos-norte anteriores, proponho, neste último, a

reflexão sobre a memória enquanto fabulação, na tentativa de desenhar um caminho

poético-político possível para a formação-criação em dança(s) relacionada às

questões colocadas até aqui. Para isso, busco refletir sobre a fabulação a partir do

diálogo com Conceição Evaristo (2017), mais especificamente a partir do seu livro

“Becos da Memória”, e com Christine Greiner (2017), através do conceito de

fabulação delineado no livro “Fabulações do corpo Japonês e seus microativismos”

nas seções “Sismografias de corpos e imagens”. Por fim, descrevo o processo de

experimentação videográfica de “Tábua de Maré” como forma de estabelecer

diálogos possíveis com as reflexões deste trabalho acerca da formação-criação em

dança(s).

3.2. Ficções da memória

Toda história é sempre sua invenção.

Qualquer memória é sempre uma invasão do vazio.

Leda Martins

“Invento para cobrir os vazios de lembranças transfiguradas". É assim que

Conceição Evaristo introduz a construção da obra “Becos da Memória” que diz ser

“uma criação que pode ser lida como ficções da memória” (EVARISTO, 2017, p.11).

A narrativa do livro nasceu entre 1987 e 1988, porém só foi publicada depois de

quase 20 anos, em 2006. Evaristo (2017) diz que “Becos da Memória” foi sua

primeira experiência de ficcionar um texto “con(fundindo)” escrita e vida, ou melhor,

escrita e vivência que, em diálogo, criam o que a escritora chama de “escrevivência”.

Escrevivência, segundo Conceição Evaristo em entrevista ao acervo

Leituras Brasileiras24, é a narrativa de uma vida intimamente relacionada à realidade

do povo negro no Brasil - ao seu cotidiano, as suas memórias, as suas experiências,

suas subjetividades -, e que portanto é uma forma de escrita literária que possibilita,

àqueles que lutam para serem escutados, para terem seu direito à memória,

escrever a sua própria história. Logo, Conceição Evaristo traz a concepção de uma

escrita que possibilita restituir memórias que foram destituídas pela historiografia

tradicional, abrindo caminhos para a construção de outras “experiências históricas”

24 Disponível em: <https://youtu.be/QXopKuvxevY> Acesso em Jan, 2021.

60

https://youtu.be/QXopKuvxevY


para o país, e que portanto, diante da destituição, do esquecimento, faz da ficção

parte do seu processo de criação. Deste modo, a autora declara que inventa

mesmo, sem pudor nenhum, aliás afirma que mesmo as histórias reais são

inventadas quando contamos, pois, para a escritora, entre o acontecimento e a

narração, existe um “espaço em profundidade”, espaço esse em que “explode” a

ficção.

Em síntese, “Becos da Memória” é um romance memorialista que narra a

história de uma favela que não existe mais. Protagonizado por personagens que

habitam as periferias - sociais e geográficas - como moradoras de favelas,

prostitutas, mulheres em situação de rua, desempregadas, lavadeiras, entre outras,

Conceição Evaristo traz para a leitora uma outra perspectiva daquela conferida a

esses grupos sociais, comumente marcados por estereótipos e subalternização e,

sem perder a complexidade e a dureza da realidade, traz para a narrativa seus

desejos, amores, percepções de mundo e suas vozes. Um verdadeiro pluriverso

ficcional, composto por “homens, mulheres, crianças que se amontoaram dentro de

mim, como amontoados eram os barracos da minha favela” (EVARISTO, 2017,

p.17).

Desse modo, penso que a Conceição Evaristo (2017), em sua grandeza

literária, nos traz questões muito importantes. Primeiramente destaco a urgência

poética-política que a ficção é para Evaristo que, alimentada pelo desejo de

(re)construir memórias “esfaceladas” e perdidas, posto que não se encontram

disponíveis no tecido social em função da violência silenciadora do vencedor, assim

como atravessada pela impossibilidade de resgatá-las dentro da História, propõe a

ficção como um caminho possível de (re)construção. Assim, fazendo um pequeno

paralelo com as discussões colocada no segundo eixo-norte deste trabalho que

busca articular a memória como um direito no campo da Dança, penso que, através

do corpo, do corpo-memória, podemos também, assim como Conceição,

(re)construir memórias que não estão disponíveis no tecido da história da Dança,

articulando assim a ficção como um dispositivo inventivo de histórias pluriversais, de

modo que estas possam contribuir com as reflexões acerca do nosso olhar sobre as

danças implicadas nos processos formativos-criativos em danças.

Outra questão importante de ser destacada para essa discussão e que

nos ajudará a pensar a fabulação como ação poética e política diz respeito ao fato

de que Evaristo a concebe como “espaço de invenção” que se localiza entre o

61



acontecimento e a rememoração, entre a vivência e o momento que se narra. De

modo que esse “espaço de invenção”, que é uma espécie de porta, de fenda, de

limiar, acaba por mobilizar uma maneira de encarnar a própria experiência a partir

dessa liminaridade em que o ficcionar é ação poética/política para engendrar novos

modos de existência, novas memórias, novas histórias.

Freud destaca que os mecanismo implicados no lembrar “evidenciam o

aspecto lacunar da memória, em que as rememorações são da ordem da ficção”

(FERRARINI & MAGALHÃES, 2014, p. 114), portanto, esta lacuna, ou este “espaço

em profundidade” como coloca Evaristo (2017), é o espaço no qual a ficção

acontece, onde ela se torna possível. Esse lacunar implicado na rememoração é o

espaço a partir do qual pode-se ficcionar a partir das próprias reminiscências, a

partir do próprio corpo-memória que na descoberta do ainda não nascido, possibilita

a fabulação de outros mundos possíveis.

62



3.3. Fabulações da memória

Ao testar movimentos desconhecidos, que nos
escancaram à alteridade ao invés de imunizá-las,
as fabulações afloram com mais intensidade.

Christine Greiner

A fabulação é discutida por Christine Greiner (2017) em seu livro

“Fabulações do Corpo Japonês e seus microativismos”. Nas seções “Sismografias

de corpos e imagens”, a autora propõe pequenas intervenções ao final de cada

capítulo para evidenciar que as discussões acerca dos diálogos com o Japão não

podem ser interpretadas enquanto resultados, mas sim enquanto agenciamentos

movidos pela “urgência de confrontar identidades congeladas e suas políticas

identitárias caducas” (GREINER, 2017, p.12). Atuando metaforicamente como um

sismógrafo25, um detector de movimentos e de suas reverberações, Greiner discute

a potência da fabulação enquanto estratégia de enfrentamento dos automatismos e

dos modelos instituídos, nos convidando a perceber a alteridade como um processo

que possibilita a “invenção de si num fluxo contínuo, para sempre inacabado, tendo

como ponto de partida a empatia e não mais a dicotomia eu e o outro” (GREINER,

2017, p. 12).

Nesse sentido, o que se coloca em operação aqui é o convite para se

pensar as coisas - sejam elas corpos, imagens, conceitos, indivíduos - não enquanto

coisas substantivas, categorizadas ou dadas a priori, mas enquanto processos, o

que implica em “pensar algo enquanto está se produzindo” (GREINER, 2017, p.41).

Este modo de perceber a vida mergulha na perspectiva de pensar o mundo a partir

de seus processos, a partir da compreensão de que “realidades são sempre fluxos”

(GREINER, 2017, p.12), pois não existem gavetas para abrigarmos nossos

processos, o rio continua correndo e se modifica a cada momento. Por exemplo, se

articularmos essa questão apontada por Greiner às questões desenvolvidas ao

longo do primeiro eixo-norte deste trabalho, podemos constatar que pensar que o

corpo não tem memória, mas que ele é memória, implica nos atentar para esse

caráter processual, para o fato de que o rio continua a correr, a fluir, nos

25 Sismógrafo é um aparelho que detecta os movimentos do solo, incluindo os gerados pelas ondas
sísmicas. Fonte: <https://pt.wikipedia.org> Acesso em Março, 2021.

63

https://pt.wikipedia.org/wiki/Onda_s%C3%ADsmica
https://pt.wikipedia.org/wiki/Onda_s%C3%ADsmica


atravessando, nos transformando, nos “deformando”. Trata-se, como salientou

Grotowski, do fluxo do rio de nossas vidas. Assim, pensar a memória como poética,

e a fabulação como seu operador, nesta perspectiva processual, na qual

consideramos a realidade em seu fluxo incessante, implica problematizar que “não

existe um sujeito fundador separado de outros sujeitos e objetos” (GREINER, 2017,

p.42), o que acarreta, portanto, em abalar as dicotomias entre corpo e objeto, eu e o

outro, teoria e prática, já que estas deixam de ser pensadas enquanto categorias e

passam a ser vistas enquanto movimento.

Tal como salienta Greiner :

Trata-se de deixar de pensar as ideias como formas para
pensá-las como movimentos. Em outras palavras, é como se a
ideia deixasse de ser pensada para tornar-se um fazer pensar.
Isto implica em admitir que a teoria é uma prática de invenção
e criação. Se a prática não se opõe à teoria, o conhecimento
sobre algo é também sempre construído na ação, nem antes,
nem depois. Por isso a dicotomia entre teoria e prática também
se apresenta ineficiente e sem qualquer fundamento. Teoria é
uma prática criadora que aciona relações e opera sem se
reduzir a substâncias e essências. (GREINER, 2017, p.42)

Sendo assim, a fabulação, segundo Greiner, se constitui como uma ação,

como prática criadora, já que a separação entre teoria/prática, mente/corpo se vê

abalada.

Acionada pelas vias da emoção e potente para “criar deslocamentos,

inventando modos distintos de ver e sentir a vida” (GREINER, 2017, p.73), a

fabulação é constantemente estudada pelos campos da Filosofia e da Literatura, a

partir de autores como Deleuze26, Bergson27, e como vimos, também por Conceição

Evaristo (2017).

27 Henri-Louis Bergson (1859 - 1941) foi um filósofo, filho de um imigrante judeu de origem polonesa,
nasceu em Paris. A filosofia de Bergson se constrói sobre quatro noções fundamentais às noções de
duração (durée), memória, impulso (élan) vital, intuição. Fonte:
<https://www.ufrgs.br/corpoarteclinica/?page_id=58> Acesso em Março, 2021.

26 Giles Deleuze (1925-1995) foi um dos maiores pensadores do século XX. Sua obra é repleta de
conceitos inovadores que se entrecruzam para criar mais do que uma teoria, uma postura de vida.
Através da releitura absolutamente original de autores como Bergson, Nietszche, Espinosa Proust,
entre outros, Deleuze foi capaz de romper com o pensamento hegemônico e suas ideias atravessam
as artes, a psicanálise, a filosofia, a psicologia, a literatura, o cinema. Fonte:
<http://conexoesclinicas.com.br/deleuze-obra-completa-para-download/> Acesso em Março, 2021.

64



Erin Manning28, inspirada pela filosofia deleuziana e citada por Greiner,

vem discutindo a fabulação enquanto um ‘poder do falso’ na medida em que a

fabulação nunca busca interpretar algo dado ou tentar explicá-lo, mas abrir

caminhos para outras relações, cavar espaços possíveis de invenção. Entretanto, é

imprescindível destacar que não se trata, na fabulação, de uma mentira deliberada

ou de uma tentativa de burlar a realidade, mas sim de mediar os significantes que

nos habitam, “impedindo que objetos, acontecimentos, sujeitos e imagens

apresentem-se tal e qual, ou que sejam definidos por uma essência imutável”

(GREINER, 2017, p.74) permitindo, assim, que o encontro dessas percepções sejam

pistas para a imaginação. Greiner nos alerta que a fabulação se dá por processos

imaginativos que se constituem a partir do constante diálogo com os ambientes que

nos atravessam, partindo de um “gatilho de percepção” e se movendo na direção de

provocar “desestabilizações nos padrões habituados” (GREINER, 2017, p.74),

engendrando assim outras possibilidades de ação. Sendo assim, a fabulação não só

permite a ficção enquanto uma possibilidade concreta como também provoca

movimentos desestabilizadores no trânsito entre corpo-mente-ambiente, gerando

“outras multiplicidades de movimentos-imagens-pensamentos em um fluxo

incessante” (GREINER, 2017, p. 74). E a consequência, principalmente política,

dessas ações:

é a emergência de movimentos que nos ajudam a reconhecer
que em uma instância primária da vida - a despeito dos
biopoderes que nos afetam o tempo todo - somos geradores
de diversidade e de microativismos. (GREINER, 2017, p.74)

Em “Sismografias de corpos e imagens III - A alteridade como estado de

criação”, Greiner nos fala sobre sua busca por compreender o modo como a

alteridade pode impactar os processos de criação, salientando que nos estudos e

pesquisas diversas sobre a alteridade e suas implicações políticas, incluindo os

estudos culturais e decoloniais, o corpo ainda aparece como um mistério nesse

processo, na medida em que não é compreendido como um organismo que constrói

suas próprias percepções, pensamentos, metáforas, fabulações. Grande parte disso

28 Erin Manning é professora da Faculdade de Belas Artes da Universidade concordia (Montreal,
Canadá). Ela também é fundadora do SenseLab (www.senselab.ca), laboratório que explora as
intersecções entre a prática da arte e a filosofia através da matriz do corpo sensorial em movimento.
Fonte: <http://erinmovement.com/> Acesso em Março, 2021.

65

http://www.senselab.ca/


se dá pelos dispositivos de poder que “agem profundamente na constituição do

conhecimento e das crenças acerca daquilo que somos, do que se reconhece (ou

não) como outro, assim como, na constituição de juízos de valor” (GREINER, 2017,

p 123). No entanto, a arte tem sido um caminho possível para se desarticular esses

dispositivos de poder, acionando assim uma alteridade que engendra outros modos

de pensamento/movimento no processo de criação. Como diz a autora:

Pode-se considerar que a experiência da alteridade que lida
com tudo aquilo que não é o mesmo (com um estado outro,
acionado por algo, alguém, alguma circunstância ou ideia
diferente) constitui-se como um dos nossos principais
operadores de movimento. É o próprio Damásio quem explica
que o comportamento pessoal e social acontece junto com a
constituição de teorias das próprias mentes e das mentes dos
outros. Teoria, nesse contexto, significa um complexo de
leituras que o corpo (incluindo o cérebro, mas sem se restringir
a ele) faz de si próprio, dos ambientes e de possíveis
compartilhamentos. Ao marcar a imagem da diferença, o corpo
se disponibiliza à mudança e ao teorizar, já se coloca em
movimento. O que a arte faz - ou aquilo que pode fazer quando
não está subserviente aos dispositivos de poder - é radicalizar
esta prontidão, fazendo da alteridade um estado de criação
(GREINER, 2017, p. 124).

Desta forma, pensando na alteridade como um estado de criação, Greiner

argumenta que passamos a adentrar a micropolítica. Em “Sismografias de corpos e

imagens VI - Microativismos em ação”, a autora defende a urgência de pensarmos

as micropolíticas como possível caminho para fabularmos outras formas de

existência. Nesse viés, a micropolítica não pode ser compreendida como um

movimento menor ou um gesto pequeno, mas como uma ação de “chave menor”

que ao ser acionada possibilita novas experiências, novos caminhos. Portanto, não

se trata de uma questão de menor importância dentro do sistema, mas de algo que

ao ser uma chave menor engendra possibilidades naquilo que “não se constitui

como algo já estabilizado ou dado a priori”, (GREINER, 2017, p.52) pois, “trata-se de

uma aptidão para gerar ativações” (GREINER, 2017, p. 152).

Conectada com conceitos e ideias que se articulam com um pensar-fazer

processual e que buscam desestabilizar pensamentos hegemônicos dados a priori,

Greiner reforça que o que lhe interessa - que também é o que nos interessa aqui - é

pensar “o modo como estes movimentos ocorrem a partir da transformação da

66



alteridade em um estado de criação” (GREINER, 2017, p.152), o que, para a autora,

pode ser chamado de fabulação.

Fabular, na construção de Greiner, nunca pode ser tomado como algo

dado, mas como um estado corporal que opera acionando movimentos

desestabilizadores, que por sua vez ativam as memórias, afetos e assinaturas,

sempre aberto à múltiplas associações. Além disso, o corpo político produzido pela

ação fabuladora também se constitui enquanto um “corpo errante, em contínua

despossessão de suas determinações, e aberto à mudanças” (GREINER, 2017,

p.52). Nesse sentido:

[...] a fabulação também poderia ser pensada como um
procedimento de desamparo cognitivo que, ao expor o corpo a
um processo de des-identificação ou desfazimento, ativa o
fluxo da vida comum. (GREINER, 2017, p. 153)

Assim, a fabulação se faz um dispositivo que, aliado às problematizações

discutidas nos eixos-norte anteriores, podem se constituir enquanto proposições

formativas-criativas, pois atua, poeticamente, na descoberta de territórios da

memória, da imaginação, do sonho, da ficção, nos convocando a transformar a

alteridade em capacidade de sonharmos coletivamente, de fabular mundos

possíveis, histórias e realidades outras, pois fabular é, portanto, um ato político.

Em busca de experimentar a fabulação como processo de criação em

dança, bem como do vídeo como articulador de possibilidades ficcionais, de

invenção de outros mundos possíveis, de imagens outras, mergulhei em um

processo de investigação videográfica, que aqui estamos denominando de

improvisação videográfica em dança, como forma de tentar articular poeticamente as

questões discutidas neste trabalho e sonhar outras memórias possíveis.

67



68



TÁBUA DE MARÉ

69



70



71



O processo de criação de “Tábua de maré” foi se realizando juntamente

com o processo de pesquisa e escrita deste trabalho, sendo constantemente afetado

por cada palavra, cada pensamento, cada memória aqui colocada. E, tal qual a

memória, essa experiência foi também atualizada a cada vez que se transformava

em poemas, imagens, sons, texturas, movimentos.

Tábua de maré, portanto, é uma experimentação videográfica a partir das

reflexões aqui colocadas, mas que não pode ser compreendida como uma ilustração

que busca comprovar em vídeo as questões discutidas teoricamente na escrita, pelo

contrário, esta experimentação é parte do processo de escrita-criação-reflexão que

constantemente alimenta a camada formativa deste trabalho. Desse modo, os

eixos-norte anteriores estão imbricados neste processo de criação enquanto

“espaços em profundidade”, enquanto portas possíveis que me permitem adentrar

poeticamente o campo da fabulação. Portanto, ‘Tábua de maré’ é uma reverberação,

uma continuidade das reflexões e articulações feitas aqui.

O processo de experimentação teve início com a (re)leitura dos meus

diários de bordo, feitos desde de 2017, ano em que a urgência de pesquisa em torno

do tema da memória foi aparecendo em minhas investigações artístico-docente. Ao

me debruçar sobre os escritos, fui cartografando algumas frases, palavras, poemas,

desenhos e pensamentos sobre o tema - os quais chamei de “memórias à granel”.

As “memórias à granel” são escritos e desenhos oriundos de experiências que tive

no decorrer destes 4(quatro) anos e que, de alguma forma, ainda reverberam no

meu pensar-fazer artístico, por isso, esses desenhos e pensamentos se fazem

presentes ao longo deste trabalho. Tratam-se de reflexões geradas através de

seminários, aulas, residências, processos de criação, contemplações,

improvisações, planejamentos, leituras e afins e que foram aos poucos

transformando essa pesquisa, consolidando o que ora se apresenta.

Após esse primeiro momento, iniciei uma outra cartografia, agora em

relação as imagens que produzi durante esses anos também, principalmente os

materiais videográficos gravados ao longo de minhas viagens a Macapá e Santarém.

O nome “Tábua de Maré” surgiu na mais recente viagem que fiz a

Macapá, em que, assistindo ao jornal local, percebi que todos os dias passavam

informações sobre a Tábua de Maré do Rio Amazonas que banha o estado,

chamado, segundo a tabela de marés e solunares29, de Ponta do Céu.

29 Disponível em <https://tabuademares.com/> Acesso em Jan, 2021.

72



Tábua de Maré são previsões sobre os movimentos de oscilações dos

níveis do mar e dos rios, oscilações que estão diretamente relacionadas à atração

do sol e da lua sobre as águas. Em poucas palavras, a Tábua de Maré é uma

espécie de ‘régua’ que mede quando a maré desce e quando ela sobe, o que auxilia

principalmente a prática da pesca, atividade muito importante na região Norte.

Diante disso, o processo de pesquisa desta experimentação buscou operar

metaforicamente com a imagem dessa tábua, dessa “régua” enquanto um medidor

do movimento das águas, enquanto uma espécie de sensor que percebe quando o

rio está vazando, enchendo ou quando está em estado de poporoka30. Assim, na

tentativa de deslocar essa imagem para o corpo, a próxima etapa do processo foi

sendo construída a partir da ação de perceber-se corporalmente enquanto essa

‘tábua de maré’. Dançar as oscilações das águas, vazar, encher, pororocar. Ser

corpo-tábua, corpo-maré, maresia. Fiz algumas improvisações com essa

investigação como norte, e fui aos poucos pensando que esses três movimentos da

maré: vazante, cheia e pororoca poderiam ser pontes de diálogos com os três

eixos-norte deste trabalho e também pistas para a criação do vídeo.

30 Pororoca ou Mupororoca é a forma como são denominados os macaréus que ocorrem na
Amazônia. Trata-se de um fenômeno natural produzido pelo encontro de um rio caudaloso com as
águas oceânicas durante o início da maré enchente. Pororoca origina-se do tupi poro'roka, que é o
gerúndio do verbo poro'rog, «estrondar». Fonte: <wikipedia.org> Acesso em Fev, 2020.

73

https://pt.wikipedia.org/wiki/Macar%C3%A9u
https://pt.wikipedia.org/wiki/Amaz%C3%B4nia
https://pt.wikipedia.org/wiki/L%C3%ADngua_tupi
https://pt.wikipedia.org/wiki/Ger%C3%BAndio
https://pt.wikipedia.org/wiki/Pororoca


74



75



Minha relação com o vídeo é muito recente, na verdade começou durante

o momento em que foi decretada a pandemia de Covid-19, na tentativa de encontrar

outros modos de fazer-pensar a dança e movida pelo desejo de estar em processo

de criação. Assim, surgiram os trabalhos “saliva no céu”31, “a-temporal”32, “fresta”33 e

“ursa34”, processos de criação que me instigaram a querer investigar cada vez mais

este modo de fazer artístico. Fato é que, desde “saliva no céu”, minha primeira

experiência no campo do audiovisual, o processo de criação e montagem do vídeo

se mostrou para mim como uma espécie de improvisação, como um modo de

perceber a ilha de edição como um espaço possível, como um espaço em

profundidade, como diz Conceição (2017), para mergulhar na fabulação, na qual as

relações se fazem durante o fazer. Talvez por ser mais improvisadora do que editora

de vídeo, compreender as relações entre a improvisação e a montagem videográfica

foram caminhos com os quais mais me identifiquei, com o qual percebi que o

processo fluía.

Daniela Guimarães35, artista da dança, em seu texto “Algumas afinidades

entre o vídeo e a improvisação cênica” fala exatamente sobre essa relação entre o

modo de compreender o vídeo e as questões videográficas e a improvisação cênica.

Para a autora o termo ‘video’, sem acento, do latim ‘videre’, ‘eu vejo’, é uma pista

muito valiosa para começarmos a pensar que o vídeo em sua essência é, portanto,

um ato do olhar. Como diz a autora:

o vídeo pensado como ato de olhar, como um estado presente
em processo no tempo, apresenta-se justamente à maneira
com que se processam as ações improvisacionais na cena,
durante o acontecimento. Não é algo passado ou futuro, mas

35 Nascida em Araxá, Minas Gerais, Daniela Guimarães é artista da dança, improvisadora, cineasta,
pesquisadora e professora da Escola de Dança da Universidade Federal da Bahia (UFBA).
Professora do PPGDAN-Programa de Pós-Graduação em Dança e do PRODAN - Mestrado
Profissional em Dança da UFBA. Coordenadora de Ações Artístico- Acadêmicas da Escola de Dança.
(2020/22). Fonte: < https://www.corpolumen.com/bio> Acesso em Fev, 2021.

34 “Ursa” é uma videodança em homenagem a minha tia, matriarca da família que, em 2020,
atravessou os tempos e encantou. Trabalho criado em março de 2021.

33 Videoarte produzida durante a “Oficina Experimental de Fotografia e Vídeo: narrativas entre o
público e o privado", disciplina ofertada como Formação Livre - UFMG.

32 Trata-se de uma videodança sobre territórios. Sobre [não]pertencimento. Uma cartografia das
texturas dos espaços-tempos que abrigam e habitam os corpos. A-temporal é uma videodança que
atravessa tempos, espaços e performatividades. Um temporal de identidades e territórios, que
carrega memórias atemporais e em constante devir. Trabalho produzido durante a disciplina de
“Dança Contemporânea III: videodança” em parceria com as artistas Joicinele Alves e Dianna Denner.

31 Videodança inspirada no poema “Para seguir” de Julia Bernardes em homenagem à Stela do
Patrocínio. Saliva no céu é uma homenagem da homenagem, um transbordamento, um pousar.
Criado em outubro de 2020.

76



algo presente, configurando-se no tempo do fazer
(GUIMARÃES, 2015, p.75).

Portanto, compreender o vídeo desta maneira como nos apresenta

Guimarães, como um ato do olhar que acontece no tempo presente, implica em

perceber a criação enquanto uma ação em curso, que está sempre se alimentando

do seu próprio processo, e foi exatamente desta forma que buscamos experimentar

a criação de Tábua de Maré.

A ideia da primeira montagem que aqui estou chamando de “improvisação

n.1” partiu do desejo de experimentar uma espécie de trilogia na qual cada vídeo

estaria relacionado aos movimentos da maré e aos três eixos-norte, portanto, seria

um pequeno vídeo chamado “vazante”, outro “aguaceiro” e outro “pororoka” que,

juntos, formariam o Tábua de Maré. Isto posto, iniciei a improvisação fazendo um

rascunho do vídeo “vazante” a partir das imagens que havia selecionado para este

vídeo. Entretanto, no decorrer do processo de criação destes vídeos percebi que

estava tentando roteirizar o vídeo de modo a chegar em um produto final sem me

permitir de verdade experimentar o que aquelas imagens poderiam me dizer

enquanto possibilidades. Não estava me permitindo fabular a partir das imagens,

estava pensando demais na “lógica” das relações e indo contra o que estava

realmente mergulhando.

TÁBUA DE MARÉ - improvisação n.1 - YouTube

Alguns dias depois, tendo a primeira improvisação como pista, acabei por

deixar de lado o projeto de realização de uma trilogia, fazendo opção pelo

amalgamento de todos os vídeos sem categorizá-los, na busca de tentar

compreender quais caminhos seriam possíveis de trilhar. Assim, outras relações

foram sendo tecidas, outros sons, outras palavras, outras imagens. Fui me

permitindo descobrir os próprios recursos que o aplicativo de edição me

possibilitava, e portanto, fui avistando outras camadas de narrativas, de ferramentas,

me deixando adentrar esse território da improvisação no vídeo e ser afetada por

estas descobertas.

77

https://www.youtube.com/watch?v=eGSDfGSWqwQ


TÁBUA DE MARÉ - improvisação n.2 - YouTube

Em um outro momento, movida pelos desejos dançados e pelas

descobertas da improvisação anterior, fiquei pensando em palavras-chave que

pudessem aglutinar mais ainda as questões discutidas aqui e provocar movimentos

e pensamento para uma próxima improvisação. Neste momento, já estava

compreendendo que talvez “Tábua de maré” não seria um único vídeo, mas uma

série de pequenas improvisações em vídeo.

...

78

https://www.youtube.com/watch?v=UpN3MaHtn7s


Uma lembrança... Acontece que a ideia desse vídeo surgiu no mesmo

período em que aconteceu o apagão no Amapá, em novembro de 2020, considerado

o maior blackout do Brasil desde 1999, durando ao todo 22 dias e atingindo 13 dos

16 municípios do estado. No primeiro dia do apagão, eu estava em casa com minha

mãe e meu pai. Primeiro escutamos uma chuva muito forte, relâmpagos, e depois a

queda de energia. O sinal de telefonia não funcionava, não havia como enviar

mensagens, ligar, acessar a internet, ficamos sem nenhuma informação sobre o que

tinha acontecido. Eis que chega uma mensagem no celular de minha mãe: a notícia

era que tinha acontecido um incêndio na subestação de energia do estado e não

havia previsões de retorno da luz. O sinal caiu novamente.

Um guardado… Guardava em mim memórias afetivas de infância com a

falta de energia e com as rodas que formávamos nesses dias para escutar as

histórias de meu pai, jogar baralho ou dominó à luz de velas, ou ainda para cantar e

inventar canções. Peguei a câmera e fiz alguns registros desse dia. Das velas. Das

conversas que vinham da rua de casa, dos vizinhos. Da chuva. Da cantoria que

vinha das casas. Sem muitas pretensões, só com o desejo de olhar e registrar

aquele momento. No outro dia, ainda sem energia, ficamos o dia nos organizando

caso tivéssemos que passar mais uma noite no escuro e, agora, sem água. O dia

estava muito quente, então pegamos todas as redes da casa e atamos-as no quintal

de trás. Filmei o amanhecer do dia enquanto contemplava os sons que vinham da

comunidade que, sem energia, eram protagonizados pelos pássaros, galinhas, pelo

ranger das redes e das crianças. A partir deste dia, os registros se findaram por falta

de bateria na câmera, nos celulares e em nós que estávamos tentando passar esses

dias de forma menos calamitosa. Fato é que gosto dessas imagens porque para

mim elas representam uma memória afetiva ao mesmo tempo em que revelam uma

faceta do esquecimento, de um apagão, um apagamento.

O apagão no Amapá foi um dos primeiros acontecimentos no Norte que

mostraram que, durante anos e agora mais ainda durante esta pandemia da

Covid-19 na qual vivemos, o Norte vive um esquecimento, um descaso e pede

socorro.

TÁBUA DE MARÉ - improvisação n.3 - YouTube

79

https://www.youtube.com/watch?v=oVvFxIiHYoo


Após esta improvisação, constatei que o modo como o processo de

criação estava se mostrando estava alinhado com grande parte dos diálogo

propostos pelos conceitos nucleares deste trabalho, e diante disso, tive a certeza de

que não poderia ficar correndo atrás de um produto final e sim deixar que as

camadas do próprio processo criativo mostrasse a imensidão de possibilidades e

leituras sobre o trabalho. Lembremos da metáfora do corpo caixa-de-fundo-falso que

abriga em si toda a eternidade, lembremos do corpo-memória que engendra

desnudamentos, nascimentos e descobertas, lembremos da ficção enquanto

invenção de mundos. Posto isso, noto que a contingência desse processo foi sendo

atravessada pelo múltiplo e pelo indeterminado, me conduzindo a múltiplas

improvisações que estariam sempre me levando a outras associações, outros

diálogos. De modo que a opção é a de assumir a processualidade dessa

experimentação videográfica, buscando, como no sismógrafo de Grainer, detectar os

movimentos sísmicos que esta pesquisa opera em meu corpo.

TÁBUA DE MARÉ - improvisação n.4 - YouTube

Desse modo, penso que “Tábua de Maré” seja uma costura, um

trans-bordamento de minhas memórias, desejos e ficções que, aliadas às

discussões propostas nos eixos-norte anteriores, se constitui como parte das

mobilizações que esta pesquisa engendrou em meu corpo. No entanto, pensando na

relação com a formação-criação em Dança, penso que este processo criativo,

atravessado pelos conceitos nucleares desta pesquisa, ainda que centrados em uma

experimentação que bordeia questões singulares de minhas memórias, pode revelar

uma possibilidade criativa-formativa em dança e também ser uma costura possível

para as corporeidades dançantes. Assim, apresento esta possibilidade como forma

de proposição de um modo que possa mobilizar, aos estudantes de dança, a

reflexão e o desvelamento de suas memórias através de uma construção

videográfica. Considerando que o vídeo, como descrito por Guimarães (2017), é um

ato do olhar, penso que, portanto, é uma forma criativa e formativa de propor aos

estudantes o olhar poético, reflexivo e crítico acerca das suas corporeidades e

memórias.

80

https://www.youtube.com/watch?v=Cg0AB9Qed-Q


CONSIDERAÇÕES FINAIS

Penso que falar sobre a memória é em si problematizar atravessamentos.

Atravessamentos entre tempos, espaços, corpos, contextos, territórios, experiências

e campos de pesquisas diversos. Um caminhar. Um caminhar que aciona

movimentos no caminho, que permite descobertas, escavações, fabulações. De

modo que a tentativa ao longo desta escrita foi a de tangenciar o território da

memória enquanto operador (po)ético para lançar um olhar reflexivo para a

formação-criação em dança(s).

Ao longo desse percurso, tendo como base a noção de corpo-memória

em Grotowski articulada à memória involuntária de Proust, o que se mostrou

contingente foi o caráter pulsional, mutável, corporal e disruptivo da memória. No

que concerne a questão da formação-criação em danças, tal constatação nos impele

em direção à reflexão acerca da potência destes conceitos no que diz respeito à

urgência de problematização dos processos de formação-criação em dança tendo

como base a singularidade da proposta grotowskiana no que diz respeito à relação

entre memória e imemorial, entre corpo e a virtualidade de um vir a ser, entre

trabalho sobre si e trabalho sobre o negativo.

As implicações nesse percurso empreendido a partir do conceito de

corpo-memória nos leva a refletir sobre o modo como os processos formativos em

dança concebem o corpo e as formas de ensinar-criar. Essa dimensão se revela de

forma evidente se atentarmos para o fato de que, a noção de corpo-memória

também nos impele a lançar questionamentos, a ir de encontro ao automatismo que

muitas vezes segue implicado nos processos de formação em dança e, portanto, ao

ensino de técnicas que têm em seu arcabouço um Ideal de corpo e de movimento,

que acabam por fazer da formação do bailarino uma espécie de adequação a um

horizonte retificador. Grotowski nos envia a uma percepção de corpo que está em

constante (re)descoberta de si, ou ainda, tal como afirma Motta Lima, “sobre aquilo

que é ou pode vir a ser experienciado como si” (LIMA, 2010, p. 159).

Desta maneira, operar (po)eticamente tendo como horizonte o conceito de

corpo-memória e suas implicações no trabalho do artista sobre si é reconhecer que

os corpos não são “tábulas rasas”, eles possuem em si sabedorias de mundo, o que

demandaria de nós, artistas-docentes, uma escuta e uma atuação que, como pontua

Carla Andréa Lima (2011), não mais problematiza as questões do corpo, mas coloca

81



o corpo em questão, abrindo-nos para um horizonte disruptivo em que o corpo se

coloca como um vir a ser permanente, espaço de um desconhecido familiar que nos

desterra ao mesmo tempo que inaugura um novo horizonte de possibilidades de

formas de vida e modos de percepção de si e do Outro.

Uma consequência desse movimento reflexivo foi a de que ele nos

atentou para as bordas e frestas das tessituras discursivas, bem como para aquilo

que irrompe causando furo nos discursos hegemônicos, discursos esses que

acabam por delimitar o que opera como as grades de nossa percepção, levando-nos

a problematizar o território da memória com especial atenção àquilo que,

invisibilizado, ainda resiste, mesmo de forma marginal. Trata-se de dar maior poder

de mobilização àquilo que os discursos normativos jogam em seu fora. Tendo como

base esses processos de invisibilização, estabelecemos uma reflexão da memória

como um direito tendo como horizonte as reflexões empreendidas por Lilia Schwarcz

(2019), Conceição Evaristo (2008;2017), Walter Benjamin (1987), Chimamanda

Ngozi Adichie (2019) e Mogobe Ramose (2011) pensando a memória como o que se

entrelaça entre lembrar e esquecer e refletindo sobre a maneira como a história,

mais especificamente a historiografia tradicional engendra processos de visibilidade

e invisibilidade em seu discurso. Portanto, o foco aqui foi a abertura de um caminho

de problematizações para se pensar o que esta relação nos indica sobre o modo

como a historiografia da dança é construída e contada.

Observamos, através de diálogos com Walter Benjamin (1987), como

mesmo nas artes, e mais especificamente na dança, estas relações de poder

engendradas pela história se fazem, como afirma o autor, como um monumento à

barbárie servindo-se como instrumento que atua na visibilização de alguns corpos

em detrimentos da invisibilização de outros. Devemos nos manter, portanto, atentos

à defesa de Benjamin da urgência de lermos a história a contrapêlo posto que essa

orientação nos coloca na tentativa de buscar estratégias possibilitadoras para

operarmos com modos mais plurais de articulação das memórias que compõem as

histórias. Com isso, a noção de pluriversalidade se mostra então como um conceito

potente em contraponto à ideia de universalidade. Portanto, nosso esforço foi o de

mobilizar uma reflexão sobre a memória enquanto um operador de poéticas

pluriversais, de olhares pluriperspectivados. Paulo Freire nos atenta que é preciso

que olhemos a história como uma possibilidade e não como um determinismo, para

assim termos a possibilidade de articularmos as diversas memórias que constituem

82



as nossas histórias das danças, e o nosso fazer-pensar a formação-criação no

campo.

Nessa perspectiva, o termo “fabulação”, articulado à noção de ficção nos

abre o olhar para a esfera da função fabuladora, discutida por Greiner, como

estratégia para a visibilização de histórias plurais, possibilitando outros traçados de

escuta da memória naquilo que ela tem de inaudito, possibilitando àqueles marcados

pelo trauma e pelo silenciamento seu direito à memória na escritura de sua própria

história. Desse modo, a ficção atua como uma possibilidade de restituir,

(po)eticamente, memórias que foram destituídas de escuta e lugar pela historiografia

tradicional. Trata-se, portanto, articulada à questão da formação-criação em dança,

de refletirmos sobre a maneira como a invenção pode ser um caminho de abertura

para a descoberta de memórias pluriversais em dança bem como de enfrentamento

dos automatismos e dos modelos instituídos, nos convidando a perceber a

alteridade como um processo que possibilita a “invenção de si num fluxo contínuo,

para sempre inacabado, tendo como ponto de partida a empatia e não mais a

dicotomia eu e o outro” (GREINER, 2017, p. 12).

A essa tessitura se soma o processo de criação videográfica “Tábua de

Maré”, uma série de improvisações videográficas em dança a fim de mover,

poeticamente, as questões apresentadas neste trabalho como forma de proposição

de um modo de criação que possa mobilizar, aos estudantes de dança, o

desvelamento de suas memórias através da construção audiovisual.

Diante da experiência de escrita-reflexão-criação, percebo que esta

pesquisa também se apresenta como um agenciamento de reflexões sobre as

minhas memórias que, por mais que não sejam o cerne das discussões aqui

desenvolvidas, não deixam de implicar meu corpo nesta construção. Assim, reflito

sobre a importância deste fazer-pensar acadêmico, como um espaço em

profundidade, como diz Evaristo, para a reflexão e para a invenção de mundos

possíveis, pois, adentrar este modo de pesquisar, foi para mim uma descoberta de

outras formas de operar, outras formas de conceber um trabalho que, antes de ter a

forma de palavras, era movimento, era som, era desenho, era corpo. Portanto, sinto

que foi um exercício de dispor o corpo à escrita, ouvir os desejos da carne e do

tempo se transformando em palavras.

Através das discussões delineadas nessa escrita a reflexão sobre um

fazer-pensar o corpo e suas memórias, histórias, nascimentos, ficções e fabulações,

83



esteve entremeada a um movimento de constante vir a ser, a partir da ideia de algo

que se produz enquanto está a se produzir, numa construção de escrita enovelada à

processualidade do fazer num engendramento não-dicotômico entre corpo e mente,

teoria e prática, singular e coletivo, formação e criação, permitindo-me investigar, tal

como pontua Greiner, a teoria enquanto uma prática criadora, acionadora de

diálogos e conexões. Por isso, a escrita-criação deste trabalho buscou enovelar

essas relações entre o fazer acadêmico e o fazer poético, por compreender a

importância de se afirmar a Arte como prática que pensa seus próprios alicerces

conceituais, pensando de forma singular categorias como corpo, sujeito, tempo,

memória, criação, formação, ética e poética.

Portanto, as questões aqui discutidas nos eixos-norte desta pesquisa,

costuram inquietações e urgências que nos moveram a pensar a (po)ética da

memória como um dispositivo que permite a pluriversalidade nos processos de

formação-criação em dança, ou melhor, em dança(s), pois o cerne da questão aqui

está ancorado em pensar a memória enquanto um operador de olhares

pluriperspectivados, que ao mirar a reflexão em ângulos diversos, possibilita, a partir

deles, aprender-criar-pensar-agir, operando a partir da descoberta. Des-cobrir. Tirar

a cobertura, o véu do pensamento engessado numa sensibilidade atrofiada, bem

como da história aprisionada em uma espécie de universalidade que nega a

alteridade. Desvelar outros “si” para si. Desnudar-se, desnudar o si em outridade. E

com isso, permitir-se fabular, sonhar coletivamente outros mundos possíveis. Como

diz Greiner: “Um sonho intruso, que ajuda a fortalecer a potência dos encontros.

Mesmo quando tudo conspira para o confinamento. Mesmo quando só a fragilidade

é o que pode nos manter unidos” (GREINER, 2017, p.153)

Com isso, finalizo este trabalho com a sensação de que esta pesquisa é

também uma caixa-de-fundo-falso e que, portanto, não me permite fechá-la

hermeticamente, de modo que as questões aqui discutidas são respostas parciais,

pequenos delineamentos frente os questionamentos empreendidos. Respostas

parciais que, exatamente por seu inacabamento, permitem vislumbrar

des-dobramentos possíveis. Vislumbrar dobras, articulações, janelas, portas, frestas,

brechas, caminhos. E o que fica latente nesse des-dobramento é a potência da

pesquisa artística-acadêmica enquanto essa chave-menor, como nos lembra

Greiner, que abre caminhos, aciona movimentos, desestabiliza certezas e abre

territórios da imaginação, da fabulação, da memória.

84







https://poeticasdamemoria.hotglue.me/

https://poeticasdamemoria.hotglue.me/


REFERÊNCIAS

ADICHIE, Chimamanda Ngozi. O perigo de uma história única. Tradução Julia

Romeu - 1ª ed. - São Paulo: Companhia das Letras, 2019.

ARTAUD, Antonin. História vivida de Artaud – Momo. Portugal: Hiena, 1995;

BARROS, Manoel de. Memórias inventadas. 1ª edição. - Rio de Janeiro: Alfaguara,

2018.

BECKETT, Samuel. Proust. São Paulo: Cosac & Naify, 2003.

BENJAMIN, Walter. Teses sobre o conceito de história. Tradução de Sérgio Paulo

Rouanet. In Walter Benjamin - Obras escolhidas. Vol. 1. Magia e técnica, arte e

política. Ensaios sobre literatura e história da cultura. Prefácio de Jeanne Marie

Gagnebin. São Paulo: Brasiliense, 1987, p. 222-232.

ÉSTES, Clarissa Pinkola. Mulheres que correm com os lobos: mitos e histórias dos

arquétipos da mulher selvagem. Tradução por Waldéa Barcellos; consultoria da

coleção, Alzira M. Cohen. – Rio de Janeiro: Rocco, 2018.

EVARISTO, Conceição. Becos da Memória. 3ª ed. Rio de Janeiro, Pallas, 2017.

___________________. Escrevivências da afro-brasilidade: história e memória.

Releitura, Fundação Municipal de Cultura, nº23, p. 1 - 17, 2008.

___________________. Escrevivência. Leituras Brasileiras. Disponível em:

<https://youtu.be/QXopKuvxevY> Acesso em Jan, 2021.

FERRARINI, Pâmela; GUIMARÃES, Lívia. O conceito de memória na obra

Freudiana: Breves explanações. Estudos Interdisciplinares em Psicologia, Londrina,

v. 5, n. 1, p. 109-118, jun. 2014.

88

https://youtu.be/QXopKuvxevY


FREIRE, Paulo. À sombra desta mangueira. - 12ª ed. - Rio de Janeiro/São Paulo:

Paz e Terra, 2019.

GREINER, Christine. Fabulações do Corpo Japonês e seus microativismos. São

Paulo: n-1 edições, Setembro, 2017.

GROTOWSKI, Jerzy. “Exercícios”. In: FLASZEN, Ludwik & POLASTRELLI, Carla

(org.). O teatro laboratório de Jerzy Grotowski 1959-1969. São Paulo: Fondazione

Pontedera Teatro/Edições SESCSP/ Perspectiva, 2007 [1969], p. 163-180.

GUIMARÃES, Daniela. Algumas afinidades entre o vídeo e a improvisação cênica.

Ivani Santana, org. Revista Eletrônica MAPA D2 - Mapa e Programa das Artes em

dança (e Performance) Digital, Salvador, Junho. 2015

HALBWACHS, Maurice. A memória coletiva. Edições Vértice. Editora Revista dos

Tribunais LTDA - São Paulo, 1990.

JECUPÉ, Kaká Werá. A terra dos mil povos: história indígena do Brasil contada por

um índio. Ilustrado por Taisa Borges. 2ª ed. São Paulo: Peirópolis, 2020.

LAUNAY, Isabelle. A elaboração da memória na dança contemporânea e a arte da

citação. Salvador, v. 2, n. 1, p. 87-100, jan./jun. 2013.

LIMA, Carla Andréa Silva. Corpo, pulsão e vazio: uma poética da corporeidade.

(Doutorado em Artes) - Escola de Belas Artes da UFMG, Belo Horizonte, 2012.

LIMA, Tatiana Motta. Experimentar a memória, ou experimentar-se na memória:

apontamentos sobre a noção de memória no percurso artístico de Jerzy Grotowski.

Revista Sala Preta. São Paulo. Vol. 9, no1, p. 159-170, 2009.

MOSÉ, Viviane. Pensamento chão: poemas em prosa e verso. 7letras - 2000.

89



RAMOSE, M. B. Sobre a Legitimidade e o Estudo da Filosofia Africana. Tradução de

Dirce Eleonora Nigro Solis, Rafael Medina Lopes, Roberta Ribeiro Cassiano.

Revisão Dirce Eleonora Nigro Solis. Ensaios Filosóficos, Volume IV - outubro/2011.

SCHWARCZ, Lília. O que significa considerar a memória um direito?. Seminário

memória como Direito - Sesc São Paulo, 2019. Disponível em: <

https://youtu.be/oU8BTghanBY> Acesso em Jan, 2020.

_______________. A alegoria dos 4 continentes ou como ser para sempre o país do

futuro. Jornal NEXO. 2018. Disponível em:

<https://www.nexojornal.com.br/colunistas/2018/A-alegoria-dos-4-continentes-ou-co

mo-ser-para-sempre-o-pa%C3%ADs-do-futuro> Acesso em jan, 2020.

SILVA, Carmi Ferreira da. Por uma história da Dança: Reflexões sobre as práticas

historiográficas para a dança, no Brasil contemporâneo. Dissertação (mestrado) -

Universidade Federal da Bahia, Escola de Dança, Salvador, 2012.

VIANNA, Klauss. A Dança. Summus Editorial, 7ª edição. Fevereiro, 2005.

90

https://youtu.be/oU8BTghanBY
https://www.nexojornal.com.br/colunistas/2018/A-alegoria-dos-4-continentes-ou-como-ser-para-sempre-o-pa%C3%ADs-do-futuro
https://www.nexojornal.com.br/colunistas/2018/A-alegoria-dos-4-continentes-ou-como-ser-para-sempre-o-pa%C3%ADs-do-futuro

