
1 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE MINAS GERAIS 

ESCOLA DE BELAS ARTES 

CURSO DE GRADUAÇÃO EM TEATRO 

 

 

 

 

 

 

 

Teatro e Projetos Socioculturais,  

Experiências com Teatro do Oprimido na Pedreira Prado Lopes 

 

 

 

 

 

 

Érika Rabelo Branco 

 

 

 

 

 

Belo Horizonte – MG 

Julho de 2016 



2 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE MINAS GERAIS 

ESCOLA DE BELAS ARTES 

CURSO DE GRADUAÇÃO EM TEATRO 

 

 

 

 

 

 

 

Teatro e Projeto Socioculturais: 

Experiências com Teatro do Oprimido na Pedreira Prado Lopes  

 

 

 

 

Monografia apresentada como requisito parcial para a  

obtenção do grau de Licenciada em Teatro pela Escola de  

Belas Artes da Universidade Federal de Minas Gerais.  

Orientação: Profa. Dra. Rita Gusmão 

 

 

Belo Horizonte 

Julho de 2016 

 



3 
 

AGRADECIMENTOS 

 

Agradeço à minha família, em especial a minha mãe pelo apoio. 

À minha orientadora Rita Gusmão, pela dedicação.  

À professora Meire Regina e todos os componentes do Grupo Levante de Teatro do 

Oprimido. 

À coordenadora do Instituto IDE Brasil Luciana Melo pelo acolhimento da proposta. 

À professora Janaína e toda a equipe e alunos do Ide Brasil.  

À Associação Pedreira Unida, ao MTD – Movimento de Trabalhadores por Direitos, e 

ao Levante Popular da Juventude pelo convite que iniciou essa monografia. 

Ao coordenador de TCC Ricardo Figueiredo.  

À professora Marina Marcondes Machados pela sua “bibliazinha”. 

A todos os professores e professoras do curso de Teatro da EBA/ UFMG por seus 

ensinamentos.  

À Alessandra Abrão Resende, coordenadora do projeto de extensão “Pontos em 

Cidadania” pelas primeiras experiências como professora de Teatro. 

À Trupe a Torto e a Direito pelos aprendizados, e pela ida à oficina que iniciou todo 

esse processo de pesquisa em T.O.   

Aos colegas de Teatro que trazem esperança e alegria nessa caminhada. 

A Rui Takeguma e todos os colegas de Soma pela coragem. 

A Dionísio, deus do Teatro, Evoé. 

 

 

 

 



4 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

In memoriam: a Alexandre Branco, papai, meu grande papai. 

 

 

 



5 
 

 

RESUMO 

 

Esta monografia tem como objetivo refletir sobre uma prática pedagógica desenvolvida 

pela professora-pesquisadora em uma ONG atuante na Pedreira Prado Lopes, 

articulando contextos de pauperismo urbano com a metodologia de ensino do Teatro do 

Oprimido. Seu intuito é formular bases para uma atuação docente transformadora e 

dialógica, na qual à formação estética se alie uma postura política que combata as 

opressões num processo humanizador que construa autoestima, respeito, e noções de 

cidadania e direitos humanos. Esta investigação compõe-se de estudos de psicologia 

social acerca de processos de estigmatização social vivenciados pelos moradores e 

pesquisa das estruturas de projetos socioculturais de sucesso nessas áreas. Tudo isso 

aliando-se ao legado teatral deixado por Augusto Boal, em uma investigação crítica dos 

processos vivenciados pela professora-pesquisadora, articulando-os com teóricos da 

pedagogia e do ensino de teatro. O primeiro capítulo debruça-se sobre o histórico não só 

da Pedreira Prado Lopes, mas das vilas e favelas brasileiras. Já o segundo objetiva 

apresentar a Estética do Oprimido, seu histórico, princípios e técnicas, explicitando seu 

lugar dentro das metodologias de ensino do Teatro. O terceiro busca trazer um relato da 

oficina apontando elementos, dificuldades, aprendizados no processo de educação 

artística teatral realizado nas aulas. E por final, como conclusão, aponta-se para a 

pertinência de uma formação estética teatral que se abra para a expressão das questões 

concernentes aos participantes, e que com elas dialogue num processo de ação-reflexão 

capaz de desnaturalizar e questionar a opressão e a violência.  

Palavras Chave: Favela. Estética do Oprimido. Ensino de Teatro.  

 

 

 

 

 

 



6 
 

RESUMEN 

 

Esta monografia tiene como objetivo reflexionar sobre una práctica pedagógica 

desarrollada por la profesora-investigadora en una ONG activa en Pedreira Prado Lopes, 

articulando contextos urbanos de pauperismo con la metodología de la enseñanza del 

Teatro del Oprimido. Su propósito es formular las bases para una actuación docente 

transformadora y dialógica, en que la formación estética se combina a una postura 

política de luchar contra las opresiones en un proceso de humanización que fortaleza la 

autoestima, el respeto y las nociones de ciudadanía y derechos humanos. Esta 

investigación consiste en estudios de psicología social sobre los procesos de 

estigmatización social que experimentan los residentes y la investigación de las 

estructuras de los proyectos socio-culturales de éxito en estas áreas. Todo esto aliado 

con el legado teatral de Augusto Boal, e una investigación crítica de los procesos 

experimentados por la profesora-investigadora, vinculándolos con teóricos de la 

pedagogía  y de la educación teatral. El primer capítulo se centra en la historia no sólo 

de Pedreira Prado Lopes, pero los pueblos y las favelas de Brasil. El segundo capítulo 

presenta la Estética del Oprimidos, su historia, sus principios y técnicas, destacando su 

lugar dentro de las metodologías de enseñanza de teatro. La tercera pretende llevar una 

cuenta del taller señalando elementos, las dificultades, el aprendizaje en el proceso de 

educación teatral realizado en clase. Y el final, como conclusión, apunta a la relevancia 

de una formación estética teatral que estea abierta a la expresión de las cuestiones 

relativas a los participantes, y con ellas dialogue en un proceso de acción-reflexión 

capaz de deconstruir y desafiar la opresión y violencia. 

Palabras clave: Favela. Estética del Oprimido. Educación Teatral. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



7 
 

SUMÁRIO 

 

INTRODUÇÃO         8 

CAPÍTULO I 

I.1 Uma breve história da Pedreira       10 

I.2 Espoliação e pauperismo        11 

I.3 Arte e Cultura dentro da Pedreira      19 

I.3.1-A história do Centro Cultural Liberalino Alves   20 

I.3.2- O Espaço Cidadão Pedreira Unida     21 

I.4 O Instituto Ide Brasil        22 

I.5 Desenvolvimento Social de Base       23 

 

CAPÍTULO II 

II.1 Breve histórico do método de Augusto Boal     25 

II.2 Estética do Oprimido        28 

II.3 Técnicas de Teatro do Oprimido       32 

II.4 Teatro do Oprimido no Ensino de Teatro     36 

 

CAPÍTULO III 

III.1 Experimento Pedagógico       37 

III.2 Abordagem Pedagógica        38 

III.3 A Oficina         41 

III.4 Contribuição desta experiência para a formação do docente de Teatro 53  

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS       58 

 

REFERÊNCIAS         60 



8 
 

INTRODUÇÃO 

 

Este trabalho de conclusão de curso é fruto de um interesse pessoal na 

articulação do Teatro com contextos de programas socioculturais localizados nas 

chamadas áreas de risco, ou seja, vilas em aglomerados e favelas. É fruto de uma ação 

simultânea de leituras e aplicação prática de aulas de Teatro nesses contextos, a partir da 

Estética do Oprimido, pretendendo-se investigá-la como possibilidade pedagógica para 

crianças e jovens. 

A experiência prática criou uma ponte entre a vida pessoal da professora-

pesquisadora e o mundo da vida na favela Pedreira Prado Lopes, cuja estrutura social 

complexa apresenta a coexistência de instituições como a família, a igreja, o 

narcotráfico, ONGs, associações de moradores e a polícia. A ação das ONGs ganha um 

relevo especial, pois proporciona aos moradores uma fonte de ocupação, apoio e 

desenvolvimento de competências, competindo com o tráfico de drogas as rotas de 

socialização dos jovens. Pode-se perceber que as igrejas e, às vezes, as famílias, são 

instituições que justapõe ações positivas em ambientes com forte presença de descaso 

estatal. A definição do IBGE para as favelas é a seguinte: 

Favelas são definidas como aglomerações urbanas subnormais, 

assentamentos irregulares em áreas consideradas inadequadas para 

urbanização, como as encostas íngremes de montanhas do Rio: um 

conjunto constituído por no mínimo 51 unidades habitacionais 

(barracos, casas etc.), ocupando – ou tendo ocupado – até período 

recente, terreno de propriedade alheia (pública ou particular); 

dispostas, em geral, de forma desordenada e densa; e carentes, em sua 

maioria, de serviços públicos e essenciais. (IBGE apud 

JOVCHELOVITCH e PRIEGO-HERNANDEZ, 2015, p. 4)    

 

Para além de uma definição formal, junta-se à pesquisa a noção de um universo 

cuja representação social cria fronteiras entre realidades de “morro e asfalto”, as 

travessias entre estes dois polos são marcadas ou por olhares estigmatizantes e visões 

negativas, ou por fascínio, curiosidade, solidariedade. 

Meu primeiro movimento de aproximação com a Pedreira Prado Lopes ocorreu a 

partir de um convite para a realização de uma Oficina de Teatro do Oprimido no Espaço 



9 
 

Cultural Pedreira Unida, antigo Centro Cultural Liberalino Alves. Na época, ele estava 

sendo recuperado, após fechamento pela prefeitura devido a problemas estruturais. O 

Centro Cultural localiza-se embaixo do conjunto habitacional Araribá, que continua 

acolhendo as famílias pedreirenses. A demanda da população local pela volta de um 

Centro Cultural localizado no alto da favela gerou um movimento autônomo da 

comunidade com vias de reformar e reabrir o local. Este movimento foi apoiado por 

vários agentes, entre eles o MTD – Movimento de Trabalhadores por Direitos, que 

realizou o convite ao grupo de Teatro do Oprimido do qual participo, Grupo Levante, 

para realizar uma oficina de T.O. com o objetivo de “movimentar o espaço”, atrair a 

atenção dos moradores e dos órgãos públicos, e promover vivências culturais para a 

população. A oficina foi realizada por mim e mais duas atrizes, mas sofreu com a 

evasão quase total dos moradores, impossibilitando uma apresentação final. A partir 

dessa vivência, resolvi aprofundar a pesquisa com Oficinas de Teatro do Oprimido neste 

contexto, conduzindo uma experiência pedagógica sozinha com moradores da Pedreira 

Prado Lopes. Busquei ONGs que atuassem no local, encontrando o Instituto IDE Brasil 

que acolheu minha proposta e possibilitou a experiência que será analisada nessa 

monografia.   

Para a parte teórica, optou-se pela metodologia de pesquisa bibliográfica para a 

construção do primeiro e segundo capítulo, e a pesquisa documental para o terceiro, 

investigando e analisando as anotações do diário de bordo para construir uma reflexão 

acerca da condução da Oficina pela professora-pesquisadora, articulando a bagagem 

adquirida nos anos de faculdade com os fatos ocorridos no decorrer das aulas. 

A Oficina ainda está em processo, mas já proporcionou uma experiência 

pedagógica que me atentou para o reforço de um olhar crítico e cuidadoso para a prática 

docente, recuperando conteúdos estudados ao longo dos anos de faculdade, articulados 

com a pesquisa pessoal da professora-pesquisadora em T.O. e ensino de Teatro em 

contexto de projetos e programas sociais.    

 

 

 

 



10 
 

Capítulo I 

 

Este texto busca explicitar o contexto no qual este trabalho foi realizado, 

contando a história da Pedreira Prado Lopes, e posteriormente a história do Instituto Ide, 

ONG na qual a oficina foi realizada.  Ao mesmo tempo, esse estudo de memória não 

pretende ser um mero estoque de informações e dados, mas uma contribuição para 

pensar a história social, envolvendo a problemática do espaço urbano, e a formação e 

vida nas favelas, também como objeto ideológico, a partir da experiência do ensino e da 

aprendizagem da arte teatral.  

 

I.1- Uma breve história da Pedreira Prado Lopes 

 

A Pedreira Prado Lopes localiza-se na região Noroeste de Belo Horizonte, 

possui cerca de 10 mil habitantes numa área de aproximadamente 140 mil m². Sua 

formação remete à própria construção da capital e seu desenvolvimento. Na versão 

oficial, a Pedreira, em sua origem, está ligada à família Prado Lopes, no começo das 

obras de Belo Horizonte, pois foi o engenheiro Antônio Prado Lopes Pereira, da 1ª 

classe da Comissão Construtora da Capital, 3ª divisão, que recebeu uma concessão para 

explorar o local, retirando dali suas pedras e usando-as na edificação de casas e ruas da 

cidade.  Na versão da história oral, a origem é assinalada desde a abolição. Os escravos 

libertos teriam ali se estabelecido e, recém saídos do cativeiro, construíram suas casas 

antes mesmo da capital. Com a atração que a construção da nova Capital mineira 

exerceu sobre os migrantes do interior que buscavam melhorias de vida, a vila foi sendo 

ocupada. No início de sua existência, ela não possuía nenhuma infraestrutura, os 

moradores conseguiam água de cisternas e minas, as casas eram de adobe, madeira ou 

latão, distantes umas das outras e o terreno que a vila abrangia era maior. Ao longo do 

tempo, ocorreram várias remoções para a abertura de avenidas e equipamentos 

comunitários.  

Nas décadas de 1970 e 80, iniciaram-se as reivindicações coletivas da Pedreira e 

a ação do poder público para atende-las, inicialmente pelo Prodecom – Programa de 



11 
 

Desenvolvimento de Comunidades, de responsabilidade do governo estadual. Os 

benefícios reivindicados eram rede de água e luz e pavimentação, entretanto o programa 

recebeu muitas críticas dos moradores, pois foi realizado de uma forma mal planejada. 

Os períodos de maior adensamento populacional coincidem com o início das maiores 

intervenções do poder público.  

A Pedreira Prado Lopes possui uma vasta trajetória de lutas e conquistas e, 

mesmo com muitos problemas, construiu uma identidade para a cidade bem como entre 

seus moradores. O Jornal Fala Pedreira, produto da Associação de Moradores com a 

colaboração da comunidade, demonstra como a vila conseguiu se organizar e criar uma 

imprensa alternativa. O primeiro número data de julho de 1996 e tem a seguinte frase de 

abertura: “O jornal Fala Pedreira é um instrumento independente de caráter informativo 

da comunidade Prado Lopes.” O calango é o símbolo da Pedreira: “O calango é um 

animal que precisa de luz diariamente para manter sua temperatura a sua cor 

esverdeada. É uma espécie de lagarto predador descendente direto dos dinossauros: é 

um sobrevivente! Seu hábito natural é a pedra como o povo da PPL. O calango nunca 

desiste de sua moradia, não se muda. Não deixa de lutar, resistir e sobreviver. Nem o 

sol, nem a chuva o derrota” (Jornal Fala Pedreira, nov. 1999). 

A Pedreira encontra-se há vários anos em obras, e possui o que se chama de 

Plano Global, um planejamento extenso de reurbanização da área ocupada, financiado 

paulatinamente pelos recursos disponibilizados pelo governo, principalmente através do 

Orçamento Participativo.  

 

I.2- Espoliação e pauperismo 

 

O espaço urbano da Pedreira foi sendo composto e recomposto a partir das 

relações sociais, da cultura e da ação política, que influenciaram a noção de cidadania, 

neste caso marcada pela discriminação. O estereótipo do trabalhador marginal como 

uma ameaça, ou sua moradia como desorganizada e suja, comprometem sua 

autoimagem como cidadão, desconsiderando que estão privados dos benefícios da 

sociedade e que, no entanto, contribuíram para sua construção.  



12 
 

A espoliação e o pauperismo estão ligados à acumulação de capital
1
. Tais 

situações engendram as contradições urbanas trazendo prejuízos para os trabalhadores. 

Ainda paira uma sub-cidadania como uma marca visível das classes desprivilegiadas 

nos locais pobres onde faltam as condições necessárias a uma vida digna, formando-se o 

que se chama de áreas de riscos. A própria ideia da existência de um cidadão que 

conseguiu “vencer na vida” em oposição ao sub-cidadão é um contrassenso, partindo-se 

do princípio de que a cidadania significa conquistas coletivas e não de indivíduos de 

forma isolada.  

Há o risco de ser ver a favela retratada em imagens que negam seus sinais de 

heterogeneidade física, espacial e social. Pesquisas recentes vêm demonstrando o que se 

pode chamar de “novos olhares” sobre a favela. A pesquisa do ISER (Instituto Superior 

de Estudos da Religião) sobre o acesso da população das favelas aos bens de consumo, 

coordenada por Bernardo Sorj da UFRJ, em associação com o Instituto Pereira Passos e 

o Instituto de Pesquisa e Planejamento Urbano sobre o intenso mercado imobiliário 

existente nessas regiões, são exemplos.  

Ao mesmo tempo, reforça-se ainda uma apresentação da favela como berço da 

samba, e hoje coração do funk e do rap; território-mor do jogo do bicho no passado, 

hoje é identificada como a central do tráfico de drogas. Espaço propício às diferentes 

formas de religiosidade popular, associações de moradores presas ao clientelismo 

político, intenso controle do tráfico que hoje representa o papel de um Estado ausente, a 

circunscrição destes temas, com especial destaque para a violência, favorece uma visão 

estereotipada. 

Os processos de aviltamento público das favelas dão-se a partir da vinculação 

reiterada da pobreza a algumas imagens estereotipadas: sujeira, desemprego, e 

violência. Esta vinculação expõe os pobres a um processo que Gaujelac (1996) chama 

de sofrimento social: 

[O sofrimento social] nasce quando o desejo do sujeito não pode mais 

se realizar socialmente, enquanto o indivíduo não pode ser o que ele 

gostaria de ser. É o caso, por exemplo, quando o indivíduo é obrigado 

a ocupar um lugar social que o invalida, que o desqualifica, que o 

instrumentaliza ou o desconsidera. (...) O sofrimento social é um mal 

                                                           
1
 A noção da pobreza e da espoliação como consequência do modo de produção capitalista é apresentada 

em inúmeros estudos no Brasil a partir da década de 60 e de 70, cujas maiores referências estão em 

Kowarick (1994) e Perlman (1977). 



13 
 

estar provocado, por sua vez, pela ausência de conforto material e 

ausência de reconhecimento moral. De um lado, as condições de vida 

precárias, difíceis, instáveis, penosas; e de outro lado, uma 

vulnerabilidade identitária, uma desvalorização narcísica, uma 

imagem invalidada de si mesma. (GAUJELAC apud SALES, 2003, p. 

75) 

 

Para Gaujelac, esse sofrimento pode ser destruidor ou criativo, fator de 

desesperança ou de ambição. Um leva à resignação e à passividade, outro a busca de 

reconhecimento e melhorias.  

O início do século XXI comunga com o seu antecessor de uma intensa 

mobilização política. Como os padrões de desigualdade social em boa parte do mundo 

só fazem crescer, um campo fértil para a disseminação de sentimentos de injustiça e 

discriminação é fomentado. A convivência com a injustiça estimula o surgimento de 

iniciativas de resistência e reivindicação. O Brasil viu nascer, a partir do século passado, 

distintas ações voltadas para a defesa dos direitos. Primeiramente fincado nos 

movimentos sociais, hoje convivemos com um cenário mais diversificado, composto de 

entidades, movimentos, fundações, associações, ONG’s, o que hoje vem sendo 

denominado de Terceiro Setor, que abrigaria as iniciativas externas às ações tanto do 

Estado quanto do mercado. A emergência dessas reivindicações vem sendo comumente 

associada ao temor suscitado pelo risco da transformação do mundo, através do advento 

da globalização, em uma “aldeia global”
2
 . Aqui pode-se dizer que o Teatro do 

Oprimido, método que serve de base para a ação pedagógica que informa esta reflexão, 

se encaixa dentro deste movimento de resistência afirmadora de heterogeneidades e de 

direitos. 

Ao mesmo tempo, a diferença existente entre as demandas apresentadas pelos 

distintos movimentos sociais e as identificáveis em uma localidade deve ser ressaltada. 

Enquanto nos movimentos socais predomina a focalização em um tema ou leque de 

                                                           
2
 O termo “aldeia global” é associado a Marshall McLuhan que o usa no intuito de indicar que as novas 

tecnologias eletrônicas e os processos tecnológicos iriam reduzir o planeta a mesma situação de uma 

aldeia, com todos conectados. Entretanto aqui, é utilizada dentro da crítica do geógrafo Milton Santos ao 

termo: “Daí a ilusão de vivermos em um mundo sem fronteiras, uma aldeia global. Na realidade, as 

relações chamadas globais são reservadas a um pequeno número de agentes, os grandes bancos e 

empresas transnacionais, alguns Estados, e grandes organizações internacionais. Infelizmente, o estado 

atual da globalização está produzindo ainda mais desigualdades. E, ao contrário do que se esperava, 

crescem o desemprego, a pobreza, a fome, a insegurança do cotidiano num mundo que se fragmenta e que 

amplia as fraturas sociais.” ( retirado de 

http://www1.folha.uol.com.br/folha/publifolha/ult10037u351805.shtm. Acesso em fevereiro, 2016) 

http://www1.folha.uol.com.br/folha/publifolha/ult10037u351805.shtml


14 
 

temas correlatos, para os moradores da favela, as demandas são mais plurais, podendo 

apresentar, em um primeiro momento, uma profusão bastante confusa de reivindicações 

e denúncia de desrespeitos sociais sofridos. A própria ação dos projetos sociais na 

Pedreira, desenvolvida de maneira não temática e oferecida aos moradores de acordo 

com demandas pensadas por seus proponentes, evidencia essa pluralidade.      

Ao mesmo tempo, é necessário colocar as imagens e representações associadas 

aos moradores da Pedreira Prado Lopes. É certo que, como uma das favelas mais 

antigas de Belo Horizonte, características e temas historicamente correlacionados à 

pobreza urbana estão presentes
3
. Por certo, nem todos os moradores da Pedreira são 

pobres embora a maioria seja, o que importa aqui é salientar que mesmo aqueles que 

não vivenciam as agruras do pauperismo, por morar na favela têm sua imagem pública a 

ele justaposta. Existem muitos e variados discursos sobre a pobreza, sendo impossível 

exaurir a totalidade de formas de concebê-la. A pobreza urbana referencia-se à inserção 

residencial da população pobre nas cidades, e se dá como fenômeno social desde a 

superação da tradição agrário-exportadora e o desenvolvimento industrial marcam a 

expansão populacional urbana, sendo que a economia não consegue absorver toda a 

mão de obra disponível.  As favelas, inchadas pela migração desempregada, ganham, 

então, visibilidade. Neste contexto, os estudos científicos tomaram a favela abordando-a 

a partir de quatro aspectos majoritários: a malandragem, a marginalidade social, a 

cultura da pobreza e a pobreza como consequência do modo de produção capitalista. 

A partir da década de 1930, a favela começou a ser indicada, especialmente nos 

sambas do Rio de Janeiro, como o berço legítimo da malandragem. Os tipos humanos 

destacados são as figuras do bamba, do malandro, do sambista, e o correspondente 

feminino da mulata, da cabrocha, da morena faceira. É certo que esses protagonistas 

escolhidos não esgotam a totalidade de tipos humanos que moram no morro, mas o que 

nos convém aqui é ressaltar a alusão a uma marginalidade oriunda da favela, mas 

próxima à boemia, fundada em uma atmosfera romântica e poética. No contexto da 

música brasileira, esta identificação afirma o morro positivamente, em intuito de 

                                                           
3
 . Os índices e parâmetros para a definição da pobreza estão em expansão. Em nível internacional, o 

Programa das Nações Unidas para o Desenvolvimento Humano (PNUD) usa três indicadores: educação, 

expectativa de vida e poder de compra. No Brasil, a grande referência para análise da pobreza são os 

dados da Pesquisa Nacional por Amostragem Domiciliar (PNAD), realizada pelo IBGE, que cruza dados 

sobre situação do mercado de trabalho, educação, saúde, posse de bens duráveis, condição de moradia, 

dentre outros. Neste trabalho a pobreza é associada à destituição de condições mínimas de recursos para 

se viver dignamente em determinado momento histórico e social.  



15 
 

valorização do local. O carnaval também é um ícone a ser destacado, causador de uma 

inversão mágica: o morro brilhando no asfalto, favelados transformados em príncipes e 

em reis e todos os problemas e dificuldades suspensos na união de malandros e 

trabalhadores embriagados sob o ritmo do samba. 

A figura do malandro é ícone de um sonho feliz de cidade, sua sagacidade, 

criatividade e esperteza apresentam-se como forma de resistência contra a desigualdade 

social, resposta à sociedade de classes. Oswald de Andrade, em seu retorno da Europa 

afirma que no Brasil, o contrário do burguês não era o proletário, mas o boêmio
4
. O 

trabalhador é desenhado como o antônimo do malandro, ao se submeter às exigências da 

labuta em conformidade com o código ideológico dominante figura-se como “otário”, 

enquanto o malandro apresenta destino social mais brando, dando um jeitinho aqui e ali. 

As mudanças econômicas a partir da década de 1940 e 50 fazem com que as 

exigências da vida produtiva se impusessem provocando um esvaimento da figura do 

malandro. A própria Pedreira foi possuidora de vasta tradição sambista e carnavalesca e 

não encontrou perpetuação em sua fama de berço de compositores e escolas, como será 

indicado mais para frente. 

Voltando aos estudos acerca da pobreza urbana, instaurou-se o conceito de 

marginalidade social, mas o termo referencia-se a uma gama extensa de indivíduos: 

favelados, agentes situados em nível inferior na escala econômico-ocupacional, 

migrantes, minorias raciais e étnicas, “transviados”. O conceito discute questões como o 

hibridismo cultural das culturas marginalizadas; a remoção dos bolsões de pobreza com 

financiamento de construção de moradias de baixo custo; a integração ou desintegração 

social das favelas a partir da discussão da permanência de costumes rurais nessas 

populações; o enfraquecimento do controle social originado do distanciamento dos 

laços comunitários; e a inadequação social dos migrantes localizados na favela por não 

possuírem comportamentos tidos como adequados. 

Já o conceito de cultura da pobreza, proposto pelo antropólogo norte-americano 

Oscar Lewis na década de 1960, propõe uma visão de pobreza a partir dos próprios 

miseráveis. Intencionando oferecer uma visão do funcionamento familiar acabou 

identificando padrões comportamentais que giram em torno da: 

                                                           
4
 Dado retirado de Oliven. (1982) apud SALES, 2003, p. 58. 



16 
 

(...) falta de vida privada, sentido gregário, alta incidência de 

alcoolismo, recurso frequente à violência física na formação das 

crianças, violência física contra a esposa, uniões livres ou casamentos 

não legalizados, uma incidência relativamente alta de abandono de 

mães e filhos, uma tendência da família ter como central a figura da 

mãe e um conhecimento muito mais amplo dos parentes maternos, 

predomínio da família nuclear, uma forte predisposição ao 

autoritarismo e uma grande insistência na solidariedade familiar, ideal 

que raras vezes se alcança (...) Uma forte orientação sobre o presente 

com uma relativa pouca capacidade de identificar seus desejos e 

planejar o futuro, um sentimento de resignação e fatalismo baseado 

nas realidades da difícil situação de sua vida, numa crença da 

superioridade masculina (...) com correspondente complexo de mártir 

entre as mulheres e, finalmente, uma grande tolerância com a 

patologia psicológica de todas as classes. (LEWIS, apud SALES, 

2003, p. 62) 

 

Este conceito foi criticado por não considerar os processos macroestruturais e 

pela atribuição de características predominantemente negativas aos miseráveis.  

Estudos relacionando pobreza com o modo de produção capitalista ganharam 

relevo no Brasil a partir da década de 1960, com destaque para Lúcio Kowarick (1994). 

Estudando as favelas em São Paulo, seus trabalhos voltavam-se para a caracterização da 

população pobre como grupo sem acesso à cidadania. A migração para a cidade criava 

condições para o surgimento de exércitos industriais de reserva, a consideração da 

pobreza como consequência de características individuais do pobre, mais do que uma 

condição da própria sociedade mostrava-se enganosa.  

Para além de trabalhos acadêmicos, o livro “Quarto de despejo”, diário de 

Carolina de Jesus, publicado inicialmente em 1960 e traduzido para treze idiomas, é o 

depoimento da catadora de papel da favela do Canindé em São Paulo que ilustra a 

representação do pobre como trabalhador sem chances no mercado e vitimizado por 

péssimas condições de existência. 

 Parei na banca de jornais para ler as notícias principais. A polícia 

ainda não prendeu o Promessinha. O bandido insensato porque a sua 

idade não lhe permite conhecer as regras do bom viver. Promessinha é 

da favela da Vila Prudente. Ele comprova o que eu digo: que as 

favelas não formam caráter. A favela é o quarto de despejo. E as 

autoridades ignoram que tem o quarto de despejo. (JESUS, 2000, p. 

95) 

 



17 
 

A associação de pobreza e banditismo, pobreza e sujeira, pobreza e 

precariedade, são algumas imagens que continuam sendo aventadas para caracterizar as 

favelas. A partir dos anos 1980 outra associação se junta: narcotráfico. 

A violência urbana assumiu a partir da década 1980 proporções nunca antes 

pensadas, a expansão do narcotráfico aumentou a vinculação entre pauperismo e 

violência. Para a cena pública, surgiram imagens amedrontadoras: meninos armados, 

disputas de quadrilhas, tráfico internacional. No lugar do malandro surge a imagem do 

chefe do tráfico, despótico senhor da vida ou da morte, pintando quadros individuais de 

existências curtas e urgências na fruição de bens e de desejos. A favela então passa a ser 

representada como zona franca do crime.     

A própria Pedreira Prado Lopes é denunciada pela mídia como local de 

banditismo, que se estende para além dos agentes do crime. Essa visão estigmatizante 

prejudica especialmente a juventude, e é contraposta nos depoimentos dos moradores e 

trabalhadores do local: 

Olha, a comunidade é... super sofrida, sem prestigio nenhum, sem 

esperança. Se você conversar com a juventude, a perspectiva deles é 

muito pequena. De vida, de sonhos, de projeto, é muito, muito 

limitada. São carentes... desemprego, discriminação terrível, eles 

colocam que, ás vezes, quando eles vão fazer uma ficha, quando eles 

colocam o endereço: Beco... vamos supor, Carolina, beco não sei o 

que, aí já... falou o nome da Pedreira, acabou, as portas se fecham. 

Nós aqui, para você ter ideia, nós pedimos algum material aí, dessas... 

de uso da escola, tem firma que não gosta de vir aqui entregar, não faz 

entrega aqui na nossa escola. (...) As pessoas que estão próximas, elas 

conhecem, elas sabem como que funciona. E que a maioria das 

pessoas são pessoas boas, muito boas! Porém, falta oportunidade, 

vontade política de... estar fazendo alguma coisa. São solidárias, 

porque elas têm pouco e sabem repartir o pouco que elas têm, é isso 

que eu acho legal. Você, às vezes, mora em um bairro, assim, maior, 

tipo classe média, você não vê isso, você mal mal vê seu vizinho. Eles 

respeitam demais a gente, respeitam a Escola José Diogo demais. 

Veem na escola e nas pessoas alguém que veio de corpo e alma para 

estar ajudando-os. Eles veem isso, eles têm muita expectativa em 

relação às pessoas que estão aqui trabalhando, eles confiam muito nas 

pessoas. Confiam, são amáveis, sabe... A escola, quando a gente 

precisa, por exemplo, basta chegar no portão. Para pedir uma ajuda, 

por exemplo, vamos supor, para carregar alguma coisa, um armário, 

alguma coisa aqui, a gente chega no portão, o primeiro que vê: “Você 

me dá uma ajuda?”, na hora você entendeu?  Pode ser ex-aluno, pode 

ser irmão ou não, qualquer um, eles são muito prestativos, super 

prestativos em relação à escola. Nosso portão fica sempre aberto, 

praticamente só encostado – porque a nossa campainha está estragada 

– não entra ninguém, ninguém, entram ali e pegam correspondência 



18 
 

que chega para a escola, vêm, põem aqui, entendeu? (7-11-2000, 

trabalhadoras da Pedreira)
5
   

 

 Porque eu não tenho o que reclamar, porque moro aqui há 75 anos, 

nunca me cobraram imposto, nunca me cobraram nada, eu sou bem 

servido, vou à cidade a pé, em alguns minutos. (...) A visão que eu 

tenho é que eu acho que Belo Horizonte deve muito à Pedreira. Eles 

ficam aí metendo a língua, só pra falar mal: ‘Que mataram fulano’. 

Mas daqui saiu o material todo para fazer Belo Horizonte, daqui que 

saiu.. (Álvaro Figueira, 17-08-2000, morador antigo) 
6
 

 

A Pedreira em especial tem “um nome que mete medo”. A mídia fabrica uma 

violência espetacular para vender notícias, produzindo efeitos de realidade, e acaba 

contribuindo para reiterá-los. As representações sociais veiculadas pelo consumo dessas 

mídias carecem de um trabalho de análise e reflexão devidas. A noção de um Estado 

ausente, ou de um Estado paralelo exercido pelo tráfico é muito simplificadora, o 

panorama da violência urbana mostra-se de longe mais complexo. A ausência do Estado 

caminha junta ao distanciamento da sociedade frente às questões referentes às condições 

da população pobre. Muitas vezes, é a violência urbana a empurrar o tema da pobreza 

urbana para a ordem do dia. 

De conteúdo alarmista, as informações veiculadas na mídia são verificáveis no 

cotidiano da Pedreira, embora sua agudeza seja pontual. O que de fato chama atenção é 

a postura assumida frente a esta realidade: há tanto uma “exploração da desgraça”, 

exercida especialmente pela mídia, que no intuito de satisfazer a avidez de lágrimas e 

emoções usa as histórias dessas localidades para impressionar quem assiste, quanto uma 

naturalização da favela como lugar de violência, ou ainda digno de uma piedade 

romântica. O que é verificável em depoimentos e em conversas com os moradores é que 

a violência é um elemento a mais dentro do cotidiano, e embora seja forçoso lidar com 

essas questões os moradores não assumem uma postura lamentosa ou vitimista.  

 

 

                                                           
5
 RIBEIRO, Núbia Braga et. al. Becos da Memória, Desenhos da Cidadania – Pedreira Prado Lopes: a 

vila no trajeto de sua história oral. Belo Horizonte: Centro Universitário de Belo Horizonte – Pró-Reitoria 

de Pós-Graduação e Pesquisa, 2001, p. 158.  
6
 RIBEIRO, Núbia Braga et. al. Becos da Memória, Desenhos da Cidadania – Pedreira Prado Lopes: a 

vila no trajeto de sua história oral. Belo Horizonte: Centro Universitário de Belo Horizonte – Pró-Reitoria 

de Pós-Graduação e Pesquisa, 2001, p. 159. 



19 
 

I.3- Arte e cultura dentro da Pedreira 

 

A Pedreira possui um histórico de alto valor cultural, com as festas de Congado 

e a Escola de Samba Unidos Guaranis. Essas iniciativas contagiavam a favela e ainda 

ecoam na memória dos mais velhos.  

E aqui também tinha festa de Congado. Festa de Congado era bom 

demais. Tinha aqui em frente na rua, ali na Serra Negra, tinha uma 

dona chamada Maria Silvina, todo dia 13 de maio fazia festa de três 

dias. Geralmente a festa começava dia 10, quando era dia 13 acabava. 

E vinha esses congado de tudo quanto é lugar, vinha essas guarda 

montada a cavalo, e era muita alegria, muita fartura. (SOARES & 

ANTUNES, 2001, p.63) 

Tinha escola de samba, a Unidos Guaranis. Era grande, bonita demais. 

Animava todo mundo. Era o Vitório de Jesus que animava. A escola 

tava no sangue dele, tava no sangue. (Depoimento de morador 

coletado para este trabalho) 

 

Atualmente a Escola Unidos Guaranis voltou a se encontrar, todas as segundas 

no Centro Cultural Liberalino Alves no mercado da Lagoinha, participando de um 

projeto chamado “Conversamba” que reúne sambistas de toda região da lagoinha. 

Na Pedreira também existiam muitas gincanas e festas juninas. O grupo Meninos 

do Morro foi a ação de maior fôlego na Pedreira. Liderado por moradores, com Viviane 

Cipriano na frente, principal fundadora do grupo, moradora da Pedreira, o grupo é 

composto por adolescentes que se constituíram como uma banda no estilo da Banda 

Olodum, da Bahia. No início, os ensaios tinham como objetivo “tirar onda”, mas com o 

crescimento do número de participantes, o projeto se expandiu, chegando a ser 

patrocinado com recursos públicos. 

O projeto Guernica também obteve sucesso dentro da Pedreira, com um artista 

plástico e um monitor da própria favela promovendo o estudo e a discussão de temas 

ligados ao grafite, às artes plásticas, e a memória histórica. Também com escasso apoio, 

existiram grupos de dança como o “Arte da Pedra”, e o grupo de pagode “Luz do 

Repente”. 

A Pedreira possui um bonito histórico com o futebol, com a realização de 

campeonatos e manutenção de times de futebol. O Araribá Esporte Clube ainda 



20 
 

encontra-se em atividade, porém para a prática do esporte não há um campo, somente 

uma quadra de areia, a quadra do Pedreirão. O acirramento da violência e uma mudança 

na “forma de viver” são apontados como fatores presentes nesse cenário de desânimo 

cultural. Os moradores mostram-se saudosistas. A invariável presença de líderes 

entusiasmados, mas isolados, que tomavam para si a organização e manutenção das 

atividades implicou no fato de que as atividades perdessem o fôlego com o afastamento 

ou a morte desses líderes. 

O Projeto Fica Vivo também atua na Pedreira oferecendo oficinas de Grafitte, 

Break-dance e Teatro, mas agora sofre com um processo de reformulação, em que os 

oficineiros foram despedidos para serem posteriormente contratados por outra OSCIP
7
 

que será a nova responsável pelo programa. Devido a esse fato, as pesquisas junto ao 

programa foram suspensas até julho, e por esse motivo optou-se por não abordar as 

ações do Fica Vivo no corpo da monografia.  

A Igreja Batista da Lagoinha é também atuante através do ONG “Grupo 

Inconformados”, hoje a ação deles na região está limitada ao projeto “Pintando a 

Pedreira” (um projeto de pintura das casas da região), mas a ONG já ofereceu cursos 

profissionalizantes, tratamento e apoio familiar para dependentes químicos, entre outros 

projetos. 

A Prefeitura atuou durante muitos anos com o Centro Cultural Liberalino Alves, 

porém com irregularidades nos recursos e a transferência do Centro Cultural para o 

Mercado da Lagoinha, esta atuação se diluiu. 

  

I.3.1 - A história do Centro Cultural Liberalino Alves de Oliveira 

 

O Centro Cultural Liberalino Alves de Oliveira é o único centro cultural da 

prefeitura a possuir nome de gente. Seu nome é uma homenagem ao Sr. Liberalino, ou 

“Seu Belo” como é apelidado, forte militante dentro da Pedreira, idealizador e 

                                                           
7
 As sigla OSCIP corresponde a “Organização da Sociedade Civil de Interesse Público”. São ONG´s 

criadas por iniciativa privada que possuem um título fornecido pelo Ministério da Justiça, a partir do 

preenchimento de certos requisitos especialmente aqueles derivados de normas de transparência fiscal e 

administrativa.  



21 
 

construtor do espaço. O centro surgiu no local da antiga caixa d´agua que abastecia o 

conjunto IAPI. Abaixo dela, muitos sem teto procuravam abrigo, mas foram removidos 

para a construção do primeiro conjunto habitacional da Pedreira, obra fruto do 

Orçamento Participativo. Em julho de 1999 houve a abertura desse Centro Cultural 

dentro do conjunto habitacional Araribá, durante a administração do prefeito Célio de 

Castro, que compareceu a inauguração e tirou fotos com o Sr. Liberalino, foi uma 

grande celebração. O centro já foi ponto de cultura, funcionou até 2008 e, por questões 

estruturais, foi fechado pela prefeitura (infiltrações, um esgoto que corria por cima da 

área, entre outros problemas). A prefeitura retomou a programação artística e cultural do 

centro em 2013, porém com atividades itinerantes, e somente em novembro de 2014 ele 

foi reaberto dentro do Mercado da Lagoinha.  Há um forte descontentamento por parte 

da Pedreira com o descaso da prefeitura em relação ao centro cultural Liberalino Alves. 

Uma poderosa conquista por parte dos moradores foi negligenciada pelos equipamentos 

públicos, enfraquecendo lhes o direito de acesso à cultura. A transferência para o 

Mercado da Lagoinha não satisfez a população da Pedreira, por falta de identidade com 

o local, e o anseio pela reabertura do espaço cultural no alto da favela se manteve. 

 

I.3.2 - O espaço Cidadão Pedreira Unida 

 

No ano de 2014, um coletivo de moradores organizados na Associação Pedreira 

Unida, reiniciou o uso do espaço fechado pela prefeitura, promovendo-o a Espaço 

Cidadão Liberalino Alves, renovando a esperança de uso comunitário do local, 

potencial espaço de integração, desenvolvimento de manifestações culturais e atividades 

pedagógicas na busca de realizar a sensível relação entre cidadão e comunidade. O 

espaço cidadão mudou seu nome de Liberalino Alves para Pedreira Unida devido à 

confusão gerada com o centro do Mercado da Lagoinha. O espaço Pedreira Unida 

contou com uma reforma apoiada, além da Associação, pelo MTD – Movimento de 

Trabalhadores por Direitos e o Levante Popular da Juventude. O dinheiro para reforma 

foi também gerado por um evento promovido junto com o Tambor Mineiro
8
, com apoio 

                                                           
8
 Associação Cultural de Belo Horizonte fundada pelo artista Mauricio Tizumba. É também caracterizado 

como um grupo de resgate e manutenção da cultura afro. Possui uma sede no Prado que funciona como 



22 
 

de vários artistas e colaboradores. A reforma contou com a autonomia dos moradores e 

a boa vontade dos colaboradores, não houve apoio estatal. O espaço vem se mantendo 

fazendo algumas parcerias, mas ainda não encontrou estabilidade de recursos, 

atividades, etc. Ainda assim, mantem-se como prova da iniciativa dos moradores, sua 

capacidade de organização política e comunitária, sua força e capacidade de lutar para 

satisfazer suas demandas e direitos.    

O grupo de Teatro do Oprimido do qual participo foi convidado pelo MTD 

(Movimento dos Trabalhadores por Direitos) e pela Associação Pedreira Unida para 

realizar uma oficina de Teatro junto aos moradores, como forma de dar o pontapé inicial 

nas atividades do espaço. A oficina durou dois meses, mas não teve adesão do público 

até o final. Uma manobra da polícia militar de vigília e monitoramento da favela, que 

acarretava na constante subida de camburões e carros da polícia expondo o armamento e 

o risco de troca de tiros e violência afugentou grande parte dos participantes. 

Embora não tendo atingido o objetivo inicial a oficina me abriu para a riqueza 

existente naquele lugar e para a possibilidade de estudar as contribuições, desafios, 

condições da realização do Teatro, e mais especificamente do Teatro do Oprimido 

dentro destes contextos. Durante essa época ouvi dos moradores e estudei bastante a 

história da Pedreira, muito me interessando por sua riqueza histórica e política. Para dar 

continuidade à pesquisa, busquei as ONGs atuantes no local e acabei me deparando com 

o Instituto Ide, para o qual enviei uma proposta de oficina para adolescentes. A proposta 

foi bem recebida e então comecei em abril o trabalho. 

 

I.4 Instituto IDE Brasil 

 

 

O Instituto Ide Brasil foi fundado em outubro de 2006 a partir da iniciativa da 

bacharel em Direito Luciana Melo. Natural de Uberaba e moradora do bairro São 

Cristovão, Luciana era vizinha da comunidade Pedreira Prado Lopes e ansiava pela 

transformação do cenário de violência dentro da PPL. Para tanto, fundou o Instituto 

como agente de transformação do lugar, com ações voltadas, principalmente, para o 

                                                                                                                                                                          
espaço cultural para apresentação e venda de produções e artistas locais, além disso oferece cursos, 

oficinas de samba, congado, e outras manifestações da cultura afro.   



23 
 

desenvolvimento de crianças e jovens em situação de vulnerabilidade. Sua missão está 

pautada em proporcionar a crianças e jovens da comunidade da Pedreira Prado Lopes 

capacidade de transformação a partir da arte, educação, esporte, cultura e meio 

ambiente. O instituto se coloca como semeador de transformação, na valorização do 

desenvolvimento cidadão. Seus valores são descritos: Amor, Respeito e Dignidade, 

Coletividade, Cidadania e Envolvimento, Incentivo ao desenvolvimento, Fortalecimento 

do núcleo familiar, Transparência e Ética, Gratidão. 

 

São ofertadas oficinas de leitura, artesanato, hortas comunitárias, educação 

ambiental, reforço escolar, prática de esportes, atendimento psicológico para famílias 

atendidas pela instituição, orientação sexual, práticas de conservação, revitalização do 

local onde moram, oficinas de sublimação, jiu-jitsu, bem como eventos de integração e 

valorização da comunidade. 

 

 

I.5 Desenvolvimento Social de Base 

 

A UNESCO em parceria com a London School of Economics and Political 

Science, baseada em uma pesquisa dos padrões de sociabilidade e regeneração social 

desenvolvido nas favelas do Rio de Janeiro, com destaque a metodologia de trabalho do 

AfroReaggae e da CUFA, lançou em 2015 o documento “Desenvolvimento Social de 

Base – um guia prático”. Este documento consiste em um pequeno manual destinado a 

elaboradores de políticas públicas, ativistas, professores, líderes comunitários, etc, 

qualquer um que se interesse em promover desenvolvimento social de base em suas 

comunidades. O desenvolvimento social de base consiste em “processos de mudança 

que levam a melhoras no bem-estar humano, nas relações sociais e nas instituições 

sociais, e que são equitativos, sustentáveis e compatíveis com princípios de governança 

democrática e justiça social” (UNRISD APUD JOVCHELOVITCH e PRIEGO-

HERNANDEZ, 2015 p. 5). 

O guia prático apresenta quatro “caixas de ferramentas” contendo quatro 

dinâmicas de trabalho que se mostram frutíferas no desenvolvimento das ações na 

favela. A primeira diz respeito ao diagnostico do contexto das comunidades, elencando 



24 
 

a coleta de dados a respeito de instituições, capital social e resiliência do local. A 

segunda diz respeito ao foco nos indivíduos e nas comunidades, criando-se andaimes 

psicossociais, ou seja, estruturas de apoio que ajudam as pessoas a aprender, crescer e se 

desenvolver ao longo da vida, e ações de averiguação e desenvolvimento da auto 

estima, dando-se destaque ao papel desempenhado pelas redes sociais na melhoria de 

como pensam sobre si mesmos e sobre o que fazem. A terceira diz respeito ao uso da 

cultura e da imaginação, e a quarta às travessias, ou seja, a abertura das fronteiras e 

parcerias, contato e diálogo entre “morro e asfalto” na pauta da cidadania. 

Este estudo, portanto, debruça-se sobre ações inseridas dentro da terceira caixa 

de ferramentas, escolhendo o Teatro do Oprimido como metodologia. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



25 
 

Capítulo II 

 

II.1- Breve Histórico do Método de Augusto Boal 

 

“O Teatro do Oprimido é teatro na acepção mais arcaica da palavra:  

todos os seres humanos são atores, porque agem,  

e espectadores, porque observam. Somos todos espect-atores.  

O teatro do Oprimido é uma forma de teatro, entre todas as outras.”  

Augusto Boal   

 

Augusto Boal nasceu no Rio de Janeiro em 1931, formou-se em teatro na 

Columbia University (EUA), e quando voltou ao Brasil foi convidado por Sábato 

Magaldi e Zé Renato, para dirigir o grupo Arena. As peças elaboradas pelo Arena, com 

dramaturgia genuinamente brasileira e temática política, lhe renderam respeito e boa 

aceitação artística, e ao mesmo tempo, após o golpe de 1964, perseguição pela ditadura, 

prisão, tortura e ao final, o exílio em 1971.  

Durante o exílio, Boal se dedicou a pesquisar formas teatrais que pudessem ser 

expressar a luta e a ideologia que mantinha oprimidos e oprimidas nas diversas partes 

do mundo. Nesta busca, sistematizou o Teatro do Oprimido, que pode ser pensado como 

um conjunto de técnicas para aprender e praticar teatro. Toda a pesquisa do Teatro do 

Oprimido se desenvolveu em experiências concretas com grupos de artistas, de 

trabalhadores, nas quais se revelaram necessidades objetivas às quais foram analisadas e 

reelaboradas por meio da cena. Não se trata de invenções individuais, mas sim, 

consequência de descobertas coletivas, respostas encontradas por Boal e vários grupos 

de trabalho ao longo de quase trinta anos.  

Pode-se falar de pelos menos duas experiências marcantes para o Teatro do 

Oprimido. A primeira no Nordeste brasileiro, numa apresentação para uma liga 

campesina. O espetáculo representava camponeses lutando pela terra com fuzis em 

punho, bradavam em uma canção “Derramemos nosso sangue para salvar a nossa 

terra!”. A plateia ficou emocionada, e logo ao final, o líder do acampamento, Virgílio, 

convidou Boal e os atores a combaterem, junto com os camponeses, os jagunços do 

fazendeiro. Boal respondeu-lhe que seus fuzis eram de mentira, o que não foi problema, 

pois logo foram-lhes buscar fuzis de verdade. Boal então lhe explicou que, embora 

compartilhassem dos mesmos ideais, eles eram artistas, e não estavam preparados para 



26 
 

lutar na realidade. Boal recebeu uma resposta cortante: “Então o sangue que vocês 

querem verter, quando cantam aquela música, não é o de vocês, é o nosso sangue.” A 

partir de então não conseguiu mais fazer teatro da mesma maneira.  

 

Naquela época o Che Guevara escreveu uma frase muito linda: “Ser 

solidário significa correr o mesmo risco”. Isso nos ajudou a 

compreender o nosso erro. O Agit-Prop estava certo: o que estava 

errado era que nós não éramos capazes de seguir o nosso próprio 

conselho. Homens brancos da cidade tínhamos pouca coisa a ensinar 

às mulheres negras do campo... (Boal, 2002, p. 19) 

 

 

E a segunda em sua estada no Peru, por volta de 1973, quando Boal começou a 

trabalhar em um processo chamado dramaturgia simultânea. Foi o surgimento do Teatro 

Forum, uma técnica principal no arsenal do Teatro do Oprimido. Os atores ouviam as 

histórias de opressão da plateia e encenavam, Boal coordenava a preparação e fazia o 

papel do Coringa, aquele que dialoga diretamente com a plateia e faz o elo com os 

atores. A plateia então, a partir do que assistia podia dar sugestões de alternativas para 

os problemas, tudo a ser encenado pelos atores. Embora aprendendo, desenvolvendo a 

história juntos, os atores conservavam ainda o domínio do palco. Numa apresentação na 

cidade de Chaclacayo, uma senhora insatisfeita com a atuação feita e com a alternativa 

que ela oferecia ao problema da traição do marido, no caso uma conversa “clara” com 

ele; foi então que foi convidada a subir no palco e encenar a protagonista demonstrando 

como gostaria que fosse feito. A mulher subiu, e como se vivesse essa opressão, não só 

explicou claramente o que sentia, como pegou o marido pela gola e com um cabo de 

vassoura na mão mandou-o providenciar sua comida, pois ela estava com fome; isto não 

só gerou admiração como provocou a descoberta da versão do Teatro Fórum como é 

praticada desde então.  

Além do Teatro Fórum, o arsenal do T.O. conta com algumas outras técnicas: o 

Teatro Jornal, vertente mais antiga de T.O., realizado já na época da ditadura militar; 

trata-se de encenação de notícias de jornal de forma crítica e agregando opiniões ao 

tema, visando revelar os fatos por trás da notícia.  O Teatro Invisível, que consiste numa 

encenação não revelada aos espectadores, em espaços e momentos em que se possa 

estabelecer discussões abertas, envolvendo todos as pessoas presentes.  Esta técnica foi 

iniciada no exílio em Buenos Aires, em 1971, com o Grupo Machete, mas foi recriada e 



27 
 

praticada na América Latina e Europa, durante os anos 1970 e 1980. Boal em seus 

livros relata uma série de práticas de Teatro do Invisível, algumas que chegaram a ser  

interrompidas pela polícia. O Teatro Imagem, que consiste na elaboração e apresentação 

de cenas sem palavras, com o objetivo de estimular o corpo e a leitura corporal nos 

praticantes; esta técnica surge em 1976, nas práticas com distintos grupos e ainda nos 

primórdios da elaboração do método. O Arco-Íris do Desejo, iniciado em um ateliê em 

Paris (1980-1983), no Centre du Théâtre de l’Opprimé - Augusto Boal, com Cecília 

Thumim Boal, a partir da percepção de opressões individuais que apareceram nas 

oficinas na Europa, mostrando que havia uma vertente de cunho particular de opressão. 

Esta técnica foi ao encontro das necessidades de pessoas com problemas de solidão, 

medo do futuro, dificuldades de comunicação, de atitude, enfim, com resíduos psíquicos 

causados por circunstâncias de opressão familiar, de relacionamentos afetivos ou 

trabalhistas. E, por fim, a técnica do Teatro Legislativo, que consiste na elaboração de 

propostas de leis a partir do Teatro Forum, que surgiu a partir do mandato como 

vereador da cidade do Rio de Janeiro entre 1992 e 1996.  

O método de Boal foi e é praticado em mais de setenta países na atualidade. 

Devido aos quinze anos de exílio de seu autor, a técnica viajou por muitos países e fez 

com que o Teatro do Oprimido adquirisse uma dimensão cosmopolita e reconhecimento 

internacional de público, crítica e pesquisadores. Em 1986, Boal retornou 

definitivamente ao Brasil, a convite de Darcy Ribeiro, então Secretário de Educação do 

estado do Rio de Janeiro, e fundou o Centro de Teatro do Oprimido (CTO), em 

atividade contínua desde então. O método é experimentado e reelaborado por meio de 

projetos sociais nas áreas da educação, saúde mental, diversidade sexual, sistema 

penitenciário, movimentos sociais e escolas. Boal foi mentor e diretor artístico do CTO 

por 23 anos, e hoje o Centro é coordenado por uma equipe de curingas parceiros de 

Boal. Esta equipe, da qual faz parte Julian Boal seu filho, é responsável pelo 

desenvolvimento do legado deixado pelo teatrólogo, promovendo projetos de formação 

de praticantes-multiplicadores da metodologia, e através disso promovendo acesso de 

mais pessoas a essa prática, no intuito transformar a realidade e em busca de uma nova 

forma ética para as relações entre pessoas e destas com o Estado e o mundo.  

O Teatro do Oprimido está para o teatro assim como a Pedagogia do Oprimido 

está para a pedagogia. Ambos se colocam como ferramentas de apoio à emancipação 

dos oprimidos, de desmistificação dos ritos sociais e políticos e operações de que se 



28 
 

servem os opressores para oprimir. Em ambos, os seres humanos são vistos como seres 

do fazer, da práxis, e que, percebendo o mundo  de modo mais vertical e amplo,  podem 

melhor conhecê-lo e transformá-lo com suas ações. Através de uma leitura crítica da 

realidade, proporcionada pela prática da cena e da sua transformação, buscam quais 

níveis de ação podem taticamente ser postos em prática em busca da dignidade e da 

libertação.  

Em  2008, Boal entrou na lista dos 197 candidatos ao Prêmio Nobel da Paz, e em 

2009 foi nomeado Embaixador Mundial do Teatro pela UNESCO, honra inédita para o 

Brasil. O Teatro do Oprimido é reconhecido e valorizado ao redor do mundo inteiro, os 

livros de Boal foram traduzidos para mais de 22 línguas. Augusto Boal faleceu em 

2009. 

 

II.2 - Estética do Oprimido 

 

Nos anos 2000, Boal elaborou o que denominou a  Estética do Oprimido, 

definindo-a como um desejo de democratização do teatro, e de posicionamento crítico e 

ação frente às injustiças sociais. É uma filosofia que pretende ajudar a restaurar a ideia 

original e humanística de democracia, e seus princípios foram organizados a partir do 

estudo e da interpretação da Declaração Universal dos Direitos Humanos. A Estética do 

Oprimido pretende ser o ensaio de uma “revolução copernicana ao contrário”, ou seja, o 

indivíduo passa a ser o centro do universo, se manifestando de modo estético e por meio 

da arte, para romper com o poder autoritário e com a violência nele embutida.  

Augusto Boal, como idealizador e teórico da Estética do Oprimido, reclama 

àqueles que não pertencem às “monarquias artísticas”, a possibilidade de realizar um 

processo artístico; propõe que as artes, como parte essencial do desenvolvimento do 

humano, social, da cultura, da nação, devem ser democratizadas. Isto porque, o 

analfabetismo estético é poderosa ferramenta de dominação que vulnerabiliza a 

cidadania, empurrando as pessoas para a obediência das mensagens imperativas 

veiculadas pelas mídias e por manifestações artísticas que não tem abertura para a 

reflexão ou as refutam.  



29 
 

A estética é a ciência da comunicação sensorial e da sensibilidade, e não a 

ciência do belo. Para Boal, o feio pode ser belo, a Estética do Oprimido busca ser uma 

arte pedagógica inserida na realidade político social, e dela partindo, com o objetivo de 

buscar a verdade nas relações políticas, criar uma cultura sem servidão, “é um ato 

político, não apenas estético, e estético, não apenas político” (BOAL, 2009, p. 36)  

Quando é oferecida às pessoas a possibilidade de realizarem um processo 

estético, expandem-se suas possibilidades expressivas, aprofunda-se a sua percepção do 

mundo e dinamiza-se seu desejo de transformá-lo. Este trabalho estético realiza-se 

através da Palavra, do Som e da Imagem, propondo uma nova forma de se utiliza-los e 

de se fazer a Arte por seu intermédio. Não pretende a multiplicação de cópias nem a 

reprodução de obras, e muito menos a vulgarização do produto artístico, mas, sim, 

romper a castração da cidadania que é a negação aos seres de seu direito de praticarem 

artes. 

A Estética do Oprimido não se serve a nenhuma fórmula sagrada para entender a 

arte, trata-se de um espaço para questionamentos e proposições. Ao mesmo tempo se 

baseia em duas teses fundamentais: 

 

1- Existem duas formas humanas de pensamento: sensível (associado 

à estética e a linguagem) e simbólico (associado à noética e a língua); 

coexistem no individuo, e ambas são aviltadas pelo poder dominante 

para defender suas ideologias.  

2- Existem muitas estéticas, pois muitas são subdivisões sociais, com 

suas próprias regras, leis e paradigmas. (BOAL, 2009, p. 16) 

 

                                                                                                                                 
Por pensamento sensível, Boal entende a forma de pensar ligada às sensações e 

emoções, diz respeito aos sentidos, movimentos corporais, gestos sinaléticos, etc. Nele, 

significante e significado estão inseparáveis. Desde que somos gerados somos 

estimulados a perceber o mundo de maneira sensível, uma criança ainda não sabe falar, 

comunica-se por meio das percepções que tem do mundo e da sua transmissão corporal. 

“Não é língua, é linguagem. Com ela o sujeito expressa ideias e revela sentimentos, para 

si e para outros, decide ações e age sem usar palavras nem gestos simbólicos”. (BOAL, 

2009, p. 40)  

 

No decorrer do seu desenvolvimento, a criança descobre as palavras - 

Pensamento Simbólico. Por pensamento simbólico, Boal entende a forma de pensar 

ligada às palavras e aos símbolos. A comunicação se amplia, os elementos são 

nomeados, classificados e enquadrados em conceitos. Contudo, no mundo atual o 



30 
 

pensamento sensível vem sendo desvalorizado e a linguagem instrumental é que tem 

valor. Temos sido encaminhados a um declínio perceptivo, o pensamento sensível vai 

sendo degenerado através do enclausuramento das suas três vertentes, o Som, Imagem e 

Palavra, destinados apenas aos grandes jornais, emissoras de TV, museus, estúdios 

fonográficos, etc. Boal no seu livro “Estética do Oprimido” conta um caso interessante 

dos animais que não morreram no Tsunami, pois através das sensações da terra se 

mexendo deduziram que uma onda gigantesca estava vindo e se encaminharam para as 

montanhas e lugares de grande altitude. Já os humanos, não vendo nenhuma notícia na 

mídia, nenhum aviso das autoridades, mesmo percebendo algo estranho, continuaram a 

viver como se nada estivesse acontecendo. 

 

Para alcançar seus objetivos, a Estética do Oprimido estimula o desenvolvimento 

do  pensamento sensível, muitas vezes sufocado pelo simbólico, por entender que 

aquele é essencial para a libertação dos oprimidos, pois alarga e aprofunda sua 

capacidade de perceber o mundo e de associar-se a ele. Boal aponta um embalsamento 

do pensamento, a constituição de zonas proibidas à inteligência, promovendo a 

construção de dogmas, a partir dos quais o poder dominante é exercido sobre o 

individuo, o que os torna uma poderosa arma de opressão, exploração e exclusão.  

Diante destas constatações, 

A Estética do Oprimido é uma proposta que trata de ajudar os 

oprimidos a descobrir a Arte descobrindo a sua arte; nela, 

descobrindo-se a si mesmos; a descobrir o mundo, descobrindo o seu 

mundo; nele, se descobrindo. (BOAL, 2009, p. 170) 

 

A arte é pensada como direito e como necessidade, forma de conhecimento e 

gozo do mundo. Arte é fonte de cidadania, arma de libertação. Desenvolvendo em si o 

artista, o cidadão, que desenvolve consciência disto no decorrer de sua formação, pode 

confrontar melhor a indústria da Palavra, do Som e da Imagem. Deixa de ritualizar em 

si a obediência, a mecanização das ações, e abre-se para sentir o pensamento e pensar o 

sentimento, como também para a criatividade. O pensamento sensível desenvolvido 

torna-o mais consciente e consistente, faz com que se preste atenção não só ao 

significado atribuído às palavras, mas ao timbre, volume, ritmo, às características 

sensoriais da voz que o emite; sente-se o que se toca, escuta-se o que se ouve, 

redescobre-se o corpo, reaprende-se a ver as coisas. Aprende-se a aprender. 

A Estética do Oprimido, ao propor uma nova forma de fazer e de se 

entender a Arte, não pretende anular as anteriores que ainda possam 

ter valor, nem pretende a multiplicação de cópias nem a reprodução da 

obra e muito menos a vulgarização do produto artístico. Não 

queremos oferecer ao povo acesso a cultura – como se costuma dizer, 

como se o povo não tivesse sua própria cultura ou não fosse capaz de 



31 
 

construí-la. Em diálogo com todas as culturas, queremos estimular a 

cultura própria dos segmentos oprimidos de cada povo. Queremos 

promover a multiplicação de artistas. (Boal, 2009, p. 46) 

 

Boal, declara que as práticas do Teatro do Oprimido têm natureza pedagógica e 

educativa associadas e, neste sentido, é responsável pela construção da Estética do 

Oprimido. Neste contexto, Educação significa a transmissão do saber já existente e 

Pedagogia, a pesquisa de novos saberes. Na prática teatral busca-se a amplificação da 

percepção, seja nos seus aspectos corporal, espacial, relacional, sinestésico, mas, 

especialmente, no ético, para que as escolhas sejam conscientes e analisem as 

possibilidades que existem e podem ser criadas em cada situação de opressão. A 

Estética do Oprimido busca ser conhecimento e invenção, criando por meio de um 

processo estético consciente um produto artístico de qualidade e impacto.   

É neste nível ético que o Teatro e a Estética do Oprimido devem se 

mover, não bastam boas ideias, elas precisam ser justificadas, não 

basta trabalhar com ideias que já existem, é necessário inventar, 

porque todas as situações, mesmo repetidas, são sempre novas. (Boal, 

2009, p.160) 

 

 

O Teatro do Oprimido não nega a existência de talentos, mas valoriza mais o 

como lugar de diálogo, de criatividade e liberdade de produção e transmissão da arte, do 

pleno e livre exercício das formas do pensar, sensível e simbólica, e do aumento de 

vocabulário para expandir territórios de compreensão, pois somente desta maneira será 

possível alcançar a liberação consciente e solidária dos oprimidos, a criação de uma 

sociedade democrática. O Teatro do Oprimido busca a análise e desmistificação dos 

dogmas, a abertura para reflexão e questionamento, e  Boal afirma como dever do 

cidadão artista destruir os dogmas da arte e da cultura mostrando que todos os seres 

humanos são, cada um ao seu jeito, produtores de cultura e não apenas consumidores de 

cultura alheia. 

O Teatro do Oprimido se apoia na compreensão e na prática da Ética e da 

Solidariedade, alimenta as convicções anti-imperialistas, anticolonialistas, antirracistas, 

antissexistas, anti-envilecimento do ser humano. Parte do pressuposto de que toda 

cultura é dialética e movente: o escravo possui sua cultura escrava, que contém em si o 

desejo de liberdade. Boal sublinha o amesquinhamento da palavra ética quando 

entendida como bom comportamento. A ética é uma invenção humana, idealizada como 



32 
 

um ideal de convivência e respeito, não se confunde com a moral, censura a 

comportamentos irrefletidos; a escravidão um dia já foi moral. A ética busca criar 

relações solidárias, é antídoto contra instintos predatórios persistentes nas sociedades. 

Isto é o Belo – revelação da verdade escondida. O mundo não é como queremos, é 

necessário muda-lo para que seja. O Teatro do Oprimido é um ensaio para a 

transformação no real, e não só um fenômeno contemplativo, mesmo sendo a 

contemplação já em si transformadora.  

Não se trata apenas de criar um espetáculo estético e agradável, mas de descobrir 

o que está por trás dos pensamentos e comportamentos mecanizados, do comportamento 

repetitivo do dia a dia, criando um diálogo com a comunidade de que se faz parte, um 

trânsito do singular para o plural, uma etapa propedêutica à mudança social, uma obra 

aberta que exige continuidade no real. Por isso Boal declara que “Fazemos práxis-thon, 

não thea-tron” (BOAL, 2009, p. 164). Rompem-se os limites entre artistas e não artistas, 

espetáculo e realidade, palco e plateia. Para tanto, O Teatro do Oprimido desenvolve o 

arsenal de técnicas e táticas, que visam a restauração da ideia humanística de 

criatividade e de desejo.  

 

II.3 - Técnicas do Teatro do Oprimido 

 

O Teatro do Oprimido é representado por uma árvore estética, o símbolo 

escolhido por Boal. Suas raízes estão fincadas na terra dentro da Ética e da 

Solidariedade, que compõem a seiva da árvore. Na terra convivem os instintos 

predatórios e os avanços humanísticos, “nas raízes da árvore veem-se as misérias 

humanas, na copa o sol da manhã” (BOAL, 2009, p.185). O solo deve ser fértil, oferecer 

o acesso aos conhecimentos humanos e base para criações. Dentro dos nutrientes que 

alimentam a árvore, sobressaem-se as categorias da participação não excludente, 

evitando-se individualismos e corporativismos; da filosofia, não se tratando de ensinar a 

biografia dos filósofos, mas sim a ligação entre as formas de pensamento e a realidade 

concreta; e por fim, da história, revelando as lutas de classes que movem as sociedades 

e explicando a degradação ambiental da Terra. A história refere-se a hoje, não só ao 

passado.  



33 
 

A Ética e a Solidariedade, que são a seiva que alimenta a Grande Árvore do 

Teatro do Oprimido, viajam em forma de estética pelas artérias axiais da Palavra, da 

Imagem e do Som. No tronco da árvore, inicia-se o processo prático com jogos lúdicos: 

um arsenal de jogos e exercícios com regras fixas, que estimulam criatividade, auxiliam 

na des-mecanização do corpo e estimulam a busca pela expressão pessoal.  

Paralelamente, são elaboradas vivências de Teatro Imagem, para estimular as formas de 

percepção e expressão não-verbais, e debater um comportamento, e possíveis 

influências dele, a partir de seus elementos corpóreos e gestuais. 

A Árvore se abre em quatro grandes Copas, sendo a primeira o Teatro Jornal. 

Serve para desmistificar a pretensa objetividade do jornalismo, e verificar seu aspecto 

de ficção. São doze técnicas que transformam notícias, ou qualquer material impresso, 

em cenas teatrais. A segunda, o Arco-Íris do Desejo, que se compõe de técnicas 

introspectivas, para trazer à tona opressões já integradas ao comportamento e que 

estejam subconscientes, traduzidas como “o policial na cabeça”, estudando-se as 

relações entre sociedade é individuo; são terapêuticas, mas não terapia e necessitam de 

certa especialidade psicológica para seu desenvolvimento. A terceira Copa, o Teatro 

Invisível, no qual um tema empolgante deve ser escolhido para ser desenvolvido em 

uma pequena cena, a ser interpretada pelos atores como em uma cena tradicional, mas 

apresentada em um lugar que não é teatro para espectadores que não sabem que aquilo é 

cena. Atores suscitam a plateia a se posicionar. O objetivo é sensibilizar para opressões 

que estão passando incólumes coletivamente. A quarta Copa, o Teatro Legislativo. 

Consiste em expressar e debater, de forma lúdica, através de uma cena de Teatro-

Fórum, uma necessidade e transformar sua solução em lei. O Teatro Fórum está no 

coração da Árvore, como técnica central, que proporciona que a plateia proponha e 

experimente ludicamente ações sociais concretas e continuadas.  

O Teatro Fórum possui regras cujo proposito é suscitar a participação da plateia 

numa discussão profunda, fecunda e composta por meio da linguagem teatral. O 

objetivo é mostrar os mecanismos pelos quais uma opressão se estabelece, e a 

descoberta de soluções, táticas, estratégias para rompê-la, ou evitá-la. Uma encenação é 

produzida, baseada em fatos reais, na qual um conflito entre opressores e oprimidos seja 

evidenciado; o oprimido então, por uma ou mais falhas político-sociais, fracassa e o 

público é estimulado pelo Curinga  a entrar em cena e substituir o oprimido buscando 

alternativas para resolver a opressão.  A figura do Curinga é primordial, ele funciona 



34 
 

como um facilitador que dialoga diretamente com a plateia, um mestre de cerimônias 

que abre a porta do palco para que cada um dos presentes possa entrar e se manifestar 

na cena, com suas ideias e sugestões. O espetáculo é um jogo artístico e intelectual, a 

ser explicado pelo Curinga, e é conveniente que se comece com jogos com a plateia, 

para aquecer sua disposição corporal e criativa e estabelecer a comunhão teatral. 

Quanto à dramaturgia, a natureza de cada personagem deve ser precisamente 

identificada, sua ideologia deve ser reconhecida claramente pelo público, pois o 

propósito é discutir situações concretas utilizando-se da linguagem teatral. A expressão 

corporal dos atores deve expandir a imagem do comportamento ideológico, função 

social, profissão, etc. dos personagens; sua representação visual deve fazer a plateia 

reconhece-los antes mesmo do discurso falado. Os atores devem realizar ações 

significativas, para que os espectadores, ao assumirem os personagens, não venham a 

fazer o fórum sem teatro. O figurino deve mostrar essencial, e deve ser também de fácil 

utilização pelos espectadores ao substituírem os atores.  

Cada cena deve encontrar a expressão exata do tema que esteja abordando. A 

encenação é feita tradicionalmente, até o personagem oprimido ser colocado frente a 

frente com o cerne do conflito. O Curinga pergunta à plateia neste momento, se está de 

acordo com as soluções propostas pelo oprimido e convida os espectadores que se 

colocarem em discordância a subirem ao palco e proporem soluções alternativas. A cena 

mostra uma determinada visão do mundo, portanto, os atores que permanecem em cena 

devem tentar manter a situação da mesma maneira. A partir da primeira entrada de um 

espectador, o Curinga instrui a plateia a interromper a cena a qualquer momento em que 

considere que pode desatar a opressão, e o modo de faze-lo é gritar “Para!”.  Os atores 

em cena congelam, há a substituição e a retomada da cena a partir do momento 

escolhido pelo espectador. O ator substituído deve ficar de fora auxiliando o espectador 

na dramaturgia da peça, corrigindo possíveis inverossimilhanças. Ao Curinga cabe 

gerenciar o tempo de modo que cada espectador que entrar tenha a tempo suficiente 

para mostrar sua ideia. 

Os atores que permanecem em cena, precisam intensificar a opressão, mostrando 

o repertório dos opressores, enquanto as táticas e estratégias dos oprimidos são 

desenvolvidas. As intervenções não valem apenas pelo que é dito, mas também pela 

entonação como são ditas, não só pelo fazer, mas pela forma de fazer, não só pelo feito, 



35 
 

mas pelo que se deixou de fazer. Se o espectador esgota as ações que tinha planejado sai 

do jogo, caso outro membro da plateia não proponha outra alternativa, os atores 

terminam a cena como planejado nos ensaios. As alternativas deverão ser analisadas 

pelo Curinga em seu significado após cada intervenção de espectador e ao final da 

sessão na forma de um compartilhamento geral, esclarecendo pensamentos, opiniões, 

propostas, e ampliando seus significados junto à plateia. Caso algum espectador consiga 

romper com a opressão, os atores abandonarão seus personagens, e a plateia será 

convidada a substituir os opressores para mostrar novas formas de opressão que os 

atores talvez desconheçam. Cabe ao Curinga encorajar a participação, e corrigir os 

rumos da cena, não como dono da verdade, mas como um diretor de cena que não pode 

acolher situações miraculosas. O Teatro Fórum é um treino, uma forma de se fortalecer 

a percepção e a coragem para enfrentar a realidade. 

O Teatro Fórum arremata os objetivos teatrais de Boal ao democratizar o acesso 

da plateia à cena e no estímulo à percepção sensível das problemáticas coletivas. Seja 

no trabalho com os atores, ou no trabalho com a plateia, busca-se uma solução que 

consiga estabelecer nova ética nas relações do cotidiano  com o fim da opressão. A 

Estética do Oprimido tem por fundamento a certeza de que somos todos melhores do 

que pensamos ser, capazes de fazer mais do que realizamos: todo ser humano é 

expansivo. O Teatro Fórum é uma oportunidade para buscar esse novo, não só dentro do 

indivíduo mas com a comunidade, estimular a vida intelectual e estética dos seus 

participantes, a sua capacidade de compreensão do mundo, e as suas possibilidades para 

que se possa produzir a transmissão dos conhecimentos adquiridos, descobertos, 

inventados ou reinventados em cena. Boal vê o teatro como uma arma, necessariamente 

política, e a coloca como uma possível arma de liberação a ser usada pelas classes 

oprimidas em seu caminho rumo à democracia, autonomia e liberdade. 

Assim tem que ser a “Poética do Oprimido”: a conquista dos meios de 

produção teatral. (Boal, 2005, p. 13) 

 

II.4 Teatro do Oprimido no Ensino de Teatro 

 

Diferentes objetivos têm motivado a escolha do T.O como ferramenta para o 

ensino de Teatro. Os componentes básicos que sustentam sua diferenciação são: 



36 
 

minimizar a alienação – ator, espectador, ficção, realidade; colocar a possibilidade do dialogo 

e da intervenção frente às cenas apresentadas (almejando a intervenção na realidade); e 

a integração de habilidades e práticas sociais, tendo a autodeterminação e a cooperação 

como componentes inerentes do processo formativo.  

Boal possui notoriedade mundial no ensino de Teatro, sendo referenciado por 

teóricos de renome, como por exemplo, Jean Pierre Ryngaert, francês, diretor teatral e 

professor universitário, expoente nos estudos contemporâneos sobre ensino do teatro. 

Diversas pessoas, ao redor do mundo, vêm desenvolvendo a metodologia nos mais 

variados contextos, com diversos escopos, desde desconstrução de sexismo linguístico 

ao debate entre os cidadãos sobre a exposição ao lixo tóxico. Um giro na internet e nas 

produções acadêmicas acerca do tema e nos deparamos com inúmeras experiências, em 

diversas localidades, escolas, penitenciarias, universidades, Centros de Atenção 

Psicossocial, Escolas do Campo, Grupos de Mulheres, não cabendo aqui um 

aprofundamento neste campo.  

O despojamento da máscara da especialidade, colocando o teatro a serviço dos 

mais variados segmentos sociais, localiza seu ensino como participante da luta social. 

Um multiplicador do T.O deve colaborar para que os participantes de aulas de teatro 

construam a critica formal das imagens do mundo que estão sendo apresentadas, mas 

uma crítica alegre, coletiva e capaz de preparar novas práticas. Deve recuperar seus 

conteúdos politizados ligados à desumanização, à vida coisificada, e assim fazer frente à 

resignação e ao conformismo.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



37 
 

 

 

CAPITULO III  

 

III.1 Experimento Pedagógico 

 

O experimento pedagógico que serviu de base para esta monografia foi uma 

Oficina que se realizou a partir do meu interesse e estudo na área de projetos sociais. O 

espaço escolhido foi o Instituto IDE Brasil, que é uma ONG que atua há dez anos com 

crianças e jovens da Pedreira Prado Lopes, com uma estrutura física de qualidade e uma 

equipe receptiva, amorosa e interessada no desenvolvimento de oficinas teatrais no 

espaço;  o detalhamento desta escolha se verá adiante. 

A metodologia do Teatro do Oprimido, seu arsenal de jogos, técnicas de Teatro 

Imagem e Teatro-Fórum, pareceram-me adequados para a atividade com jovens da 

comunidade da Pedreira, tanto por seu caráter formador quanto por sua atenção especial 

às questões sociais dos participantes. O trabalho de apuro das percepções estética e 

politica do mundo, faz desta forma de teatro um espaço para discutir as condições 

materiais e simbólicas vivenciadas pelos participantes. Estes são elementos chaves para 

a minha escolha metodológica.  

Após a aplicação da metodologia do Teatro do Oprimido, pude perceber que os 

jovens que participaram da Oficina alcançaram ganhos do ponto de vista da 

aprendizagem do Teatro, tais como: ampliação da compreensão da corporalidade e da 

espacialidade cênicas, produção de novos significados para significantes anteriormente 

estabelecidos por seu cotidiano fora da oficina, e a noção de construção de imagens 

cênicas.  

À medida que as aulas iam avançando os alunos realizavam composições 

cênicas cada vez mais ricas, ampliando a exploração do espaço, utilizando os planos 

alto, médio e baixo, articulando-se corporalmente de forma mais expressiva, criando 

objetos cênicos seja através da manipulação do invisível, ou da ressignificação de 

objetos outros. O processo será melhor explicitado no decorrer deste capítulo. Mas foi 



38 
 

notável o avanço nas composições e também o fato de que a compreensão da noção de 

teatralidade se tornou cada vez mais afiada.  

 

III.2.  Abordagem pedagógica 

 

Busquei fazerem dialogar Augusto Boal, como teatrólogo, e dois pedagogos, no 

sentido de cotejar as propostas metodológicas, e vê-las sob pontos de vista híbridos e 

complementares. Inicialmente Henry Caldwell Cook (1886-1939), educador britânico 

que foi um dos primeiros pedagogos a abordar o teatro na educação e a formular um 

método dramático a ser aplicado como ferramenta pedagógica com crianças e jovens. 

Em 1917 publicou seu livro “The Play Way”, no qual afirma que atuar é um caminho 

seguro para aprender. Seu método fundamenta-se em basicamente três princípios: 

 

1. Proeficiência e aprendizado não advêm da 

disposição de ler ou escutar, mas da ação do fazer e da experiência.  

2. O bom trabalho é mais frequentemente resultado do esforço 

espontâneo e livre interesse, que da compulsão e aplicação forçada. 

3. O meio natural de estudo para a juventude, é o jogo.  

                                                                         (COOK apud COURTNEY, 2003, p. 45) 

 

Todos estes princípios convergem com as metodologias do Teatro de Imagens e 

do Teatro Fórum, na medida em que, se propondo a ser uma prática libertadora, não 

implicam em um comportamento coercitivo do professor; baseada nestes princípios,os 

elementos teatrais foram experienciados na Oficina através do estímulo à autonomia 

criativa dos participantes diante das propostas abertas da educadora.  

Na condução da experiência pedagógica que descrevo aqui, a aplicação destes 

princípios se pautava no jogo, entendido como uma experiência fundamental da vida 

que se localiza em um entre-lugar da ficção e da realidade, e que serve de motor à ação 

cênica, um universo no qual as tentativas são experimentadas com menor risco. E, 

também, na livre participação, entendida como o respeito aos limites individuais e à 

possibilidade de negação de participação em determinados jogos e dinâmicas de 

apresentação. 



39 
 

Todo este arcabouço se realizou com o exercício prático para a aprendizagem do 

teatro, ou seja, aquele no qual elementos teatrais como o espaço cênico, tempo ficcional 

e corporalidade extra-cotidiana, eram ensinados através de jogos lúdicos e de 

composição, e seu desenvolvimento ocorria em diálogo com os resultados dos processos 

anteriormente experimentados.  

Em seguida, busquei Jean Piaget (1896-1980), suíço, epistemólogo e defensor da 

abordagem interdisciplinar do psiquismo humano, pelo modo como este pensador vê a 

imitação e o jogo: estando diretamente relacionados com o desenvolvimento humano, e, 

portanto, como estímulos adequados a se relacionar com a situação de ensino e 

aprendizagem. Tendo isso em conta, o jogo dramático e o simbólico ocupam um lugar 

especial na minha experiência pedagógica, ampliando as possibilidades de aplicação da 

metodologia do Teatro do Oprimido, porque o engajamento nos jogos, além de implicar 

em uma atitude social positiva, constrói uma carga pessoal que implica na manifestação 

de estados sensíveis e desenvolvimento crescente da imaginação. 

Piaget divide as atividades lúdicas em três categorias: 1- Jogos de exercícios, 

que aparecem já nos primeiros meses de vida, e continuam sempre que uma nova 

habilidade é adquirida; são a base do estágio sensório motor, mas também podem se 

relacionar com atividades mentais, por exemplo quando a criança faz perguntas apenas 

pelo prazer de fazê-las, sem interessar-se pela resposta; 2- Simbólico, que envolve o 

faz-de-conta, a representação, uma relação entre o dado e o imaginado; e 3- o Jogo de 

Regras, sendo mais característico  do período de 7 a 11 anos e prosseguindo ao longo da 

vida; é a atividade lúdica do ser socializado. Essencialmente, as variadas formas de jogo 

são tentativas de assimilar experiências. Em Piaget, a inteligência é definida como a 

forma de “equilíbrio para a qual tendem todas as estruturas cognitivas” (Piaget, 1936
a
, 

p.34 apud BIAGGIO, 1977, p. 45). A escolha do termo equilíbrio denota o que 

chamarei aqui do cerne do pensamento de Piaget, considerando que para ele o ajuste 

harmonioso entre as estruturas cognitivas do individuo e o ambiente está diretamente 

ligado ao desenvolvimento da inteligência.  

Seguindo com Piaget, encontramos dois mecanismos básicos de adaptação ao 

meio: Assimilação e Acomodação. A Assimilação refere-se à introdução de novos 

elementos no comportamento prévio do individuo; já a Acomodação relaciona-se com 

as transformações das estruturas internas do organismo para poder lidar com o meio e 



40 
 

com os elementos aprendidos. O jogo e a imitação estão conectados a ambos os 

processos: 

 

(...)a imitação é uma continuação da acomodação, o jogo é uma continuação 

da assimilação e a inteligência uma combinação harmoniosa dos dois. 

(PIAGET apud COURTNEY, 2003, p. 270) 

 

Embora sejam descritos separadamente, ambos os mecanismos devem ser 

pensados de forma simultânea. A imitação ocorre quando determinada atividade já foi 

assimilada, acomoda partes da experiência dentro da estrutura cognitiva, e o jogo ocorre 

por assimilação e tem prosseguimento através do exercício, pelo prazer de dominar 

determinada atividade, pelo sentimento de virtuosismo ou poder que ele envolve. Como 

exemplo, Piaget descreve a imitação como o mecanismo da fala, sendo a função que 

mune o bebê do seu primeiro significante ou dos símbolos elementares. Posteriormente 

a linguagem atua como molde para o pensamento.  

Na Oficina encontrei dificuldades com a expressão por meio da fala entre os 

jovens, e precisei refletir sobre estas questões apontadas por Piaget. Minha percepção da 

aplicação da metodologia do Teatro do Oprimido nesta situação foi que havia um lugar 

estabelecido, fruto de uma prática interiorizada já, de elogiar e “achar bom”. Nas rodas 

de conversa era preciso que provocações fossem feitas rumo à elaboração de um 

discurso autônomo sobre o ocorrido.  

Diante das dificuldades descritas acima, procurei também James N. Britton 

(1908-1994), educador britânico, que em seu livro Language and Learning, demonstra 

como utilizamos a linguagem, e que Richard Courtney descreve da seguinte maneira: 

“como um meio de organizar uma representação do mundo e que a representação assim 

criada constitui o mundo no qual operamos, as bases de todos os prognósticos pelos 

quais estabelecemos o curso de nossas vidas” (COURTNEY, 2003, p. 278). Britton 

descreve dois tipos de comportamento na utilização da linguagem, sendo um primeiro 

que implica num sentido prático de interação com pessoas e coisas, e um segundo que é 

utilizado para contemplar o que ocorre, e ocorreu, a nós e aos outros, além do que 

poderia acontecer. Desse modo, improvisamos sobre nossa representação do mundo, 

podendo fazê-lo para enriquecer, enfeitar, preencher, ampliar, enrijecer ou relativiza-la. 

Nossas primeiras representações do mundo aparecem de forma predominantemente 



41 
 

emocional, parecem ser mais dramáticas, calcadas na exteriorização da imaginação. Um 

possível paradigma do aprendizado dramático poderia ser assim descrito: 

PERCEPÇÃO -> IMAGEM-IMAGINAR -> ATO 

Relacionando este paradigma com a formação estética, se o ato é a 

exteriorização de uma formação interna da imaginação, ele pode apresentar-se como um 

todo, ou ser progressivamente decupado em elementos: soar, se relacionando com a 

música, fala, palavra; mover-se com a dança ou representações tridimensionais em 

movimento congelado; e ser com as artes dramáticas, com a teatralidade, utilizando 

máscaras, papéis sociais, corporalidades situadas.  

Levando tudo isso em conta, a experiência pedagógica em Teatro aqui proposta, 

não se coloca como um treinamento para o palco, mas como um modo de encarar o 

processo educacional, um modo de promover o desenvolvimento individual e o 

pensamento de coletivo, além de demonstrar-se como uma metodologia pedagógica 

para o aprendizado dos elementos da linguagem teatral. Digo isto porque embora este 

seja um lugar bem consolidado dentro da academia, pais e instituições educativas ainda 

encaram o Teatro por meio da noção espetacular, deixando de lado a essencialidade de 

uma educação estética, ou seja, a educação dos sentidos, nos quais a consciência está 

baseada e cuja integração harmoniosa com o meio é chave no desenvolvimento saudável 

e integral do ser. A aula de Teatro deve ser tomada como um campo de experimentação 

criativa cujos resultados podem ou não ser compartilhados com uma plateia externa.  

 

III.3 – A Oficina 

 

Entrei em contato com o Instituto IDE Brasil para propor uma oficina de Teatro-

Fórum para adolescentes e desde início eles demonstraram-se abertos e interessados. 

Conheci o Instituto através da rede internet, em uma busca por ONGs que atuavam na 

região. Mandei, então, um projeto de oficina de teatro, fiz uma entrevista e decidimos 

começar no início de abril de 2016. O espaço do Instituto possui um vasto salão para a 

realização de oficinas, muito adequado às aulas de teatro, o que me possibilitou a 

execução de jogos bem expansivos e de utilização estética de espaço. A oficina 



42 
 

constituiu-se de encontros realizados as sextas-feiras durante a manhã, com duração de 

duas horas cada um. A turma consistiu de quinze alunos, meninos e meninas, entre oito 

e quatorze anos, sendo a maior parte das meninas pré-adolescentes, havendo apenas 

uma adolescente, e os meninos todos adolescentes.  

Os encontros iniciais pautaram-se por conhecer a turma, seu espírito e os temas 

que lhe interessavam, buscando fazer interagir minhas próprias expectativas e as dos 

jovens ali reunidos. Nos primeiros encontros desenvolvemos jogos de desmecanização 

do corpo, de apresentação de si e exercícios com objetos visíveis e invisíveis. O 

principal objetivo foi de visualizar capacidades, inclinações, e relações com a 

teatralidade.  

Aqui elencarei os principais desafios enfrentados no decorrer da oficina, vendo-

os como temas de debate para a pedagogia do teatro. 

I-Inter-idade: 

A pedido da coordenadora, foi aceita a participação das meninas de oito-nove 

anos. Na perspectiva de Piaget, dentro da divisão dos estágios de desenvolvimento 

temos a presença de duas etapas: Operações Concretas (7-11 anos) e Operações Formais 

(11 + anos)
9
. É importante lembrar que as idades atribuídas podem apresentar variações, 

pois algumas crianças podem atingir determinado estágio mais precoce ou tardiamente. 

O que nos leva ao primeiro tópico dos principais desafios enfrentados dentro da oficina: 

a relação de inter-idade entre os participantes. 

Apoiei-me na notória experiência de Tião Rocha, educador mineiro, fundador do 

Centro Popular de Cultura e Desenvolvimento, que desenvolve um projeto educativo 

sem a existência de salas ou séries. A aprendizagem se dá através de projetos discutidos 

e escolhidos pelos próprios alunos de maneira consensual através do que ele chama de 

                                                           
9
 Jean Piaget, percebendo a percepção diferenciada que a criança tem da realidade em comparação aos 

adultos, esquematiza o desenvolvimento intelectual em quatro estágios de desenvolvimento: o primeiro, 

sensório motor, correspondendo a idade de 0 a 2 anos, é caracterizado por completo egocentrismo e o 

aprendizado se faz por repetição e com base no ensaio-e-erro, em que as ações reflexas vão evoluindo 

para uma organização relativamente coerente de ações sensório-motoras; o segundo, pré-operacional, dos 

2 aos 6 anos, em que a inteligência sensório motora vai evoluindo para uma manipulação mais interior da 

realidade, construindo a diferenciação entre o símbolo e a realidade; o terceiro, estágio das operações 

concretas, dos 7 aos 11 anos, em que as ações cognitivas representativas vão sendo agrupadas em 

classificações, dando-se origem a um conjunto de atos inter-relacionados, como as operações lógico 

matemáticas; e o quarto, estágio das operações formais, em que a criança já pensa em termos abstratos, 

em termos de probabilidades, formulação de hipóteses, teste dessas mesmas hipóteses, não necessitando 

de objetos concretos. (BIAGGIO, 1977) 



43 
 

“Pedagogia da Roda”. Na sua experiência pedagógica além da idade se lida com 

questões relacionadas à diversidade e à inclusão. 

Considerei que mais importante do que a classificação dos participantes dentro 

das categorias do desenvolvimento cognitivo, era o conhecimento particular de cada 

um, isto porque o perigo da avaliação genérica, seja de uma faixa etária, etnia, ou classe 

social, é criar uma espécie de invisibilização do ser em si, acarretando uma condução e 

reações mecânicas do professor, ao invés de um processo dialógico, que torna mais 

consistente e rica a relação entre ele e seus alunos.  

A percepção sobre a aplicação da metodologia do Teatro do Oprimido a esta 

organização inter-idade foi que os mais velhos apresentaram uma melhor corporificação 

de personagens e uma postura crítica nos fóruns, fazendo questionamentos mais 

pertinentes às temáticas. Mesmo assim, se mostraram conflituosos entre si e era mais 

difícil conquistar sua real entrega para as atividades. Já o grupo mais novo apresentava 

maior disposição nos jogos, gerando muitos momentos de empolgação e encantamento; 

também apresentavam um olhar mais pueril, infantil, diante das problemáticas sociais 

evocadas pelos mais velhos. Para mim, professora, a situação era bem manejável, todos 

apresentavam entendimento das propostas e eram razoavelmente participativos. 

Entretanto, essa divisão criou para mim o vislumbre de dois tipos de abordagens 

diferenciadas: no grupo adolescente a necessidade de uma abordagem mais politizada, 

induzindo a articulação dos temas evocados por eles (criminalidade, racismo, bulling) 

com a estrutura social e histórica de privilégio de classe, típica da sociedade belo 

horizontina na qual estamos todos inseridos; já os mais novos, solicitaram uma 

abordagem menos sociológica e mais ficcional, com elementos de dramaturgia mágica, 

no sentido de personagens do universo das histórias infantis.  

A oficina, no seu final, tendeu predominantemente para o segundo tipo de 

abordagem, principalmente pelo fato da frequência continuada dos mais novos e a 

oscilação de presença dos mais velhos. Para além disso, uma questão delicada se 

apresentou: o fato de que os mais novos ansiavam por jogos corporais que para os 

adolescentes eram passíveis de ganhar uma carga erotizante, devido a puberdade. 

Provavelmente, digo hoje após a análise da situação, é mais proveitoso realizar duas 

oficinas diversas para os dois tipos de público.  



44 
 

À diferença de idades unia-se a diferença de gênero, já que o grupo de 

participantes mais novas consistia basicamente de meninas e o de participantes mais 

velhos de meninos, o que acabou por produzir uma divisão da turma. Diante desta 

situação, optei por não realizar nenhuma dinâmica que dirigisse determinada união em 

duplas ou em grupos em nenhum momento, sendo sempre esta situação um processo de 

aprendizado da habilidade de escolha entre os participantes. Algumas vezes a 

consequente união em dupla entre um menino e uma menina acarretava em desconforto 

e timidez, enquanto que a união dentro dos grupos de gênero acarretava liberdade de 

movimento e maior envolvimento nas atividades. Avalio que não houve prejuízo do 

processo de aprendizagem em função desta divisão, porque o conforto e despojamento 

espontâneo entre os grupos eram essenciais para o progresso e instauração do prazer 

dentro da Oficina, e esta divisão foi algumas vezes rompida por iniciativas individuais 

dos participantes e em dinâmicas coletivas nos fóruns.  

II-Espacialidade: 

No início do trabalho, a relação com o espaço, expressa principalmente nas 

improvisações de cenas, se mostrou não-consciente, seja pela distribuição dos 

participantes muito ao fundo do espaço de jogo, ou colados à direita ou à esquerda. 

Marina Marcondes Machado em seu “Glossário de termos definidos na espiral de minha 

poética própria” (MACHADO, 2015) nos apresenta um conceito de espacialidade que 

comunga com o trabalho proposto dentro da oficina: 

A espacialidade reúne, destaca, amplia, aproxima diferentes situações 

“entre”: entre eu e você, entre a criança e o adulto cuidador, entre um e todos; 

entre onde me colocam e onde eu gostaria de estar; a espacialidade nos traz 

noções concretas e existenciais, de preenchimento e de vazio, de pertença 

bem como de hostilidade. Que o ato performativo compartilhado faça surgir 

novos mundos, e com eles, novas maneiras de ser e estar: explorando 

superfícies, volumes, dispositivos (...) (MACHADO, 2015, p. 60) 

 

Na perspectiva pedagógica que adotei nesta oficina, a espacialidade está 

intrinsecamente relacionada com a corporalidade, e se expressa nas relações consigo, 

com o(s) outro(s), com o vazio e com os objetos e elementos presentes no espaço. A 

construção plástica do espaço é a própria construção dos corpos e das imagens cênicas e 

está inserida na noção de cena, como elemento da linguagem teatral. Penso que a 

distribuição espacial dos corpos e dos objetos expressa também relações de poder, já a 

conscientização dos distanciamentos e aproximações, da utilização dos planos, dos 



45 
 

agrupamentos ou separações, e sua consequente interpretação, estão inseridos na 

aprendizagem estética do T.O. e se mostram chaves na revelação do eu, do nós e do 

mundo para cada participante. 

A utilização corrente, e praticamente exclusiva, da posição ereta do corpo, me 

levou à elaboração de um treinamento corporal-muscular com base na proposta de 

perceber o “extra cotidiano”, sempre mantendo o princípio da formação de imagens 

com sentido, como o Teatro Imagem preconiza. A visualidade da cena se desenvolvia 

como uma experimentação do próprio corpo e da sua relação com o outro corpo, que 

objetivava a presença de oposições, encaixes entre corpos, exploração dos planos baixo, 

médio e alto, e seu uso nas improvisações. Era importante como professora de teatro, 

leva-los a perceber que sua riqueza corporal era muito bem vinda dentro da Oficina. 

Com as meninas este trabalho alcançou seu objetivo com mais rapidez, pois elas 

brincavam frequentemente de cavalinho, serra-serra-serrador, subiam uma na outra; já 

os meninos, apresentaram mais resistência, percebida por sua distração e necessidade de 

insistência do professor para o cumprimento das propostas. Para alcançar meus 

objetivos de aprendizagem, apliquei exercícios do Arsenal de Jogos do T.O, tais como 

as “Caminhadas”, “Ondas do mar”, “Completar o espaço vazio”, “Completar a 

imagem”
10

, e estes foram bem sucedidos na sua execução, além de ter boa repercussão 

no aprendizado das escolhas corporais subsequentes dos participantes. O exercício de 

inventar o espaço com cadeiras na sala, estimulou uma conscientização com relação à 

distribuição espacial dos corpos na área de jogo cênico; aos poucos foi sendo possível 

que os participantes percebessem como isto se relaciona com a distribuição espacial “do 

mundo real”.  

 Além disso, dois termos típicos das artes cênicas foram introduzidos nestes 

momentos de aula: o primeiro foi a noção de planos, sendo possível trabalhar com o 

                                                           
10

Caminhadas é uma série exercícios que consistem em mudar nossa maneira de andar, dentre eles está a 

Corrida em Câmera Lenta, na qual os atores como corredores olímpicos correm em câmera lenta e ganha 

quem chegar por último; Corrida em Ângulo Reto em que corre-se sentado, formando um ângulo reto 

entre pernas e tronco, andando com os ísquios como se fossem pés; Passo do Elefante, Canguru, etc. 

Ondas do mar é um exercício no qual, em duplas, costas com costas, um coloca as nádegas um pouco 

acima da do colega e deixa-se cair sobre ele, o outro se dobra em direção ao chão , de modo que seu 

parceiro possa deitar-se sobre suas costas e em seguira faz movimentos suaves simulando leves ondas de 

mar. Completar o espaço vazio consiste em dois atores, frente a frente, em que quando mexe e congela e 

o outro deve completar o espaço vazio deixado pelo colega e assim alternada e sucessivamente. 

Completar a Imagem é um jogo em dupla no qual, começando por uma imagem congelada de um aperto 

de mão, um ator sai, observa a imagem solitária, e reentra para compor uma nova imagem, 

ressignificando a postura do colega, depois disso o que estava congelado, sai, observa e então entra para 

compor uma nova imagem e assim sucessivamente.   



46 
 

básico de baixo, médio e alto. Na condução do jogo “Hipnotismo Colombiano”
11

 

introduzi o conceito, para depois, na composição das imagens apontar verbalmente a 

utilização dos planos. Outra expressão que surgiu e foi aprendida foi a de Posição 

Neutra, que indicava corpo ereto, pés paralelos, braços ao longo do corpo. O conceito 

foi trabalhado dentro do jogo “Telefone Francês”
12

. Nos fóruns o uso da palavra foto 

auxiliava no congelamento da ação cênica e no melhor delineamento de seus detalhes, 

trazendo o corpo para o primeiro plano da comunicação teatral.  

O sucesso desse processo de aprendizagem pôde ser averiguado com as composições 

imagéticas cada vez mais ousadas do grupo e dos subgrupos na oficina. Do ponto de 

vista do meu próprio aprendizado pedagógico no decorrer do trabalho, pude analisar que 

o uso do espaço foi sendo construído coletivamente por todos nós, e que, ao invés de 

expressar somente uma dificuldade em tomar a centralidade da área de jogo, expressava 

a imaginação espacial dos participantes, liberta do realismo e da formalidade, 

importante para a criação cênica e típica das faixas etárias dos participantes.      

III- Interesse pelo jogo 

Dentro da vasta gama de jogos para atender os objetivos da aula de teatro, alguns 

se adaptavam melhor que outros à turma. É certo que essa adaptação estava vinculada 

aos estados corporais e mentais dos alunos encaminhados por sua vivência cultural 

anterior. Por exemplo, jogos de atenção focal despertavam mais interesse nas meninas 

que nos meninos, enquanto que nos jogos envolvendo uma dinâmica mais enérgica pelo 

espaço, o contrário acontecia. Algumas vezes, atitudes de negação ao jogo eram 

percebidas por mim, a professora, por meio da falta de concentração. Os adolescentes, 

principalmente, apresentavam uma necessidade de sair do jogo para o mundo pessoal, 

seja através do desvio dos objetivos para brincadeiras ou começar a bater um papo no 

meio do jogo. A interferência dentro desses encaminhamentos culturais exigia bastante 

sensibilidade de minha parte, seja tentando desenvolver um novo estado, novas 

                                                           
11

 Hipnotismo Colombiano consiste em um ator que coloca a mão a poucos centímetros do rosto do outro, 

e este, como hipnotizado deve manter a mesma distancia entre seu rosto e a mão do hipnotizador. O líder 

inicia uma série de movimentos com as mãos, lentos, fazendo que o companheiro faça com o corpo várias 

estruturas musculares possíveis, deve ajudar seu amigo a assumir posições ridículas, não usuais. O jogo 

vai progredindo hipnotizando-se com duas mãos, mãos e pés, e em seguida por todos hipnotizados por 

pequenos detalhes em uma pessoa central que deve movimentar-se lentamente pelo espaço. 
12

 Telefone Francês é um jogo no qual um circulo de pessoas são organizadas para olhar uma para a outra 

de forma que todas as pessoas estejam olhando e sendo observadas. O objetivo do exercício é fazer nada, 

mas se nosso modelo mexe um pouquinho, nós mexemos também, um pouco mais que nosso modelo, e 

assim a partir da instrução de fazer nada acabamos todos se mexendo.  



47 
 

possibilidades corporais para meninos e meninas, seja tentando abrir uma percepção de 

jogo para além do ganhar-perder. Um prelúdio divertido por parte da professora, 

evocando elementos do dia-a-dia, como a alimentação, e a indução da variação  

dinâmica do jogo, colocando novos elementos, provocando-os de forma leve, foram 

chaves com as quais pude trabalhar a manutenção do interesse na aula numa construção 

crescente de campos de ação para os alunos dentro dos jogos.   

IV – Plateia 

A plateia desempenha um papel chave na formação em linguagem teatral, e mais 

especialmente dentro da formação em T.O., pois é a sua presença o que distingue 

fundamentalmente as artes cênicas de outras formas de arte. Esta lida com a plateia é 

aconselhada já a partir dos sete-oito anos de idade por vários pedagogos do teatro. A 

experiência de formar uma plateia e vivenciar as composições teatrais de outros, deve 

ser exercitada e debatida dentro do processo de aprendizagem, pois o teatro não se 

resume ao jogo de imaginação individual, ao contrário, possui a função de constituir 

uma atmosfera de interesse para um público, e a percepção da plateia diante da 

construção artística dos jogadores colabora na construção da noção de teatro. 

O retorno coletivo com relação às improvisações instaura também um clima 

democrático, e incita o debate sobre os temas surgidos. A plateia não aparece como uma 

massa uniforme, mas como diferentes indivíduos com diferentes percepções e opiniões, 

que respondem tanto como unidades como membros de um conjunto. Como nos diz 

Viola Spolin: 

Quando se compreende o papel da plateia, o ator adquire liberdade e 

relaxamento completo. O exibicionismo desaparece quando o aluno-

ator começa a ver os membros da plateia não como juízes ou censores 

ou mesmo como amigos encantados, mas como um grupo com o qual 

ele está compartilhando uma experiência. Quando uma plateia é 

entendida como sendo uma parte orgânica da experiência teatral, o 

aluno-ator ganha um sentido de responsabilidade para com ela que não 

tem nenhuma tensão nervosa. A quarta parede desaparece, e o 

observador solitário torna-se parte do jogo, parte da experiência, e é 

bem recebido! Este relacionamento não pode ser instilado no ensaio 

final ou numa conversa no último minuto mas deve, como todos os 

outros problemas, ser tratado a partir da primeira sessão de trabalho. 

(SPOLIN, 2010, p. 12) 

 



48 
 

A instauração da plateia ocorreu desde o primeiro dia de Oficina, de maneira 

ativa. Ao final de cada aula, realizávamos um exercício de Teatro Imagem, com o 

intuito de construir bases para uma possível discussão de cunho sociológico. 

Dois ou mais participantes eram convidados à área de jogo para formar uma 

imagem que responderia a uma pergunta motivadora do fórum do dia. A plateia era 

então convidada a participar ativamente, interferindo, contribuindo para cena. Por 

exemplo, no primeiro dia, os atores compuseram uma imagem cuja pergunta motivadora 

foi “O que é ser jovem hoje” e, como numa história em quadrinhos, a plateia deveria 

escrever os balões de fala das imagens apresentadas.  

Esta parte do processo, com seu caráter participativo, se iniciou com um clima 

de constantes interrupções e conversas durante a realização das cenas. Foi necessário 

estabelecer um acordo de comportamento com a plateia, que se baseou no controle da 

ansiedade dos espectadores e no respeito à apresentação dos colegas.  

Durante a apresentação dos resultados do jogo “Um, dois três de Bradford”
13

 

numa das aulas, um dos participantes ao ser solicitado a dar o foco para a apresentação 

das colegas respondeu: “Mas e se a plateia dormir?”. Para este participante, em especial, 

pude perceber que o momento da apresentação era tomado como uma espécie de prova, 

do tipo que se aplica na escola, e que diz respeito somente a quem está sendo testado. 

Respondi-lhe que era necessária a cumplicidade entre os membros do grupo para que 

todos contribuíssem com as propostas de maneira acertada, e cumprissem os desafios 

propostos: “você ao invés de ajudar a colega a acertar o jogo está desconcentrando-a, 

aqui estamos todos aprendendo juntos, para que não façamos a plateia dormir quando 

nos apresentarmos”. Isto porque quando estamos estabelecendo uma organização de 

grupo, fornecemos um contexto especificamente estruturado, e que influencia a 

personalidade de uma determinada maneira.  

A interação grupal dentro da aula de teatro pressupõe um elemento ético, com 

regras a serem acordadas e obedecidas coletivamente. A falsa ideia da criança como um 

receptáculo vazio, que espontaneamente vai aprendendo os conteúdos transmitidos, 

ignora a forte influência do contexto social no comportamento e no aprendizado. A 

                                                           
13

 Um, dois, três de Bradford é um jogo em duplas, em que, face a face, os atores contam até três em voz 

alta alternadamente. Ao comando do proponente “Trocar o um” os jogadores ao invés de falar “um” farão 

um gesto simultâneo a um som, o mesmo ocorre com o dois e o três. Assim forma-se uma espécie de 

dança, com sons e movimentos rítmicos.  



49 
 

permissividade para a plateia dividir o foco com a cena gera um sentimento de 

alheamento diante das apresentações e falta de solidariedade com os colegas. O 

combinado de não ficar falando durante as apresentações, com a clara demarcação do 

início e do término das improvisações, auxiliava na não interrupção com falas para 

explicar ou julgar o que estava acontecendo na área de jogo, e contribuiu para que os 

atores se concentrassem nas ações desenvolvidas e para o desenvolvimento da atitude de 

fruição anterior ao julgamento da cena. 

O interessante a anotar aqui é que as cenas despertavam muito mais interesse 

que os jogos. Penso que isto se dava porque era o momento em que a turma conseguia 

se ver como artistas, e no qual suas visões pessoais eram reveladas. 

V- As rodas de conversa 

Os retornos verbais quanto aos processos conduzidos dentro de sala de aula 

costumavam ser bastante sucintos. Sob a pergunta “O que vocês acharam” a resposta 

unânime girava em torno de “Legal”, “Bacana”, “Muito bom”. Não havia habilidade 

desenvolvida em elaborar um discurso sobre a experiência. Percebi que as perguntas nas 

rodas de conversa deveriam ser objetivas conduzindo a uma reflexão focada acerca do 

processo vivenciado: “Foi difícil correr em câmera lenta e ter de chegar por último, Por 

que?” (no caso da reflexão sobre o jogo “Corrida em câmera lenta”); “Qual mudança 

existe desse para aquele modo de correr”, “Aquele movimento indicou o que”, etc. À 

medida que as perguntas foram se tornando mais bem elaboradas e objetivas, mais os 

participantes revelavam seus pensamentos e sensações interiores. Somente na sexta aula 

os participantes começaram a colocar questionamentos e opiniões. Esta foi uma aula 

bastante recompensadora em que senti finalmente um vínculo verdadeiro estabelecido 

na roda de conversa.  

VI- Representacionalidade 

É colocado por Maurice Merleau-Ponty que a criança em seus anos iniciais não 

representa o mundo, há uma profunda adesão da criança ao outro, às coisas, ao mundo, 

portanto ela “vive, não atua, mas presentifica no corpo”. (MACHADO, 2015, p. 63) 

Esta relação delicada entre atuação e presentificação esteve presente em uma das 

improvisações, e percebi que os participantes da Oficina se indispuseram ao representar 

membros do tráfico em uma abordagem policial. Pensando que na atuação no espaço de 



50 
 

representação necessita de distanciamento, o ator não deveria viver o personagem, mas 

dar a ideia de. Em determinado momento, durante o fórum sob o tema “Por que os 

jovens entram para o crime”, estabeleceu-se uma dinâmica entre policiais e favelados 

envolvidos com o tráfico. Pedi para que os participantes me apresentassem três 

personagens escolhidos por mim, a partir de um levantamento anterior das figuras que 

eles conheciam no seu cotidiano: o policial, o jovem envolvido no tráfico, e a mãe do 

traficante. Os traficantes foram apresentados de forma fenomenalmente realista, já o 

policial não. Coloquei que o policial costuma ter uma postura dura, um físico rígido. 

Um dos monitores da ONG, que estava participando da Oficina, decidiu assumir o papel 

de um dos policiais, enquanto o outro era feito pela única adolescente. Os favelados 

eram interpretados por dois meninos adolescentes, que ficavam com as mãos trás da 

cabeça, e depois eram deitados no chão, humilhados e tinham suas tatuagens raspadas, 

pois eram matadores de policiais. Os adolescentes disseram não ter se incomodado, mas 

era perceptível que aquele tinha sido um momento constrangedor. Declarei que a 

conduta do policial era criminosa, agia contra os direitos das pessoas durante 

abordagem policial previstos em lei. Também coloquei que a improvisação podia ter 

sido interrompida, no caso de um incomodo. O chamado para o almoço, pois já estava 

no final da aula, não deixou a dinâmica tomar a dimensão necessária. Senti-me bastante 

frustrada comigo mesma por não ter interrompido a improvisação, oferecido outro 

suporte estético para que o fato apresentado adquirisse uma dimensão crítica, menos 

naturalizada. O teatro foi muitas vezes entendido e reproduzido nestas aulas numa chave 

realista, e, minha percepção foi de que para abordar a difícil realidade vivida por estes 

adolescentes, com certeza não era a melhor forma. Reparei que estava tendo uma 

condução descuidada. Posteriormente, pedi desculpas aos participantes por esta 

condução ingênua, que permitiu uma situação constrangedora e dolorosa. Aprendi que o 

trabalho com personagens é delicadíssimo, pois envolve a questão da identificação com 

modelos adultos. 

Decidi que para os fóruns operaria trabalhos corporais em estruturas mais 

fechadas, ligadas a um jogo calculado, ao estudo das formas (jogo de estátuas, por 

exemplo) ao invés abrir para uma improvisação totalmente espontânea. 

Na aula seguinte, destinada ao desenvolvimento da Musicalidade, os mesmos 

garotos que presentificaram traficantes, mostraram seu talento como Mc’s, e puderam 



51 
 

estar no palco de maneira positiva. Meu intuito foi de recuperar a alegria no âmbito das 

aulas, este objetivo foi somente medianamente alcançado até o final das aulas. 

 

VII- Os fóruns 

Os fóruns consistiram em três temas escolhidos pelos próprios participantes: 

“Porque os jovens entram para o crime”, “Racismo”, “Bulling”, além do primeiro 

fórum, proposto por mim, sobre o tema “O que é ser jovem hoje”. 

No primeiro fórum, o exercício consistia em que uma dupla se encaminhasse à 

área de jogo e compusesse uma imagem que respondesse a pergunta do fórum “O que é 

ser jovem hoje”. Os membros da plateia deveriam, como numa história em quadrinhos, 

dizer o que estaria escrito no balão de fala daquelas imagens. Os resultados do fórum 

consistiram em imagens que invocavam armas, vídeo-game, televisão, drogas, selfies, 

etc.  

O segundo fórum consistiu em compor, cada um, no papel, histórias em 

quadrinhos que respondessem a pergunta do fórum “Por que os jovens entram para o 

crime” e depois representar em dois grupos uma história que coletivizasse as propostas 

individuais dos desenhos. O resultado foi bem controverso, gerando bastante risada das 

meninas mais novas a representar “drogados pedindo um quilo de maconha”, e para os 

mais velhos, o resultado foi a interpretação trágica de uma realidade extremamente 

violenta. Neste fórum cometi o erro de investir em composição de personagens, gerando 

a experiência negativa já narrada acima.  

O terceiro fórum foi composto pela proposta de criação de três imagens 

correspondentes ao início, conflito e resolução, surgidas a partir da leitura de 

reportagens sobre crimes de racismo no Brasil. As meninas compuseram três imagens 

inspiradas no caso de Thais Araujo (artista de ficção televisiva e cinematográfica), que 

recebeu ofensas racistas no facebook e denunciou à policia, resultando na prisão de dois 

homens. A primeira imagem consistia nas meninas mexendo no celular, a segunda em 

caras assustadas frente à tela, e a última delas ligando para a polícia. Os meninos 

compuseram três imagens a partir da reportagem contando o caso de racismo contra o 

goleiro “Aranha” do Grêmio, time de futebol do Rio Grande do Sul. A primeira imagem 

consistia no jogo de futebol, a segunda de um ator se levantando da plateia real formada 



52 
 

para o fórum e ofendendo o jogador, e a terceira nos jogadores continuando a partida. 

Durante a análise das imagens foi discutida a falta de reação do jogador frente à ofensa 

e o fato de racismo ser crime. O aluno argumentou que Thais Araujo é muito bonita e 

famosa e que ela pode sim “ganhar uma grana” denunciando, mas aponta que para 

aqueles que não o são a denúncia pode dar em nada; apontou que para os intricados 

mecanismos pelo qual o racismo opera, demonstram uma insuficiência das operações 

jurídicas para sua solução. Para mim, professora, como pessoa branca, foi uma situação 

complicada de lidar, porque não me senti à vontade para tratar do assunto, por falta de 

experiência. Mas aprendi que é preciso conversar sobre isto de modo o mais aberto e 

objetivo possível. 

Um dos participantes, que era branco, não quis inicialmente participar do fórum, 

por acreditar que “de racismo só pode falar quem sofre na pele”; convidei-o a 

representar o racista, e falei que podemos ajudar no combate; mas, na minha opinião, 

para este grupo, um trabalho de positivação da identidade e entendimento de autoestima 

será melhor recebido se executado por uma pessoa negra que compartilha de processos 

de resistência ao racismo. Em função disto, planejo convidar noutras oportunidades, um 

coletivo ou um indivíduo do movimento negro para conduzir uma dinâmica em torno 

deste tipo de aprendizado. 

No quarto fórum, sobre “Bulling”, a proposta consistiu na apresentação da 

reportagem retirada do site “Sensacionalista”
14

  cujo título é “Saci de duas pernas sofre 

bulling na escola”. Pedi então que a turma realizasse uma versão televisiva para a 

reportagem, com um subsequente debate televisivo sobre o tema. Questões como a 

diferença entre “bulling” e “zoação” surgiram. O “bulling” foi apresentado como algo 

pior que a “zoação”, com intenção de humilhar, enquanto a “zoação” pode ser uma 

gozação amigável. Uma das participantes relatou um caso pessoal ocorrido no colégio 

em que era xingada de “cabelo duro”, “Bombril”, ela denunciou o caso à direção da 

escola e a praticante do “bulling” foi ameaçada de ser expulsa caso continuassem os 

xingamentos. A aluna também declarou que “ela tinha o mesmo defeito”; declarei que o 

cabelo crespo não é um defeito, mas uma característica pessoal, ela concordou, mas era 

perceptível que se entristecia ao relatar o caso.   

                                                           
14

 Sensacionalista é um site de humor que publica noticias parodiadas que flertam com o absurdo, seu 

slogan é ser “um jornal isento da verdade” mas que na verdade simula com muita precisão a realidade. 

Seu endereço eletrônico é: http://www.sensacionalista.com.br/.  



53 
 

Os participantes demandaram a produção de cenas para serem apresentadas para 

as crianças mais novas da ONG. Creio que isso demonstra um esvaziamento diante das 

temáticas dos fóruns, que costumam evocar as dificuldades vivenciadas por essas 

crianças e jovens, e isto acarreta na necessidade de uma reformulação pedagógica, na 

qual os temas sejam tratados de forma mais leve, indireta, sem trazer dramas pessoais à 

tona.   

Parece-me que a Oficina também despertou uma vontade de caminhar 

teatralmente por um mundo mais fantasioso. Isso não necessariamente significou uma 

desvinculação com o Teatro do Oprimido, pois os problemas trazidos podem ser 

tratados a partir de ambientes lúdicos, através de personagens como “vampiros”, 

“lobos”, “aranhas” ou “coelhos falantes” e “a menina com o laço de fita”, por exemplo. 

Isso expressa uma primeira fase de maturidade diante do aprendizado do teatro: aquela 

em que se percebe o poder de criação próprio a cada ser humano. A continuidade se deu 

a partir do trabalho com composições dramatúrgicas voltadas para o universo infantil, 

aliadas a uma encenação muda e um trabalho de sonoplastia.  

  

III.4 - Contribuição desta experiência pedagógica para a formação do docente de 

Teatro 

 

No documento “Desenvolvimento Social de Base – um guia prático”
15

, explicita-

se que o uso da imaginação e da contação de histórias compõe as ferramentas básicas de 

trabalho sociocultural, pois possibilitam subverter estereótipos, mostrar a diversidade e 

estabelecer comunicação e contato. Iniciativas de desenvolvimento de base utilizam 

contar histórias com as finalidades de: 

 aumentar a auto-estima, transmitir lições, provocar discussões sobre 

questões relevantes e delicadas para a comunidade (...), transmitir 

conhecimentos, fortalecer a identidade regional, e construir narrativas 

que transmitam orgulho, aspirações e futuros positivos. 

(JOVCHELOVITCH, e PRIEGO-HERNANDEZ, 2015, p. 47).  

 

                                                           
15

 O documento “Desenvolvimento Social de Base – um guia prático”, citado já no primeiro capítulo foi 

um documento lançado pela UNESCO em 2015 no intuito de fornecer ferramentas metodológicas para a 

atuação socio-educativa nas vilas e favelas. É fruto de uma pesquisa também da UNESCO 

(Sociabilidades Subterrâneas, 2013), das realidades e fatores de sucesso de organizações como a CUFA e 

o AfroReggae no Rio de Janeiro.     



54 
 

Ao mesmo tempo, histórias e mitos podem perpetuar visões negativas e 

estereótipos, e é importante perguntar o que os participantes desejam tornar visível e as 

razões para isso, e quando aparecem problemas ou críticas, solicitar alternativas para 

explorar o potencial de mudança. Sobre isso, Boal nos lembra que ao contar a história, 

ou revivê-la, o sujeito tem a possibilidade de reescrevê-la. Ao mesmo tempo, a 

formação estética abre caminho para unir pensamento simbólico e sensível que levam à 

exploração de áreas para além do consciente racional, âmbitos somáticos, 

subconscientes, etc. O complicado ajustamento dos sentimentos e emoções subjetivas 

com relação à dada objetividade do mundo, é muitas vezes negligenciado dentro dos 

sistemas educacionais convencionais, e sabemos que o sucesso do desenvolvimento dos 

processos de pensamento, compreensão e personalidade depende deste ajustamento. 

Sabemos que nossas experiências no mundo envolvem sensibilidade, afetividade, e 

percepção estética. Ritmo, equilíbrio, simetria, proporção são fatores básicos da 

experiência e apresentam-se como padrões persistentes com os quais a organizamos.  

Muito antes de conseguirmos pensar sobre a vida em geral e seus 

problemas maiores, somos orientados na busca de objetivos que não 

estão contidos no ciclo de uma única percepção. E essa orientação é 

dada não pelo discernimento, mas pelo sentimento. No discernimento 

de um fato percebido, nossa disposição é um fator positivo não menos 

real que o próprio fato. Os sentimentos que se ligam a uma prontidão à 

resposta – seja numa única percepção ou numa série de percepções, 

talvez interrompida por pausas de sono e distração – são estéticos. São 

os sentimentos estéticos que marcam o ritmo da vida, mantendo-se em 

nosso curso por meio de um tipo de peso e equilíbrio... uma 

disposição para sentir a totalidade de um fato vivenciado como sendo 

correta e adequada constitui o que chamamos de fator estético da 

percepção. (OGDEN apud READ, 2001, p. 40) 

 

Pude aprender que, quando aplico a Estética do Oprimido junto a crianças e 

jovens, proponho-me a fortalecer esses sentimentos estéticos.  O que está certo não se 

localiza em uma formulação artificial entre “bom e mau”, mas dentro do que podemos 

chamar de relações de qualidade, que partem da confiança do aluno na sua própria ação, 

na apreciação das consequências de suas escolhas, na sua revisão e possível 

modificação. A Estética do Oprimido localiza-me dentro de uma posição política anti-

colonialista, anti-sexista, anti-racista, enfim dentro de um corpo de valores que alimenta 

minhas práticas e anseios como educadora, como discutido no segundo capítulo. A 

tarefa para a qual me proponho é explorar as possibilidades do meio teatral, de forma a 

concretizar objetivos que as crianças e jovens valorizem.  



55 
 

Programas de desenvolvimento social de base dentro de favelas, ou ainda 

programas de prevenção à criminalidade, tem como um dos grandes fatores de sucesso 

possuírem funcionários, oficineiros, coordenadores advindos da mesma realidade que os 

participantes, sendo inclusive um dos critérios de seleção os profissionais serem 

moradores da mesma região de abrangência dos programas. Esse não foi o caso desta 

experiência, à qual atribuo grande aprendizado. Sou advinda de classe média, e embora 

minha mãe trabalhasse na Rua Itapecerica, vizinha da Pedreira, e tivesse um passado 

como moradora de favela (uma antiga, sem a presença do tráfico), fui educada no 

âmbito familiar a ver aquela realidade de forma estigmatizada. Somente mais velha fui 

ter contato com moradores de favelas e ver os preconceitos que são reforçados contra a 

população do morro.  

Por causa da constatação deste preconceito, o trabalho com crianças e jovens 

dessa realidade está pautado na construção da autoconfiança, da autoestima, do 

protagonismo e do enfrentamento de desafios. Porém, enfrenta-se uma situação 

paradoxal, pois ao circunscrever um grupo como vulnerável, exposto ao risco de 

envolvimento com violência e criminalidade, embora a intenção seja de proteção e 

humanização, ir contra um movimento de criminalização repressiva que estigmatiza, o 

que se faz é caminhar sobre o fio da navalha, tangenciando a criminalização e a 

estigmatização nessa posição ambivalente. Cabe aqui reforçar a delicadeza da situação:  

Se não pensarmos assim, assumindo sempre nosso quinhão de 

responsabilidade, o desejo de mudar os outros (...) pode diluir-se em 

mera afirmação arrogante e moralista de nossas próprias virtudes. 

Tanto quanto mudar os outros, teríamos de nos empenhar em 

mudarmos a nós mesmos e mudar a sociedade que propicia aos jovens 

experiências tão devastadoras, desde a primeira infância. 

(ATHAYDE, 2005, p. 223) 

 

O Teatro do Oprimido aparece como uma metodologia teatral rica, pois sem 

pressupor nenhuma forma estética específica, é estímulo à autonomia e a imaginação, 

em que temas sociais relevantes são discutidos não a partir de um didatismo, mas 

através da atividade criativa. Ir além do presente imediato e poder brincar com 

realidades, desenvolver sentidos estéticos no e para o mundo são contribuições 

possíveis do teatro e por isso ele já tem consolidado um lugar de prestígio dentro das 

ações do Terceiro Setor na sociedade. 



56 
 

Paralelamente, a experiência me proporcionou uma autorreflexão, que está 

imbricada no autoconhecimento, sinto estar em um caminho crescente de prática e 

desenvolvimento docente no qual os alunos muito me ensinam. Ao colocar meus 

conhecimentos em ação, junto com meu jeito de ser, pude constatar entraves, 

dificuldades, mas também caminhos, vitórias que acarretam em revisão e mudança, e 

confirmação e progresso, num processo dinâmico de formação prática. Uma utopia de 

justiça e igualdade se inicia de forma relacional, em um dialogo que fortalece tanto 

professor quanto aluno, dia após dia; em um processo que, apoiado pela herança 

deixada por Augusto Boal e pela estrutura do IDE, construo passo a passo (e com uns 

tropeços) um caminho de acolhimento, troca e incentivo visando, por um lado dar 

minha contribuição para que a juventude não caminhe perdida e vitimada, e por outro 

lado qualificar meu fazer docente.  

Outra ilusão é considerarmos que apenas com o nosso discurso 

"progressista e de esquerda", mas não praticado e não 

comprometido junto às camadas populares, iremos 

instrumentalizá-las para a transformação histórico-social de que 

necessitam. Não será pelo enunciado de nossos 

objetivos, como por exemplo a "melhoriada qualidade de 

vida da comunidade", que o nosso projeto irá se realizar. 

Não será pelo repasse do nosso modelo de vida (e que 

"vida!") que iremos transformar a vida das comunidades 

populares. O povo fará as transformações por si e no momento em 

que, com nossa militância e cumplicidade, numa prática 

educativa plural, superar a ideologia do auto-desprezo, resgatar 

a sua auto-estima, apropriar-se de seus próprios saberes e fazeres, e 

assumir criticamente a sua linguagem e consciência, hoje em estado 

latente, sufocada e oprimida, determinando o novo curso da 

História. “Ler a nossa realidade e escrever a nossa história”, 

eis o lema, diretriz e "slogan" que elegemos como premissa 

conceitual das propostas, dos projetos e das utopias 

dos educadores populares e agentes culturais 

e comunitários.
16

 

 

A Oficina nos aponta a necessidade de construção de identidades 

próprias positivadas e combate a processos de aviltamento que estão 

imbricados em um processo global midiático que busca padronizar as 

percepções objetivando a manutenção do status quo. Boal nos apresenta 

como contextos de globalização criam um movimento de apagamento das 

diferenças, no qual processos de opressão aparecem para elevar uns em 

                                                           
16

 ROCHA, Tião. Você é um educador, p. 3. In https://pt.scribd.com/doc/2974464/Voce-e-educador-por-

Tiao-Rocha 



57 
 

detrimento de outros. Boal faz uma analogia apontando, esperançoso, para a 

recuperação da organicidade, estruturas rígidas cobrindo a terra e a natureza 

sendo rompidas para fazer brotar, enraizar, florescer. 

Dentro de cada cultura existe cada indivíduo, cada grupo, 

gênero, raça e nação. A globalização destrói culturas, que 

brotam na sociedade com da terra nasce a vida. A 

globalização quer impor uma só maneira de ver, ouvir, 

sentir, gustar, pensar, fazer e ser. Mas as raízes voltam a 

crescer, assim é a natureza: pedra e flor. 

Em Nuremberg, a cultura arquitetônica nazista ergueu 

enorme estádio com tribuna de um só lugar (...) Rebelou-se 

a natureza, rompeu o concreto armado das arquibancadas, 

árvores nasceram sob a solitária tribuna e destruíram o 

pesadelo: onde havia cimento e ferro, nasceram plantas e 

flores... (BOAL, 2009, p. 39)  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



58 
 

 

 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Neste experimento pedagógico realizei tanto jogos focados no desenvolvimento 

dos sentidos, sua coordenação, percepção e relação com o meio ambiente como um 

trabalho de construção de estruturas teatrais com foco especial para a Imagem Cênica. 

Hebert Read nos explicita que as “imagens são ajudas visuais do pensamento” (READ, 

2001, p. 56) e foi através delas que pode-se constatar disposições emocionais e políticas 

dos participantes.  

A consequente análise e debate sobre as Imagens necessitam de maior 

aprofundamento ora articulando-se construções de narrativas-atmosferas de valorização 

do fenótipo, e da herança negra, ora uma reflexão crítica acerca de processos de 

dominação, especialmente para os adolescentes, para que consigam vislumbrar e lidar 

melhor com opressões sociais.  

No que diz respeito à Teatralidade, o grupo vivenciou no geral um processo 

muito rico formulando composições corporais bastante interessantes, e expandindo 

campos de experimentação criativa de seus corpos e do espaço. A percepção e execução 

da musicalidade necessitam de mais prática para que a produção, manutenção e 

percepção do ritmo sejam melhor desenvolvidas.  

A relação inter-idade mostrou-se como um fator de dificuldade na lida da 

professora-pesquisadora com seus planos de aula, uma vez que visões poéticas de um 

grupo se contrastavam com as de outro, uma mais ingênua (genuína) e outra que 

necessitava dar adeus à ingenuidade. O mesmo fator foi enfrentado na primeira Oficina 

realizada no Espaço Cultural Pedreira Unida em que crianças e adultos se apresentavam 

para a realização das aulas, dois grupos necessitando de dois tipos de abordagem 

diversas.  

A monografia acabou por abordar uma variação grande de temas, no intuito de 

relatar o processo e analisar a prática docente. Todos eles podendo ser alvo de uma 



59 
 

pesquisa mais acurada, mais leitura e experimentação pedagógica, contudo com enfoque 

possível para este momento.  

A relação festiva e alegre, articulando uma expressão artística que interage com 

a cultura da celebração, com destaque para os avatares profundos da cultura brasileira 

herdados principalmente da África, apontada pelo estudo das ações da CUFA e do 

AfroReggae como um dos principais fatores de sucesso em ações para contornar a 

discriminação, a pobreza e o sofrimento, pode ser melhor trabalhada dentro da Oficina 

em ações de diálogo do T.O. com a herança da cultura popular.  

Esta monografia mostra-se como um pontapé inicial de uma pesquisa a ser 

aprofundada e complexificada, mas ainda assim, mostra a pertinência da Estética do 

Oprimido e do Ensino de Teatro nas ações de ONGs e associações de moradores nas 

favelas. A Arte, no caso, o Teatro, mostra-se como forma irrecusável de estímulo à 

compreensão de si e do mundo, o conhecimento e a experimentação estética criam vias 

cognitivas de captação profunda de relações com a vida, aliadas a uma possível 

reflexão, ampliação, modificação da percepção.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



60 
 

 

 

REFERÊNCIAS: 

 

ATHAYDE, Celso ... [et. al.]. Cabeça de Porco – Celso Athayde, MV Bill, Luiz 

Eduardo Soares. Rio de Janeiro: Objetiva, 2005. 

BIAGGIO, Ângela Brasil. Psicologia do Desenvolvimento. Petropolis, Ed. Vozes Ltda, 

1977. 

BOAL, Augusto. Estética do Oprimido. Garamond, 2009 

______. O teatro como arte marcial, Garamond 2003 

______. Jogos para atores e não atores. Civilização Brasileira. 1999 

______. Teatro do oprimido e outras poéticas políticas. Civilização Brasileira. 1985  

______. Técnicas Latino Americanas de Teatro Popular. Hucitec. 1975 

BRECHT, Bertold. Estudos sobre teatro. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2005. 

CASTRO-POZO, Trintan. As redes dos oprimidos: experiências populares de 

multiplicação teatral. São Paulo: Perspectiva: Cesa: Fapesp, 2011. 

COURNEY, Richard. Jogo, Teatro & Pensamento. São Paulo. Perspectiva. 2003. 

FREIRE, Paulo. Pedagogia da Esperança: um reencontro com a pedagogia do oprimido. 

Rio de Janeiro. Paz e Terra. 1992 

______, Pedagogia do Oprimido. Rio de Janeiro. Paz e Terra. 1987 

JESUS, Carolina Maria de. Quarto de Despejo. Diário de uma Favelada. São Paulo, 

Editora Ática. 2000. 

JOVCHELOVITCH, Sandra e PRIEGO-HERNANDEZ, Jacqueline. Sociabilidades 

Subterrâneas. Brasília, UNESCO, 2013.  

______, Desenvolvimento Social de Base nas Favelas do Rio de Janeiro – um guia 

prático. Brasília, UNESCO, 2015.  

MACHADO, Marina Marcondes. Só Rodapés: Um glossário de trinta termos definidos 

na espiral da minha poética própria. Rascunhos Uberlândia. V. 2 n. 1 p. 53-67 jan. jun. 

2015 

READ, Hebert. Educação pela Arte. São Paulo. Martins Fontes. 2001 



61 
 

RIBEIRO, Núbia Braga et. al. Becos da Memória, Desenhos da Cidadania – Pedreira 

Prado Lopes: A vila no trajeto de sua história oral. Belo Horizonte: Centro Universitário 

de Belo Horizonte – Pró-Reitoria de Pós-Graduação e Pesquisa, 2001. 

ROCHA, Tião. Você é um educador. CPCD Disponível em: 

https://pt.scribd.com/doc/2974464/Voce-e-educador-por-Tiao-Rocha. Acesso em: junho 

2016 

SALES, Mara Marçal.A favela é um negócio a fervilhar: olhares sobre a estigmatização 

social e a busca de reconhecimento na Pedreira Prado Lopes. 2003. 223p. Dissertação 

(Mestrado em Psicologia Social) – Universidade Federal de Minas Gerais. 

SANCTUM, Flávio. A Estética de Boal. Rio de Janeiro: Multifoco. 2012. 

SIMÕES, Kátia Silva. Fica Vivo, Programa de Controle de Homicídios. Secretaria do 

Estado de Defesa Social MG. Belo Horizonte, 2009 

 

https://pt.scribd.com/doc/2974464/Voce-e-educador-por-Tiao-Rocha

