


Marcos César Coletta Pereira

O teatro como instrumento de encontro: a pedagogia teatral  na 

desconstrução do mundo administrado

Universidade Federal de Minas Gerais
Escola de Belas Artes

Curso de Teatro
Belo Horizonte

2010



Marcos César Coletta Pereira

O teatro como instrumento de encontro: a pedagogia teatral na 

desconstrução do mundo administrado

Trabalho de Conclusão de Curso apresentado ao Curso 
de Graduação em Teatro, Departamento de Fotografia, 
Teatro e Cinema, Escola de Belas Artes, Universidade 
Federal de Minas Gerais, como requisito para obtenção 
do Título de Licenciado em Teatro.

Orientador:  Professor  Dr.  Fernando  Antônio 
Mencarelli.

Universidade Federal de Minas Gerais
Escola de Belas Artes

Curso de Teatro
Belo Horizonte

2010

2



A todos os que me ensinam que aprender é vivenciar o existente.
A Manoel de Barros e toda sua ignorãça.

3



RESUMO

Estudo teórico-reflexivo sobre pedagogia teatral referenciado no pensamento pedagógico e 

artístico de Jorge Larrosa, Jerzy Grotowski e Peter Brook, como também em experiências práticas 

de docência em  teatro, tanto em cursos livres e oficinas de iniciação teatral quanto nos estágios 

curriculares do Curso de Teatro vivenciados na escola formal. Este estudo busca analisar a função 

pedagógica do teatro a partir de uma visão educacional que pretenda proporcionar um ambiente 

aberto  ao  encontro,  desconstruindo  o  discurso  do  conhecimento  dominante  enrijecido  pela 

impessoalidade  da  cultura  técnico-científica  positivista  e  questionando  a  necessidade  do 

asseguramento de um mundo lido, interpretado e administrado.

4



SUMÁRIO 

Apresentação .................................................................................................................................. 06

I – Revisão Bibliográfica ................................................................................................................ 15

1.1 – Jorge Larrosa: a pedagogia profanada …................................................................................. 16
1.2 – Jerzy Grotowski: o teatro como encontro ................................................................................ 20
1.3 – Peter Brook: o espaço vazio e suas possibilidades …............................................................. 24

II – A experiência teatral como desconstrução do mundo
administrado …............................................................................................................................... 30

2.1 – O  mundo sob controle…........................................................................................................ 32
2.2 – “O homem se faz ao se desfazer”: abrindo-se ao
desconhecido …................................................................................................................................ 37
2.3 – A iconoclastia no riso ….......................................................................................................... 45

III – Considerações sobre a ética de trabalho …......................................................................... 49

3.1 – A relação professor/aluno em prol do encontro ….................................................................. 53
3.2 – Rompendo dicotomias valorativas …...................................................................................... 61
3.3 – O professor-artista: Apolo e Dionísio em sala de aula …........................................................63

IV – Experiência prática: relatos e questões …............................................................................ 67

4.1 – Oficina de Teatro do Projeto Estação Estudantil …................................................................ 68
4.2 – A prática de grupo no Quatroloscinco – Teatro
do Comum …................................................................................................................................... 76
4.3 – Reflexões …............................................................................................................................. 79

V – Considerações Finais …........................................................................................................... 82

Referências bibliográficas …......................................................................................................... 90

5



APRESENTAÇÃO

“O homem se faz ao se desfazer: não há mais do que risco, o 
desconhecido que volta a começar.” 

(Jorge Larrosa)1

A educação existe anterior a qualquer estudo sobre ela.  Antes mesmo de ser pensada, 

analisada e sistematizada de diversas formas,  a educação surge a partir  do momento em que 

indivíduos primitivos passam a conviver em sociedade e estabelecem entre si um sistema de co-

existência e aperfeiçoamento. Nas sociedades primitivas a educação era vivenciada no cotidiano, 

em tempo integral, “confiada a toda a comunidade. (…) A escola era a aldeia” (GADOTTI, 1999: 

23). Aprendia-se o que era necessário para viver e conviver, se repassando os conhecimentos 

adquiridos aos que nasciam e cresciam no seio da vida comunitária. Com o processo civilizatório 

se intensificaram a divisão do trabalho, a segmentação de classes sociais e a hierarquização: surge 

o poder do saber e sua privilegiada detenção. Como salienta Moacir Gadotti:

A  escola  que  temos  hoje  nasceu  com  a  hierarquização  e  a  desigualdade 
econômica  gerada  por  aqueles  que  se  apoderaram  do  excedente  de  produção 
produzido pela comunidade primitiva. […] Com a divisão social do trabalho aparece 
também a desigualdade das  educações:  uma para os exploradores  e outra para os 
explorados. (GADOTTI, 1999: 23)

A intelectualização  da educação e  seu valor  de prestígio e  privilégio  se fortaleceu  ao 

longo da história, marcada por relações de poder e dominação: ser educado tornou-se sinônimo 

de  ser  civilizado, em contraponto  ao ser  deseducado,  bárbaro,  e  primitivo,  curiosamente,  o 

1 LARROSA, 2003, p. 41.

6



mesmo  primitivo que,  no  passado,  vivenciava  uma  educação  integral  inserida  na  vida  em 

comunidade. A Partir do século XIX, o advento do Positivismo2, a fé na ciência e o culto ao 

intelectualismo3 trazem consigo a valoração do ser racional, em reação à alienação religiosa e 

mística, e, consequentemente, a tudo o que se aparenta irracional, incerto, não concreto. A Arte, 

pela sua subjetividade e relatividade inerente sofre desta desvalorização diante de um mundo 

objetivo, prático, ordenado e produtivo. O pensamento científico se baseia na lógica cartesiana 

cuja validade está  naquilo “que é evidente, que é claro e distinto”, o conhecimento se limita ao 

que  pode  ser  ordenado,  sistematizado,  descrito,  e,  desta  forma,  a  Arte  não  é  pensada 

habitualmente como mecanismo de transmissão e de conhecimento (ZAMBONI, 1998).

Foi  principalmente  no  século  XX que  a  humanidade  presenciou  diversas  propostas  e 

tentativas  de  mudança  no  modelo  de  educação  formal,  reacionário  e  intelectualista.  Com  a 

desenfreada expansão industrial e a consolidação do mundo capitalista, globalizado, complexo e 

heterogêneo, onde se tornou impossível desconsiderar os conflitos sociais, políticos e culturais 

gerados pela nova ordem mundial e pelo enfrentamento de diversas culturas e ideias distintas e 

contrastantes, o pensamento pedagógico parece tentar retomar seu valor social e coletivo perdido, 

fortalecendo o seu caráter interdisciplinar e acolhendo a heterogeneidade e a multiplicidade. Jean-

Jacques Rousseau4 é considerado importante antecessor das correntes reformistas do século XX, 

2 Surgida no início do século XIX na Europa, a partir das ideias de Auguste Comte,  e introduzida no Brasil no século 
XX, a pedagogia positivista tem como lema a ordem e o progresso,  enfatizando o determinismo, a hierarquia,  a 
crença em uma elite cultural e em uma ciência indubitável, em prol da manutenção do status quo. (GADOTTI, 1999)

3 O dicionário MICHAELIS (2007) conceitua “intelectualismo” como o “domínio abusivo dos intelectuais; doutrina 
que sustenta que tudo no universo, incluindo os sentimentos e a vontade, se pode reduzir a elementos intelectuais”. 
Neste estudo, o termo “intelectualismo” e seus variantes (intelectualista, etc.) carregam este mesmo sentido.

4 Jean-Jaques Rousseau (1712-1778), foi um dos grandes pensadores que orientaram o Iluminismo Francês no século 
XVIII. Uma de suas principais ideias pedagógicas é a de que não se deve considerar a criança como um adulto em 
miniatura, mas um indivíduo que possui suas lógicas próprias. Na educação infantil não deveria haver repressão e os 
instintos naturais deveriam ser encorajados. (COURTNEY, 2003: 17)

7



tanto em âmbitos sociopolíticos quanto em âmbitos pedagógicos (GADOTTI, 1999). A revolução 

ocorrida  no  seio  do  conhecimento  e  do  pensamento  ocidental  desde  o  final  do  século  XIX, 

promovida por figuras importantes como Friedrich Nietzsche, Sigmund Freud, Charles Darwin e 

Albert Einstein, e fortalecido pelas Guerras Mundiais, que trouxeram consigo o sentimento de 

falência moral e social da humanidade, encadearam uma discussão sobre a lógica que estrutura o 

nosso modo de pensar a sociedade,  e junto a isso, o modo de se pensar a educação.  Hannah 

Arendt5 (1993),  ao  estudar  o  pensamento  político  ocidental,  analisa  a  educação  como  uma 

resposta ao nascimento, à maneira  de como a sociedade recebe aqueles que nascem, abrindo um 

espaço onde os recém-chegados possam habitar.

Ensinar envolve,  portanto,  não apenas técnicas  e conteúdos a serem acumulados,  mas 

também um conjunto complexo de condutas e comportamentos que perpassa questões filosóficas, 

ideológicas, éticas e culturais, etc. Por isso, um processo pedagógico que se pretenda realmente 

formador  e,  principalmente,  transformador,  não  desassocia  o  desenvolvimento  técnico  e 

científico  do  indivíduo  do  seu  desenvolvimento  humano,  que,  por  sua  vez,  não  ignora  a 

subjetividade, a sensibilidade, e a experiência estética. Tomando de exemplo a paideia6 grega, o 

homem se educa em amplos sentidos, integralmente, em diálogo vivo.

Atualmente, o educador consciente de sua função na sociedade, acredita que ensinar não 

significa apenas doutrinar determinado conteúdo, mas estar em constante processo dialético com 

5 A teórica política alemã Hannah Arendt viveu entre 1906 e 1975. Sua obra está diretamente relacionada à crítica ao 
nazismo, tendo como principais objetos de estudo as relações de poder e o Totalitarismo.

6 A paideia  constituiu o ideal da educação grega, onde eram desenvolvidas tanto as faculdades individuais (ciências 
exatas e naturais, artes, literatura, filosofia, etc.) quanto a convivência social e política. O maior representante do 
pensamento pedagógico  grego,  Sócrates,  ensinava os seus  discípulos através  de diálogos  amistosos,  buscando a 
descoberta individual e o autoconhecimento. (GADOTTI, 1999)

8



o aluno, em contínuo aprendizado, quando, ao escutar e dialogar em posição de igualdade com o 

aprendiz, ele possa promover o debate crítico e reflexivo que conduz a uma verdadeira formação. 

Apesar de ser um fenômeno relativamente antigo, a tentativa de mudanças na educação 

positivista  muitas  vezes  não  ultrapassa  as  páginas  dos  livros  e  dos  artigos  acadêmicos,  se 

mantendo nas prateleiras das bibliotecas universitárias. Uma morosidade parece estar intrincada 

aos nossos ambientes educacionais, e traz consigo uma série de dificuldades para o avanço do 

ensino no diálogo com a atualidade e com o cotidiano das escolas, dando a impressão de que o 

progresso pedagógico só pode ser acompanhado em âmbito teórico, se transformando em uma 

espécie de avant-garde acadêmica com baixas possibilidades de aplicação.

A Lei  de  Diretrizes  e  Bases  da Educação Nacional  (LDB)7 frisa  a  importância  de se 

aprender  na  escola  a  leitura,  a  escrita,  o  raciocínio  matemático,  a  história  geral,  a  língua 

estrangeira, como também as faculdades artísticas. Também nos atenta para o papel socializador 

e humanizador da escola, pois será neste ambiente que o aluno vivenciará pela primeira vez o 

convívio com outras pessoas, diferentes do seu ambiente familiar. A LDB ressalta que

A  educação  abrange  os  processos  formativos  que  se  desenvolvem  na  vida 
familiar, na convivência humana, no trabalho, nas instituições de ensino e pesquisa, 
nos  movimentos  sociais  e  organizações  da  sociedade  civil  e  nas  manifestações 
culturais. (LDB, 1996, artigo I)

A Lei que orienta a educação brasileira segue uma tendência mundial de valorização a 

uma formação mais humana e crítica do indivíduo, respeitando suas diferenças e incentivando 

sua  autonomia.  Esta  concepção,  porém,  esbarra  em  uma  questão  histórica  complexa  e 

contraditória que dificulta a execução plena desta forma de se pensar o ensino.

7 Lei Federal nº 9.394, de 20 de dezembro de 1996.

9



Dentro  do  contexto  histórico  mundial,  a  independência  e  a  república  no  Brasil 

aconteceram tardiamente. Esta característica é comum em praticamente toda a América Latina, 

marcada pela colonização e subordinação política e econômica às potências do Primeiro Mundo, 

como também por regimes ditatoriais durante o século XX que  atrasaram o seu desenvolvimento. 

A partir da segunda metade do século XIX, enquanto a Europa vivia uma efervescente revolução 

cultural  e  intelectual  diante  das  publicações  de Darwin,  Nietzsche  e  Freud,  os  países  latino-

americanos ainda tentavam se libertar das  sequelas históricas advindas da era colonial e buscar 

sua  autonomia  –  o  que  ainda  não  foi  totalmente  conquistado.  O Positivismo,  estampado  na 

bandeira do país, foi a principal tendência filosófica para o surgimento do Brasil República em 

1889.  Durante  o  século  XX,  enquanto  a  relatividade  einsteniana  desmoronava  as  bases  do 

pensamento  positivista  na  Europa,  em  nosso  país  este  mesmo  pensamento  fundamentava 

tendências  políticas  conservadoras  e  anti-democráticas,  alimentadas  principalmente  no  meio 

militar e, quando aparentou perder o fôlego, foi revitalizada a mãos de ferro pelo golpe de 1964. 

O Positivismo representou no Brasil República:

Uma nova fé, uma fé na ciência, que subordinou a imaginação científica à pura 
observação empírica. Seu lema sempre foi “ordem e progresso”. Acreditou que para 
progredir  é preciso ordem e que a pior ordem é sempre melhor que a desordem. 
Portanto,  o  positivismo  tornou-se  uma  ideologia  da  ordem,  da  resignação  e, 
contraditoriamente, da estagnação social. (GADOTTI, 1999:110)

Ainda  hoje,  os  povos  latino-americanos  se  encontram  em  dramática  transição 

sociopolítica  e  cultural,  na  ainda  difícil  superação  da  herança  colonial  e  da  pedagogia  do 

colonizador, na busca por uma “nova educação, que corresponda aos interesses novos da nova 

sociedade em formação.”  (FREIRE apud GADOTTI, 1982: 17) Desta forma, pensar em uma 

educação  que  valorize  a  liberdade,  a  subjetividade  e  a  experiência  sensível,  e,  mais  ainda, 

10



considerar  o teatro como parte  essencial  do processo de formação ainda pode soar de forma 

ruidosa para os mais conservadores.

Este trabalho é fruto de uma pesquisa pessoal a partir de minha posição ideológica sobre o 

papel do teatro em uma educação permanente do homem. Nutrida por experiências como aluno, 

professor e artista. 

Formei-me  ator  em  2006  pelo  Curso  Técnico  de  Formação  de  Atores  do  Teatro 

Universitário  da  UFMG. Neste  mesmo ano,  ingressei  no  Curso  de  Graduação  em Teatro  da 

UFMG. Entre  2008 e  2010 desenvolvi  sob a  orientação  do Professor  Fernando Mencarelli  a 

pesquisa de Iniciação Científica “A pedagogia do ator a partir das práticas de Jerzy Grotowski”8, 

onde,  ao  estudar  o  trabalho  do  teatrólogo  polonês,  descobri  a  importância  dada  à  ética  de 

trabalho, à formação humana extra-profissional e à procura, através da prática artística, de um 

modo de vida mais pleno e profundo do que o que nos é incutido. Concomitantemente a essa 

pesquisa, pude exercitar  minha atitude docente em três estágios curriculares, diversas oficinas 

livres de iniciação teatral e projetos especiais de ensino de teatro. Também relevante em minha 

formação  é  a  experiência  artística  como  ator-criador  no  grupo  Quatroloscinco  –  Teatro  do 

Comum. Estas três instâncias de vivência artística e pedagógica – aluno, professor, artista – se co-

relacionam  e  se  complementam  para  a  formação  do  pensamento  pedagógico  que  nutre  este 

trabalho. Apoiado principalmente nas ideias dos teatrólogos Jerzy Grotowski e Peter Brook, e do 

educador Jorge Larrosa, este estudo tem a intenção de analisar criticamente a visão tradicionalista 

da educação como manutenção da ordem e do poder dominante, do pensamento emoldurado, da 

tradição  livresca  e  intelectualista,  e  da  relação  estéril  entre  professor/aluno,  frutos  de  um 

Positivismo histórico. Junto a esta análise, tenta-se refletir sobre como a experiência teatral pode 

8 Pesquisa financiada pelo Conselho Nacional de Desenvolvimento Científico e Tecnológico (CNPq).

11



transgredir  esta  visão  ao  valorizar  elementos  muitas  vezes  ignorados  pelo  pensamento 

tecnocientífico,  como  o  vazio,  a  espontaneidade,  o  silêncio,  o  que  não  se  pode  explicar  ou 

descrever por palavras, a diferença, o erro, o não-totalmente-controlável, propondo, assim uma 

abertura  ao  desconhecido,  à  não-estabilidade,  ao  dubitável  –  situação  propícia  ao  que 

chamaremos de encontro.

Tomaremos o conceito de  encontro tanto como “a reunião de pessoas ou coisas”, como 

também  como “choque,  embate,  encontrão,  colisão.”9 Pois  é  a  partir  deste  choque  entre 

conhecido e  desconhecido que se pretende realizar uma outra experiência estética e artística de 

valor pedagógico. Nosso conceito de encontro deriva do conceito de Jerzy Grotowski, que será 

analisado  adiante,  mas  toma  outras  direções,  já  que  seria  delicado  dissociar  a  terminologia 

grotowskiana  de  suas  próprias  práticas.  Grotowski  leva  a  sua  busca  pelo  encontro a 

consequências  extremas  e  que,  por  suas  especificidades,  não  poderia  ser  repetida  ou 

superficialmente copiada. Portanto, apesar de se inspirar no pensamento do mestre polonês, o 

encontro a que me refiro neste estudo está associado ao meu contexto e universo de experiências, 

e não ao de Jerzy Grotowski.

Apesar de ser resultado não apenas de estudo teórico, mas também de experiência prática 

em docência,  não  se  pretende,  nesta  monografia,  desenvolver  uma  metodologia  de  trabalho 

tecnicamente  aplicável  ou  mesmo  a  elaboração  de  atividades  e  exercícios,  mas,  antes  disso, 

analisar e refletir sobre as condutas pedagógicas que enrijecem o processo de aprendizagem e 

contribuem para uma certa falência da educação, propondo o ensino do teatro como forma de 

transgressão  e  consequente  superação  desta  armadilha  pedagógica.  Tratada  desta  maneira,  a 

experiência teatral traz consigo uma hermenêutica pagã, que ao trabalhar o conhecimento, não o 

9 Definições do Moderno Dicionário da Língua Portuguesa Michaelis. São Paulo: Melhoramentos, 2007.

12



sacraliza,  mas  o desmitifica,  o desestabiliza.  A concepção pedagógica proposta nas próximas 

páginas se identifica com a noção de uma educação permanente, não interrompida após o período 

escolar, e que acontece, muitas vezes, fora deste ambiente. Esta concepção tem menos a ver com 

planos  de  aula,  carga  horária,  currículo  e  frequência,  e  está  mais  próxima  dos  fenômenos 

causados  pelas  relações  humanas,  na  investigação  de  experiências  cotidianas.  Por  nunca 

abandonarmos nossa situação de analfabetos da realidade é que se faz necessário pensar em uma 

educação  além da escola,  onde  “o  homem tem a  possibilidade  de  reler  constantemente  sua 

realidade, da qual ele é sempre um aprendiz” (GADOTTI, 1982: 47).

Diante disso, existe a consciência de estar se propondo aqui um estudo que corra o risco 

de parecer pouco instrumental  e objetivo para um projeto de docência em teatro, pois não se 

recorta uma fase específica da vida escolar como foco de estudo, nem se orienta para um público-

alvo específico, ainda que se tenha a intenção de pensar e modificar a prática pedagógica. Porém, 

só se arriscando a possuir esta possível “deficiência” é que este trabalho me parece possível de 

ser desenvolvido da forma desejada.

Seu conteúdo está dividido em cinco capítulos:

O primeiro procura realizar  sucintamente uma revisão bibliográfica das três principais 

referências teóricas deste trabalho – Jorge Larrosa, Jerzy Grotowski e Peter Brook –, a fim de 

expor suas ideias fundamentais aqui utilizadas, explicitando os pontos de contato criados entre os 

autores que suportam este trabalho. 

O  segundo  capítulo,  intitulado  “A experiência  teatral  como  desconstrução  do  mundo 

administrado”, analisa a manipulação do conhecimento como administração do mundo e propõe o 

teatro como um recurso pedagógico que promova a transgressão de um mundo lido e interpretado 

de antemão,  e,  por isso,  limitado e estéril.  Este capítulo é dividido em três subcapítulos.  No 

13



terceiro deles, se dá uma atenção especial ao riso como ferramenta transgressora e desconstrutora 

da realidade administrada. 

No terceiro capítulo, “Considerações sobre a ética de trabalho”, o foco está na relação 

professor/aluno e em uma conduta docente que possa promover o encontro. Também se analisa a 

condição  de  professor-artista,  profissional  que  desenvolve,  concomitantemente,  qualidades 

artísticas e  docentes, que se inter-relacionam e se complementam.

No quarto capítulo, “Experiência prática: relatos e questões”, dividido em três seções, são 

descritas  e  discutidas  duas  experiências  práticas  vivenciadas  que  se  somam  aos  aportes 

levantados  nesta monografia.  A primeira  delas ocorreu de março/2007 a fevereiro/2008,  e se 

consistiu em uma oficina de iniciação teatral realizada pelo Projeto Estação Estudantil, ministrada 

por mim sob a coordenação do professor Robson Ferreira Vieira, com duração de um ano e dois 

meses, para uma média de 20 alunos com idade entre 16 e 19 anos, sendo a maioria deles, alunos 

da  E.E.  Maestro  Villa-Lobos,  localizada  em  Belo  Horizonte.  Esta  oficina  totalizou  216 

horas/aula,  nas  quais,  além  do  processo  de  experiência  teatral  em  sala,  foram  criados  dois 

espetáculos apresentados no Teatro Marília, também em Belo Horizonte. A segunda experiência 

descrita é a atuação no grupo Quatroloscinco – Teatro do Comum, do qual faço parte como ator-

criador e que mantém trabalho continuado de pesquisa e criação artística desde 2007 e, mais 

recentemente, também ministra oficinas de iniciação teatral para diferentes públicos.

O capítulo V abriga as considerações finais deste trabalho, sintetizando suas principais 

questões na busca por uma pedagogia teatral que se coloque como uma alternativa a um discurso 

pedagógico  reacionário,  e  que  se  entenda  transformadora  da  realidade  pessoal  e  social  do 

indivíduo, se realizando no presente do acontecimento e promovendo formas variadas e possíveis 

de encontro verdadeiro.

14



CAPÍTULO I

Revisão bibliográfica

O primeiro capítulo tem a função de explicitar os eixos fundamentais dos pensamentos do 

pedagogo espanhol Jorge Larrosa, do teatrólogo polonês Jerzy Grotowski e do encenador inglês 

Peter  Brook,  utilizados  como  principais  referências  do  discurso  contido  neste  trabalho.  Tal 

revisão se faz necessária por se tratarem de figuras que merecem ser mais amplamente difundidas 

e solicitadas na área da pedagogia teatral. Larrosa, por exemplo, em momento algum se refere 

especificamente ao teatro em sua obra A pedagogia profana (2003). Ainda assim se mostra uma 

poderosa  fonte  que  alimenta  profundamente  o  pensamento  pedagógico  desenvolvido  neste 

estudo.  Jerzy Grotowski,  pesquisador  que construiu  uma trajetória  intensa e  diversificada,  se 

iniciando como diretor teatral e chegando à experiências radicais de busca existencial que não 

objetivavam fins de apresentação pública, traz em suas ideias a essência do conceito de encontro 

e de ética de trabalho em prol de uma investigação profunda da condição humana e das questões 

que ela suscita. Já Peter Brook, fundamental diretor teatral da atualidade, nos orienta na busca por 

um espaço vazio que possa ser preenchido pela imaginação de forma ilimitada, surgindo assim 

“um fenômeno  novo”.  Esta  “novidade”  só é  possível  através  da criação  deste  “espaço puro, 

virgem, pronto para recebê-la” (BROOK, 2000: 4). Neste trabalho, o vazio proposto por Brook 

orienta o poderoso vazio encontrado quando o mundo administrado e conhecido é desconstruído. 

Nesta proposta de “desmontagem” do mundo, se questiona o processo de aprendizagem que se 

limita à transmissão de um conhecimento cristalizado e, portanto, seguro, porém estéril.

15



Os três autores se assemelham na desconfiança e na negação do que já está previamente 

pronto,  lido  e  interpretado  pelos  cânones  do  conhecimento  e  pela  sociedade  tecnocrata  e 

positivista.  Na busca pelo incerto e pelo instável,  pelo desafio de não se saber “onde se está 

pisando”,  pela  coragem  e  risco  de  levar  seus  alunos,  atores,  aprendizes,  companheiros  de 

trabalho, a um ambiente onde aquele que deveria ser referência de poder, segurança e sabedoria 

se lança, desarmado, ao desconhecido. Todos eles defendem que “não há fórmulas”, ou seja, o 

processo de aprendizado só é possível ao vivenciar cada nova experiência, cada novo encontro 

com o outro e consigo mesmo, com o que é novo, com o que é constantemente negado e/ou 

ignorado  pela  cultura  objetiva,  com aquilo  que  pulsa  quase  invisível  às  margens  do  mundo 

administrado.

1.1 – Jorge Larrosa: A pedagogia profanada

O pedagogo contemporâneo espanhol Jorge Larrosa, doutor em Filosofia da Educação e 

professor do Departamento de Teoria e da História da Educação da Universidade de Barcelona, 

tem duas obras publicadas em português, Imagens do outro (Vozes, 1998) e Pedagogia profana:  

danças, piruetas e mascaradas (Autêntica, 1999). Este último é  referência bibliográfica desta 

monografia e contem dez artigos que 

aspiram a ser indisciplinados, inseguros e impróprios porque pretendem situar-se à 
margem  da  arrogância  e  da  impessoalidade  da  pedagogia  técnico-científica 
dominante,  fora  dos  tópicos  morais  em  uso  com  os  quais  se  configura  a  boa 
consciência (LARROSA, 2003: 7). 

16



Nesta obra, Larrosa expõe três núcleos de interrogação: a ideia de formação; o controle 

pedagógico da experiência da leitura; e a educação como figura do porvir, ou seja, uma educação 

aberta ao novo e ao imprevisível, àquilo que não se submete ao nosso controle e previsão. Seus 

textos  carregam  uma  linguagem  provocadora,  que  transgride  o  caráter  moralizante  do 

pensamento pedagógico tradicional e a rigidez e seriedade da escrita acadêmica. Metalinguística, 

a escrita de Larrosa propõe uma “profanação pedagógica” ao mesmo tempo em que subverte a 

linguagem assegurada no seio da verdade. “Cada vez mais, temos a sensação de que temos de 

aprender  de  novo  a  pensar  e  a  escrever,  ainda  que  para  isso,  tenhamos  de  nos  separar  da 

segurança dos saberes, dos métodos e das linguagens que já possuímos (e que nos possuem)” 

(LARROSA, 2003, p. 7).

Ainda que se refira principalmente ao texto, à leitura e à escrita, a proposta de Larrosa se 

mostra facilmente aplicável a outros contextos, inclusive ao contexto Teatral. Mesmo girando em 

torno da palavra, Larrosa propõe uma palavra criativa, viva, uma palavra-ação visível no tempo 

e no espaço, esta concepção é bastante familiar ao trabalho feito em experiências teatrais. Desta 

forma, a proposta de Larrosa não se limita ao texto lido e escrito, mas a um conceito mais amplo 

de texto que, proveniente do latim,  textus, significa “tecitura”, “trama”, “encadeamento de uma 

narração”. Este  texto-tecido,  manufatura criativa, requer uma fabricação artesanal, linhas soltas 

que, entrelaçadas, originam uma obra, um trabalho acabado que visto de longe exibe sua unidade, 

mas que, ao analisado de perto, revela a sua trama repleta de lacunas e espaço vazios.

Larrosa propõe esta análise de perto – a descoberta das lacunas por onde se pode ver “o outro 

lado”, por onde se pode respirar, e que revelam uma obra traspassável, translúcida.

Larrosa (2003) parte de uma análise do Bildungsroman, o romance de formação alemão, 

iniciado em Goethe, onde a trajetória do protagonista desde sua infância até a sua maturidade 

17



coloca em conflito a busca pessoal/individual e as relações sociais exteriores. No Bildungsroman, 

o  leitor  acompanha  o  processo  de  formação  do  protagonista  que  conquista  a  maturidade  e 

constrói  o  seu caráter  a partir  das experiências  vividas,  para  que,  ao final,  atinja  o  encontro 

consigo mesmo e um entendimento mais amplo do mundo. Esta estrutura básica está contida em 

toda a produção literária que se inspirou nas convenções da  bildung10 goethiana.  O pedagogo 

espanhol revela que a formação integral e plena defendida pelo romance de formação alemão, 

que muito influenciou a construção do pensamento ocidental, fortaleceu a concepção de que a 

educação  deve  buscar  a  Verdade,  o  caminho  correto  e  sem  desvios  em  direção  à  plena 

consciência. Ainda hoje, esta concepção está presente em nosso pensamento pedagógico e auxilia 

no enrijecimento do processo educacional, pelo seu caráter moralizante e pelo seu valor absoluto.

A ideia tradicional de formação tem duas faces. Formar significa, de um lado, dar 
forma e desenvolver um conjunto de disposições preexistentes. Por outro, levar o 
homem até a “conformidade” em relação a um modelo ideal do que é “ser humano” 
que foi fixado e assegurado de antemão. Minha aposta seria pensar a formação sem 
ter uma ideia “prescrita” de seu desenvolvimento nem um modelo normativo de sua 
realização. (LARROSA, 2003: 12)

Nos  textos  conseguintes,  Larrosa  analisa  esta  relação  entre  formação  e  conformação, 

condena  a  canonização  do  conhecimento  e  aponta  para  uma  outra  forma  de  se  pensar  a 

Pedagogia, mais aberta e “profana”. Para ele, o conhecimento nunca será atingido inteiramente, 

pois o mundo não se revela a nós por completo, de forma harmônica e unitária. Não há um real e 

escondido a ser descoberto.  Diante desta constatação, o homem não tem o que descobrir mas o 

que inventar; não tem o que realizar, mas o que conquistar; não tem o que explorar, mas o que 

10 A palavra alemã bildung  significa educação.

18



criar. “Criar” – palavra essencial, atitude imprescindível para a experiência teatral. “Criar” – dar 

existência a, tirar do nada: “No princípio criou Deus o céu e a terra”.11  

As  principais  referências  encontradas  em  LARROSA  (2003)  e  trabalhados  nesta 

monografia são: o abandono das seguranças do mundo administrado; a crítica do conhecimento 

usado como forma de poder e dominação; a educação como “imagem do porvir”; o riso como 

transgressão pedagógica; e a busca por uma atitude docente que privilegie o jogo e o encontro. A 

maioria destas referências será mais amplamente utilizada no Capítulo II: “A experiência teatral 

como desconstrução do mundo administrado”, enquanto o último ponto será melhor explorado no 

Capítulo III: “Considerações sobre a ética de trabalho”. 

É importante  observar que  A Pedagogia Profana: danças,  piruetas e mascaradas não 

recorta seu objeto de estudo em nenhum período curricular de aprendizado ou contexto específico 

da educação formal, nem ao menos se refere exclusivamente à fase escolar, evidenciando sua 

defesa a uma educação permanente além dos muros da escola e das páginas dos livros didáticos. 

Tal posicionamento, mais filosófico do que metodológico, influencia diretamente o caráter desta 

monografia, que apresenta condições semelhantes.

Concluindo  esta  seção,  transcrevo,  abaixo,  a  ideia  que  Jorge  Larrosa  defende  para  a 

formação,  sintetizada  neste  trecho,  onde  é  possível  perceber  a  sua  busca  pelo  evento 

transformador do encontro e por uma docência aberta e não hierárquica:

A formação é uma viagem aberta, uma viagem que não pode estar antecipada, e 
uma viagem interior, uma viagem na qual alguém se deixa influenciar a si próprio, e 
se deixa seduzir e solicitar por quem vai ao seu encontro, e na qual a questão é esse 
próprio alguém, a constituição desse próprio alguém, e a prova e desestabilização e 
eventual  transformação  desse  próprio  alguém.  […]  E,  justamente  por  isso,  não 

11 Excerto da definição do Moderno Dicionário da Língua Portuguesa Michaelis. São Paulo. Melhoramentos. 2007.

19



suporta o imperativo, não pode nunca intimidar, não pode pretender dominar aquele 
que aprende, capturá-lo, apoderar-se dele. (LARROSA, 2003: 53)

1.2 – Jerzy Grotowski: o teatro como encontro

Se Larrosa propõe uma “pedagogia do encontro”, Jerzy Grotowski, teatrólogo polonês, 

buscará em sua trajetória no teatro e, posteriormente, fora dele, um encontro pleno e profundo. 

Em Grotowski, encontro é um conceito chave, assim como outros importantes conceitos por ele 

elaborados. Mas, apesar de ser um importante marco teórico deste trabalho, de ter escrito livros e 

artigos, e forjado conceitos, Jerzy Grotowski sempre cultivou uma aversão às palavras quando 

estas  corriam  o  risco  de  se  tornarem  veículos  de  verdades  absolutas  e  conhecimentos 

emoldurados.

Grotowski amava repetir – para dizer a verdade com o passar do tempo – que as 
palavras  e  as  definições  não  tem  grande  importância,  que  de  bom  grado  podia 
substituir uma fórmula ou uma palavra.  Porque só a prática,  só o ato  conta.  (...) 
Abandonou o propósito de escrever – segundo o modelo do seu mestre Stanislavski – 
um manual sobre a arte do ator,  para não cair nas armadilhas inevitáveis em um 
empreendimento  do  gênero,  dos  estereótipos,  que  eram  a  sua  verdadeira  fobia. 
(FLASZEN, 2007:18-19)

Como podemos observar no relato de um de seus principais parceiros de trabalho, Ludwik 

Flaszen,  apesar  de  ter  influenciado  mundialmente  a  arte  teatral  em  suas  técnicas,  teorias  e 

práticas,  Grotowski  optou  por  não  elaborar  uma  metodologia  para  a  pedagogia  do  ator,  por 

entender que isto seria fixar, congelar, “condenar à morte” aquilo que só poderia ser realizado em 

ação,  no  momento  presente.  Adepto  da  prática  –  intensa,  rigorosa  e  silenciosa  –  e  de  uma 

teorização  que só seria  válida se viesse pela  e favor da prática,  o diretor  polonês  iniciou na 

20



década de 1960 um trabalho que norteou as noções de grupo e comunidade teatral e contribuiu 

para que o teatro deixasse de possuir um fim em si mesmo, transformando-se em instrumento 

eficaz de conhecimento não limitado ao universo teatral: “actor era simplemente otro modo de 

decir ser humano” (GROTOWSKI apud DE MARINIS, 2004, p. 29).

Em minha pesquisa de Iniciação Científica, “A pedagogia do Ator a partir das práticas de 

Jerzy Grotowski”,  orientada pelo professor Fernando Mencarelli,  realizei  um estudo reflexivo 

acerca  da obra  de  Jerzy Grotowski  e  de  sua  conduta  pedagógica  como diretor.  No presente 

trabalho, foram selecionados alguns pontos importantes que fazem parte da pesquisa citada e que 

servirão de referência para  pensar o teatro como instrumento de encontro e refletir sobre a ética  

de trabalho.

Jerzy Grotowski nasceu em 1933 na Polônia e é o criador da poética do Teatro Pobre. Sua 

trajetória artística se estende de 1957 a 199912, ano de seu falecimento. Marcado pelo período 

pós-guerra e pela forte tradição polonesa, o pensamento de Grotowski é caracterizado por uma 

busca quase metafísica sobre a condição do homem, que marcou sua visão e prática teatral:

Grotowski via as várias fases de sua obra unidas por certos desejos e perguntas 
consistentes, sublinhando interesses que o fascinavam desde a infância, muito antes 
de  ele  ter  sequer  pensado  em desenvolver  um trabalho  no  campo  do  teatro.  Na 
verdade, Grotowski afirmava que foi quase por acaso que ele escolheu a carreira do 
teatro. [...] Grotowski sugere que os impulsos por trás da sua obra teriam sido os 
mesmos,  mesmo  que  ele  tivesse  decidido  seguir  carreira  em  outra  área. 
(WOLFORD, 1997:6 – tradução nossa)

Este forte caráter metafísico e existencial na trajetória de Grotowski contribui para a sua 

busca por um teatro essencial,  onde os únicos elementos realmente necessários seriam o ator 
12 A pesquisa de Grotowski é divida por DE MARINIS (2004), em cinco fases distintas, sendo que a partir da terceira 
fase,  denominada  “Parateatral”  e  iniciada  em 1970,  o  pesquisador  deixa  de  produzir  espetáculos  se  dedicando 
exclusivamente ao trabalho do ator.

21



(aquele que se confessa) e o espectador (o que testemunha).  No caminho de sua busca estético-

ideológica para o teatro, Grotowski percebeu que necessitava de um tipo de ator específico para o 

seu trabalho.  Era preciso reinventar o ator, não somente em questões técnicas,  mas como ser 

humano. Antes de Grotowski, era comum que o ator desenvolvesse um trabalho de preparação 

restrito ao que fosse relativo ao espetáculo produzido no momento. Em seu Teatro Laboratório, o 

diretor polonês propõe um treinamento extremamente mais amplo, que não fosse subordinado 

somente às exigências do espetáculo. Grotowski buscou um ator voltado à sua natureza primitiva, 

despojado de toda e qualquer máscara, “desvendado”. Esse desvendamento representa um ato de 

plena sinceridade. Livre de seu narcisismo, o ator se “desnuda” e, assim, promove o encontro:

A essência do teatro é o encontro. O homem que realiza um ato de auto-revelação 
é, por assim dizer, o que estabelece contato consigo mesmo. Quer dizer, um extremo 
confronto, sincero, disciplinado, preciso e total – não apenas um confronto com seus 
pensamentos, mas um encontro que envolve todo o seu ser, desde os instintos e seu 
inconsciente até o seu estado mais lúcido. [...] Encontrar o que está escondido dentro 
de nós e realizar o ato de encontrar os outros: em outras palavras, transcender nossa 
solidão.  (GROTOWSKI, 1992: 48-49)

Neste trecho, notamos que o autor se refere ao encontro como “contato consigo mesmo” e 

como o “ato de encontrar  os  outros”,  ou seja,  propõe uma atitude  que  é,  ao mesmo tempo, 

individual e coletiva, que não pode ser realizada sozinho. Também se refere a “confronto com 

seus  pensamentos”,  em  outras  palavras,  o  choque  entre  nossas  concepções  predeterminadas 

socialmente, nossos clichês interpretativos, nosso mundo previamente administrado com o que 

ainda nos mostra desconhecido, tanto exteriormente, no outro, quanto em nosso interior.

O ambiente propício a este encontro necessita uma rigorosa ética de trabalho. Grotowski 

e seus atores tratarão seu trabalho com radicalidade monástica.  A  ética de trabalho conduz a 

prática como uma micropolítica de resistência à sociedade moderna – não limitada somente à 

22



temática e/ou estética de seus espetáculos, mas inserida no cotidiano de trabalho, dentro e fora da 

sala de ensaio, como filosofia de vida.

Além da  preocupação  com uma  ética  que  conduza  a  técnica,  Grotowski  dará  grande 

importância ao caráter  de  transmissão de seu trabalho.  Porém, diferentemente do conceito de 

transmissão  criticada  em Larrosa,  o  diretor  não  se  refere  à  uma transmissão  autoritária,  que 

repasse um conteúdo rígido e absoluto a um receptor passivo. De forma contrária, Grotowski 

valoriza uma transmissão prática e dinâmica – uma espécie de “circulação quase anônima” de 

conhecimento – e afirma que seu trabalho

tem o caráter da transmissão; transmitir o que foi alcançado em minha vida: o 
aspecto interior  no trabalho.  […] No transcurso de um período de aprendizagem, 
através  de  esforços  e  tentativas,  o  aprendiz  conquista  o  conhecimento,  prático  e 
preciso,  de outra pessoa,  seu “teacher”.  (GROTOWSKI apud RICHARDS, 
2005:12 – tradução nossa)

Mas atenta:

Existe na criação aspectos que são acessíveis unicamente pelas vias práticas, pois 
há  elementos  que  são  racionais  e  outros  que  passam  por  caminhos  menos 
conscientes.  É  preciso  evitar  todo  proselitismo.  Há  varias  técnicas  e  várias 
abordagens eficazes e há também “instrumentos” de investigação que, para serem 
plenamente  úteis  devem  entrar  numa  circulação  de  coisas  quase  anônima. 
(GROTOWSKI, 1996)

Antes de avançarmos, é importante salientar a transposição de contexto.  A carreira de 

Grotowski  e  sua  obra  escrita  a  partir  de  suas  experiências  práticas  estão  inseridas  em  um 

ambiente bastante específico: a cultura europeia, principalmente entre as décadas de 1960 e 1970, 

quando  escreveu  Em  busca  de  um  teatro  pobre (1968).  Além  disso,  Grotowski  se  dedicou 

exclusivamente e radicalmente à sua busca, mesmo quando seu trabalho não recebia nenhum tipo 

23



de retorno ou ajuda financeira e ele e sua equipe se encontravam literalmente na miséria. Vale 

ressaltar  também  que,  enquanto  trabalhou  para  fins  teatrais,  Grotowski  foi  extremamente 

profissional,  sendo  que  o  teatro  não  representava  em  seu  trabalho  apenas  um  instrumento 

pedagógico ou artístico, mas toda a sua vida. No presente estudo, tomaremos emprestados da 

obra grotowskiana certos conceitos e ideias que serão transpostos para um contexto mais geral 

onde se esteja ensinando teatro ou o aplicando como ferramenta de ensino.

Obviamente,  não  será  tentado  propor  nenhum  tipo  adaptado  ou  distorcido  de 

“metodologia grotowskiana”, pois isto não condiz com a finalidade deste estudo, e, ainda menos, 

com a natureza do trabalho de Jerzy Grotowski.

Por toda parte há sempre essa necessidade e essa falsa esperança em receitas que 
possam resolver todos os nossos problemas criativos. Essas receitas não existem. Há 
somente o caminho que requer consciência, coragem e numerosas ações simples – 
não quero usar a palavra ‘esforço’  – mas ações simples aplicadas a nós mesmos. 
(GROTOWSKI, 2007: 168) 

1.3 – Peter Brook: o espaço vazio e suas possibilidades

O encenador  inglês  Peter  Brook é  considerado um dos  maiores  homens  de  teatro  do 

século XX. Brook nasceu em 1925 em Londres e, desde a década de 1960, influencia o mundo 

com sua  pesquisa  e  prática  teatral.  É  possível  identificar  na  obra  de  Peter  Brook  inúmeras 

semelhanças com o pensamento de Jerzy Grotowski. Brook constantemente se refere ao trabalho 

do diretor polonês em suas obras com notável admiração e curiosidade: 

24



Na Polônia  existe  uma pequena  companhia  liderada  por  um visionário,  Jerzy 
Grotowski, que também tem um objetivo sagrado. Ele acredita que o teatro não pode 
ser um objetivo em si mesmo […] o teatro é um veículo, um meio de fazer auto-
estudo, auto-exploração; uma possibilidade de salvação. (BROOK, 1970: 59)

Ambos  chegaram  a  colaborar  com  o  trabalho  do  outro,  sendo  que  a  última  fase  do 

trabalho de Grotowski, “Arte como veículo”, foi assim batizada pelo encenador inglês. Porém, 

apesar de guardarem semelhanças, Peter Brook nunca abandonou a produção de espetáculos. Sua 

pesquisa sempre teve como fim a representação teatral,  e, desta forma, está mais próxima de 

nossa realidade e compreensão do que as complexas pesquisas parateatrais de Grotowski13.

Além  de  suas  importantes  montagens  teatrais,  Brook  escreveu  três  obras  teóricas 

fundamentais em sua carreira – O Teatro e seu espaço (1968); O Ponto de Mudança (1988); e A 

porta aberta (1995) – que nos auxiliam na compreensão de seu pensamento para o teatro. Assim 

como  Grotowski,  Stanislavski,  Meyerhold  e  Brecht,  Peter  Brook  é  considerado  um  diretor-

pedagogo, ou seja, um profissional que se ocupa tanto com a construção da cena quanto com a 

condução do processo de desenvolvimento e de formação de seu ator. O conceito de  diretor-

pedagogo  guarda semelhanças com o conceito de professor-artista,  analisado no capítulo III, 

pois exige deste profissional habilidades tanto artísticas quanto pedagógicas.

A escrita  de  Peter  Brook  possui  uma  linguagem simples  e  direta,  não  segue  normas 

científicas e acadêmicas e é estruturada em forma de relato pessoal em primeira pessoa. Por causa 

deste caráter  informal,  para tirar  de suas obras o conteúdo necessário,  é preciso realizar  uma 

leitura atenta a fim de encontrar em um simples relato de experiência um importante conceito ou 

referência teórica.

13 As  últimas fases de Grotowski, principalmente a “Arte como veículo” foram radicalmente restritas e isoladas de 
observadores e pesquisadores, desta forma, permanecem até hoje como estudo de pouco referência.

25



Neste  trabalho,  o  que mais  nos  orienta  em Brook são os  conceitos  teatro  imediato  e 

espaço vazio14. “Posso escolher qualquer espaço vazio e considerá-lo um palco nu. Um homem 

atravessa este espaço enquanto outro o observa. Isto é suficiente para criar uma ação cênica” 

(BROOK, 1970, p. 1) – assim ele inicia  O teatro e seu espaço.  Assim como em Grotowski, 

Brook acredita  que o teatro representa  a arte  do essencial,  onde os artifícios  superficiais  são 

descartados para que se coloque no palco apenas o que for realmente importante. Seu  espaço 

vazio, é um espaço compartilhado por todos os presentes, em situação de ator ou espectador, para 

o qual convergem muitas energias diferentes, e onde todas as falsas categorias desaparecem. “O 

teatro não tem categorias, é sobre a vida. Este é o único ponto de partida, e além dele nada é 

realmente fundamental. Teatro é vida” (BROOK, 2000, p. 7). Ao afirmar que teatro é vida, Brook 

compartilha da mesma visão adotada por Grotowski, e mesmo por Larrosa, que não desassocia o 

viver  do  aprender.  E, da mesma maneira que o pedagogo espanhol denuncia uma  educação 

morta, Brook disserta sobre o teatro morto – um teatro que já perdeu todo o seu valor essencial, 

seu poder de investigação da condição humana, que se embalsamou em antiquadas convenções e 

em valores artísticos herdados, ou que se rendeu à busca desenfreada dos consumidores pelo raso 

e lucrativo entretenimento da indústria cultural. 

Em contraproposta ao teatro morto está o que o autor denomina  teatro imediato. Este é 

uma integração entre o teatro sagrado e o teatro rústico.

No tocante ao “teatro sagrado”, o essencial é admitir a existência de um modo 
invisível que é preciso tornar visível. […] “Teatro sagrado” implica a existência de 
algo mais, abaixo, em volta e acima, uma outra zona ainda mais invisível, ainda mais 
distante das formas que conseguimos identificar ou registrar, e que contém fontes de 
energia  extremamente  poderosas.  […]  O  “teatro  rústico”,  o  teatro  popular,  é 
diferente. É a celebração de todos os tipos de “meios disponíveis” e traz consigo o 

14 Esteticamente, em seus espetáculos, o espaço vazio de Peter Brook se mostra como um espaço nu, a-histórico, sem 
referências explícitas, onde as ações dos atores revelam suas especificidades.

26



aniquilamento de tudo o que tenha a ver com a estética. […] “não temos nada que 
não sejam nossos corpos, nossa imaginação e os meios que estão à mão”. (Ibidem: 
49-51)

A expressão  teatro  imediato diz  respeito  à  necessidade  de  se  descobrir,  no  momento 

presente,  os  meios  mais  adequados  dos  quais  certa  experiência  teatral  necessite.  “Todas  as 

convenções vão pelos ares, porque são limitações”. Tudo se revela possível, pois tanto os meios 

rústicos  quanto  os sagrados estão  à  disposição.  O  teatro  imediato é  o  “teatro  do  que  é 

necessário”,  deixando  o  espaço vazio  aberto  para  “os  elementos  mais  puros  e  para  os  mais 

impuros”. A única regra é manter rigor e disciplina para que “tudo” não signifique “simplesmente 

'qualquer coisa'”. (Ibidem, p. 51-52)

 Em seu  teatro imediato, Peter Brook foge das fórmulas,  das verdades absolutas, e da 

existência do caminho único para o processo de desenvolvimento artístico. O diretor-pedagogo 

para Brook é um profissional atento ao presente e ao instante, capaz de rever todas as ideias 

predeterminadas  e as metodologias  pré-concebidas,  em prol  da mudança  que fará  o processo 

reencontrar sua direção, mesmo que seja a direção contrária ao que se tenha iniciado, sempre em 

busca do que ele denomina “centelha de vida” – uma  “faísca” que acende e fornece intensidade 

ao trabalho, mas,  por sua natureza frágil e delicada,  sempre corre o risco de desaparecer.  As 

mudanças de direção e o abandono de um trabalho que se revela morto para se tentar reencontrar 

o  verdadeiro  valor  do  processo  é,  inegavelmente,  um grande  risco  que  exige  a  coragem do 

condutor  e  dos  participantes.  Porém,  Brook afirma  que,  ao  ceder  ao  medo  de  se  arriscar,  o 

trabalho tende a  se limitar  à  mediocridade  e  ao convencional.  “Quem se protege 'constrói'  e 

'lacra'. Quem quer se abir tem que destruir as paredes” (Ibidem, p. 20).

27



Em busca de um espaço vazio – que não se limita ao espaço físico, mas se refere também 

ao corpo dos atores, às suas falas e ações, a sua imaginação, à distância entre um ator e outro, 

entre ator e plateia –  Brook elemina toda a superficialidade e convencionalidade cultural  das 

quais ele acusa ser feito o teatro morto, focalizando seu estudo na relação entre os participantes 

do processo e do evento teatral. Peter Brook valoriza o tratamento do texto, e das palavras em 

seus processos, frequentemente trabalhando com grandes clássicos da literatura dramática, como 

William  Shakespeare,  mas  frisa  que  qualquer  processo  deve  começar  pelo  corpo,  não  com 

palavras ou ideias, pois “é no corpo livre que tudo vive ou morre” (Ibidem, p. 54)

Em relação a tradição e ao passado histórico do teatro,  o autor defende que é preciso 

discernimento para verificar quando a tradição pode iluminar um processo ou quando ela é a mão 

morta que estrangula a experiência vital. É necessário fazer do momento presente a essência de 

qualquer trabalho, não se preocupando em, se for preciso, rejeitar a “solução consagrada” e o 

ensinamento canonizado. “Para viver no presente, uma experiência teatral tem que acompanhar a 

pulsação  de  seu  tempo.  […]  combinando  misteriosamente  sua  criatividade  com a  superfície 

mutável da vida. A arte do teatro tem que ter uma faceta cotidiana” (Ibidem, p. 79).

O objetivo desta revisão bibliográfica é iluminar alguns pontos fundamentais que criem 

pontos de relação entre os três autores e que sejam referência para o presente estudo. Tem-se o 

intuito  de  se  fazer  perceber  que  nas  obras  destes  três  autores  existe  uma  negação  de  todo 

tradicionalismo que se configure em obstáculo para o real processo artístico e de aprendizado. Os 

autores propõem uma superação do discurso clássico dominante, da palavra sacralizada, dividida 

28



entre a arrogância dos mestres e a moral dos puristas; propõem uma espécie de transgressão e 

desconstrução, sem se limitarem a uma atitude puramente destrutiva, pois expõem suas próprias 

contrapropostas; procuram trazer aquilo que se  mostrava consagrado e distante para o cotidiano; 

e reconhecem que uma verdadeira formação não se limita ao aprendizado de certo conhecimento 

específico num período de tempo determinado, pois não distinguem a evolução do aprendizado 

da  evolução  da  própria  vida  do  indivíduo.  Larrosa,  Grotowski  e  Brook,  que  nasceram  e 

desenvolveram seus  trabalhos  em condições  bastante  distintas,  não  deixam de  se  assemelhar 

pedagogicamente ao se oporem ao aprendizado como prática de domesticação a favor de um 

aprendizado como prática da liberdade.

29



CAPÍTULO II

A experiência teatral como desconstrução do mundo administrado

- Você está pensando em alguma coisa, minha querida, e por 
isso se esquece de falar. Não posso lhe dizer imediatamente qual 

é a moral disso, mas vou me lembrar daqui a pouco.
- Talvez não tenha uma moral. Alice se arriscou a observar.

- Ora, ora, criança! - disse a Duquesa – Tudo tem uma moral, é  
apenas uma questão de encontrá-la.

(Lewis Carrol)15

Desde o nascimento, somos apresentados ao mundo a às suas diversas manifestações. O 

bebê,  ainda  sem  a  noção  de  alteridade  e  diferença,  considera  o  mundo  exterior  como 

prolongamento de si próprio. Com o desenvolvimento cognitivo, a criança passa a distinguir sua 

individualidade (ego) e suas especificidades. Freud deu extrema importância a fase da maturação 

infantil em sua teoria psicossexual; Piaget considera que a criança percebe o mundo de maneira 

essencialmente diversa do adulto e estabelece cinco estágios de desenvolvimento que dividem a 

infância  do  zero  aos  onze  anos;  outros  muitos  são  os  pesquisadores  em diversas  áreas  que 

colocaram a infância  como principal  foco de estudo sobre o desenvolvimento  humano e seu 

processo de aprendizagem16.

Consideremos,  portanto,  que na infância o indivíduo toma conhecimento do mundo e, 

ainda que não o domine completamente, experimentará as principais interações com o meio em 

que vive. O papel dos pais neste momento consiste em apresentar este mundo ao seu filho, e não 

há, evidentemente, um forma imparcial de se fazer esta apresentação. A trajetória e o modo de 
15 CARROL, 1998, p. 120.
16 Richard Courtney (2003) realiza sólida relação das ideias de grandes pensadores que influenciaram a  história do 
pensamento educacional, como Rabelais, Rousseau, Freud, Piaget, Nietzsche, entre outros.

30



vida dos pais, influenciará a forma como estes se farão mediadores entre a criança e o mundo. A 

estrutura familiar é a primeira das estruturas sociais vivenciada pela criança. Neste contexto a 

criança será introduzida em relações de afeto, sociabilidade, poder e hierarquia, reconhecendo sua 

identidade  e seu papel  dentro desta estrutura e provando seus limites  e direitos.  Geralmente, 

quando completa seis ou sete anos, a criança é inserida em uma segunda estrutura social: a fase 

escolar representa a mudança de um mundo pessoal e protegido, dentro de casa sob o amparo dos 

pais, para um contexto mais aberto, complexo e heterogêneo. A criança passa a conviver com 

crianças e adultos desconhecidos em um mundo de regras – a figura do professor se torna, então, 

um importante referencial.

É nesta faixa etária que a criança, segundo Piaget (IN: COURTNEY, 2003), passa da fase 

regida pelo pensamento intuitivo para a fase em que começa a realizar operações concretas. A 

criança começa a entender o mundo de forma mais consciente e objetiva, o jogo simbólico, que 

até  então  fazia  parte  de  sua  lógica  passa  a  dar  lugar  aos  jogos  de  regra,  que  implicam em 

“relacionamento social, uma vez que as regras são regulamentações impostas pelo grupo e sua 

violação  acarreta  uma  sanção.”  (COURTNEY,  2003:  271)  Para  Piaget,  o  jogo  é  parte 

fundamental  do  processo  de  aprendizado,  inclusive  o  jogo  dramático,  que  representa  um 

elemento-chave pois, ao interiorizar os objetos, os torna significantes para o indivíduo.

 Richard Courtney (2003) nos oferece uma vasta bibliografia sobre os profissionais da 

educação, da filosofia, da psicanálise e da antropologia que deram importância ao pensamento 

simbólico, à experiência estética e ao jogo dramático. Platão e Aristóteles já fundamentavam a 

educação no jogo. Courtney conclui  que o que difere o homem dos outros primatas  é a sua 

imaginação,  essencialmente dramática.  Apesar disso,  imaginação,  jogo,  pensamento simbólico 

são conceitos  pouco estimulados  na educação  que conhecemos  e  que vivenciamos  em nossa 

31



trajetória de formação escolar. Quanto mais avançamos em nosso grau de escolaridade, mais nos 

distanciamos destes conceitos fundamentais e acabamos por nos tornar adultos pouco criativos, 

artisticamente débeis, limitados às nossas funções estritamente técnicas e segmentadas. Talvez 

isso influa na recorrente dificuldade dos alunos de se interessarem pela escola e pelo aprendizado. 

Passar pelo período escolar passa a significar um longo suplício, caminho único e obrigatório à 

formação profissional que garantirá um futuro de estabilidade financeira e, felizmente, longe da 

escola. Por esta esteira aparentemente única e obrigatória, onde a fase de formação tem um prazo 

para acabar, passa a humanidade, geração por geração. Seguindo esta linha de produção, depois 

que o indivíduo se insere  no mundo adulto,  sério e  profissional,  não há mais  espaço para a 

educação. Seu entendimento do mundo já está formado, duro e cristalizado.

Após a época escolar, depois da definição da situação profissional, possivelmente 
muitos tenham pensado que a educação  ficara  para  trás  para ser  substituída pelo 
trabalho. Mas é suficiente fazê-los refletir em que podem ser um pouco melhores em 
sua  profissão  ou  podem  suprimir  um  hábito  deprimente,  para  que  aceitem  sem 
grandes  dificuldades  que a educação  pode continuar. (GARCIA HOZ, 1988: 
10)

2.1 – O mundo sob controle

Sempre fez parte da natureza humana entender e se relacionar com o ambiente à sua volta, 

seja de forma animista ou científica. Desde que passou a controlar o fogo, o homem avança em 

seu poder de manipulação do mundo. É esta singular relação com a natureza que difere a raça 

humana das demais. O homem representa e registra o mundo de inúmeras formas possíveis: na 

pintura,  na  escrita,  na  oralidade,  na  música,  na  representação  dramática,  na  elaboração  de 

32



calendários, nas fórmulas químicas e matemáticas.  São as tentativas por nós encontradas para 

desvendar  os  mistérios  que  nos  cercam.  E  além  de  conhecer,  dominar  e  registrar  nossas 

descobertas é preciso repassá-las às próximas gerações. Somente desta forma a raça humana pôde 

se desenvolver continuamente apesar de sua mortalitate.

Mas, paradoxalmente, a incessante busca pelo controle e pela apropriação do mundo é 

também o que nos aparta dele:

O  mundo  interpretado  […]  é  um  mundo  dividido,  analisado,  despedaçado, 
repartido  pela  nossa  mania  apropriadora  e  delimitado  pela  nossa  mania 
classificadora. […] O olhar apropriador, o olhar que toma, é um olhar que divide e 
que não acolhe o que  é  mas, sim, o que  deveria ser. Por isso, constrói a realidade 
analiticamente  e  a  partir  do  ponto  de  vista  de  sua  manipulação  possível. 
(LARROSA, 2003: 111)

O que se revela diante de nós é que o problema não está em querer entender o mundo, mas 

na forma como entendimento se dá. O valor absoluto dado à lógica cartesiana transferiu a fé no 

divino para a fé na ciência. Quando o obscurantismo medieval dá lugar à filosofia iluminista do 

século XVIII, a humanidade entra em seu ininterrupto processo de cientifização do pensamento. 

Para ADORNO (1999),  o Iluminismo,  que tinha como objetivo livrar  o homem do mito,  do 

“feitiço”,  se  configurou  num movimento  totalitário  que  “incinerou  os  últimos  restos  da  sua 

própria consciência de si” (ADORNO, 1999: 19). O filósofo afirma que ao tentar se libertar da 

soberania do divino desconhecido, senhor da vida dos homens, o Iluminismo atrofia a fantasia e 

cai numa nova forma de ofuscamento, maior que qualquer ofuscamento místico. Sua inverdade 

está no fato de considerar que o mundo

está decidido de antemão. […] O desconhecido fica assim caracterizado como 
velho conhecido, mesmo antes de se ter determinado o seu valor. […] A natureza é 

33



aquilo que deve ser compreendido matematicamente; mesmo o que não se encaixa, 
insolubilidade  e  irracionalidade,  é  cercado  por  teoremas  matemáticos.  […]  O 
iluminismo  acredita  estar  a  salvo  diante  do  retorno  do  mito.  […]  Transforma  o 
pensamento em coisa,  em ferramenta,  como ele próprio o denomina.[...]  Quem se 
abandona à vida sem referir-se racionalmente à sua autoconservação recai, segundo o 
juízo do iluminismo, […] na pré-história. (Ibidem, p. 42-43)

Adorno analisa o Iluminismo como um sistema de dominação que se relaciona com as 

coisas assim como um ditador se relaciona com os homens. Uma dupla manipulação que controla 

tanto a natureza quanto a sociedade – o poder se mantém nas mãos de uma minoria que procura 

garantir a permanência e a segurança do mundo. Assim, Adorno nos mostra que, apesar de ter 

nascido do desejo de liberdade e autonomia, o Iluminismo não entendeu esta liberdade na própria 

essência do humano, mas na liberdade individual que permitiu a exploração entre os seres. 

Historicamente,  o Iluminismo do século XVIII pode ser considerado como a porta de 

entrada  para  o  pensamento  positivista  e  tecno-científico  que  ignora  a  subjetividade  e  o 

pensamento  artístico.  O  iluminismo  educacional  representa  a  pedagogia  burguesa  que  se 

centralizou na transmissão de conteúdo e petrificou o conhecimento. A educação como sinônimo 

de repasse das Verdades por aqueles que sabem. 

Aliado à crítica ao Iluminismo, está o conceito de indústria cultural, forjado também por 

Adorno, que se configura como um macrossistema que homogeniza e padroniza as visões de 

mundo,  produzindo  uma  única  realidade  através  dos  meios  de  comunicação  de  massa.  Esta 

realidade recriada pela  indústria  cultural  é guiada pela repetição  de “modelos  pré-fabricados; 

isenta-se da própria responsabilidade e a descarrega sobre os padrões que se obriga a seguir, 

transformando-se  em  dever.”  (Ibidem,  p.  104).  Como  resultado,  “impede  a  formação  de 

indivíduos autônomos, independentes, capazes de julgar e de decidir conscientemente” (Ibidem, 

p. 8). 

34



O século XXI, porém, parece viver uma mudança de paradigma: a realidade começa a ver 

o desmanche de sua estrutura unitária. Os meios de comunicação sofreram enorme processo de 

diversificação,  e  a  internet  oportunizou  a  circulação  dinâmica  de  toda  e  qualquer  forma  de 

pensamento e linguagem. A pós-modernidade acompanha a falência dos discursos unicistas e a 

fragmentação do tempo e do espaço. 

Zygmunt Bauman prefere usar para os nossos tempos o conceito de modernidade líquida, 

pois representa

uma condição em que as organizações sociais (estruturas que limitam as escolhas 
individuais,  instituições  que  asseguram  a  repetição  de  rotinas,  padrões  de 
comportamento aceitável) não podem mais manter sua forma por muito tempo (nem 
se espera que o façam), pois se decompõem e se dissolvem mais rápido que o tempo 
que  leva  para  moldá-las  e,  uma  vez  reorganizadas,  para  que  se  estabeleçam. 
(BAUMAN, 2007 : 7)

Larrosa também afirma que o homem, nos últimos cinquenta anos, tem se deparado com a 

falência de seu projeto de dominação lógica e inequívoca do mundo.

O abismo entre o eu e o mundo é irresgatável: o indivíduo não pode encontrar o 
valor e  o sentido de sua própria  existência,  não pode afirmar que vive uma vida 
plenamente  sua.  […]  Nós  já  não  podemos  manter  nem  um  modelo  unitário  de 
formação alcançada a qual pudéssemos tomar como objetivo, nem uma ideia linear e 
homogênea  de  seu  processo  que  pudéssemos  considerar  como padrão.  Nietzsche 
sabia muito bem que não se pode fixar um método seguro nem uma via direta para 
chegar  à  verdade  sobre  si  mesmo:  não  há  um caminho traçado  previamente  que 
bastasse segui-lo, sem desviar-se. (LARROSA, 2003: 9) 

Nos  tempos  líquidos  em que  nascemos  e  crescemos  hoje,  onde,  apesar  da  insistente 

prática  de dominação  e  manipulação  social  e  midiática,  o  dizer  se  fragmentou em múltiplos 

dizeres, começamos a nos conscientizar sobre esta lógica de dominação que orienta a sociedade, 

e  percebemos  que  é  preciso  revisar  as  noções  de  realidade e  de  conhecimento.  O logos 

35



pedagógico  de  valor  dogmático,  instrumento  de  verdades  teóricas  e  morais,  precisa  ser 

questionado.  Este  questionamento  pode  encontrar  espaço  mesmo  em  disciplinas  curriculares 

tradicionais como História, Literatura, e até mesmo na Física, na Química e na Matemática, mas 

se  isso ainda  nos  parece  difícil  dentro  de nossa tradição  tecnicista,  a  inserção  do Teatro  na 

educação  pode  servir  como  um  ponto  de  partida  na  modificação  da  lógica  positivista  da 

formação. O Teatro como disciplina permite uma evocação explícita da subjetividade, onde fica 

mais fácil encontrar um caminho direto para abrir as portas para o múltiplo na desconstrução do 

mundo controlado.

Obviamente, esta desconstrução não tem por objetivo banir todo o pensamento científico e 

racional, mas retirar sua soberania excessiva, que cristaliza as nossas formas de conhecer e lidar 

com  o  mundo.  Exercitar  o  hemisfério  direito  do  cérebro  –  intuitivo  e  artístico  –  que  foi 

desvalorizado ao longo do processo civilizatório. E, assim como Alice, questionarmos o mundo 

da Moral, que possui explicação para tudo, mantido por todo tipo de “duques e duquesas” – os 

ideólogos do conhecimento que trabalham para manter e legitimar a dominação.

Em contraponto,  a  aula  de  teatro  na  escola  formal,  mais  do  que  em cursos  livres  e 

oficinas, sofre de uma deficiência constante:  ao ser inserida no sistema curricular,  regido por 

avaliações, listas de presença e uma série de obrigatoriedades formais, pode perder sua qualidade 

artística  e  sua  capacidade  de  reinterpretação  do  mundo  através  da  subjetividade  criativa,  se 

tornando mais uma disciplina rígida, tediosa e obrigatória. O papel do professor é elementar para 

tentar superar este contexto desfavorável, revertendo-o para uma situação que potencialize a ação 

do teatro na escola.

Para Gadotti, o professor pode se colocar como  ideólogo ou como filósofo da educação. 

Enquanto  o primeiro  conceito  se  refere  ao  profissional  que  mantém as  regras  previstas  e  as 

36



verdades prescritas, o segundo suspeita de si mesmo, se esvazia, se despe, “desmascara a sua face 

sagrada. Uma filosofia não é possível senão ao preço de sua 'destruição': para realizá-la é preciso 

primeiro suspeitar dela” (GADOTTI, 1982: 31). 

Prefiro crer na segunda opção e faço dela o objeto de estudo deste trabalho.

Quando cheguei a conclusão de que o problema da construção do meu próprio 
sistema era  ilusório  e  que  não  existe  nenhum sistema ideal  que seja  a  chave  da 
criatividade,  então a palavra “método” mudou para mim de significado.  Existe o 
desafio ao qual cada um deveria dar uma resposta própria. Cada um deverá ser fiel à 
própria vida. Isto não tenderia a excluir os outros, mas ao contrário, os incluiria. […] 
O método – no sentido do sistema – não existe. Não pode existir de outra maneira a 
não ser como desafio ou chamado. E não pode jamais prever exatamente qual será a 
resposto de algum outro. É muito importante estar preparado para o fato de que a 
resposta dos outros será diversa da nossa. Se a resposta é a mesma, então é quase 
seguro  de que  esta  resposta  é  falsa.  (GROTOWSKI, 1993: 19 – tradução 
nossa)

2.2 - “O homem se faz ao se desfazer”: abrindo-se ao desconhecido

Em  uma  aula  de  teatro,  em  qualquer  contexto,  certos  aspectos  podem  auxiliar  a 

experiência teatral para que esta ocorra de forma profícua. Um destes aspectos é o espaço amplo, 

arejado, livre de obstáculos, que permita a livre movimentação. Desta forma, a aula de teatro 

pode acontecer em diversos lugares, menos na sala de aula tradicional, preenchida por carteiras, 

armários, quadros-negros, mesas e mochilas. A necessidade do vazio é concreta e espacial.  A 

aula  de teatro  propõe a  instalação  de outra  espacialidade,  diferente  da do mundo rotineiro e 

exterior, assim, um espaço ideal deve ser o mais sóbrio e livre de referências concretas ao mundo 

administrado. Contudo, uma experiência interessante é, ao usar a sala de aula tradicional para 

uma atividade teatral, antes de se iniciar a atividade, retirar todas as carteiras e móveis da sala, 

em  operação  conjunta  com  os  alunos.  Este  ato  representa  uma  verdadeira  revolução  à 

37



configuração tradicional da sala de aula, transgredindo tanto o seu espaço físico quanto o seu 

valor simbólico. Onde antes existiam carteiras rigorosamente enfileiradas, direcionadas para o 

quadro-negro – tábua das verdades – e para a mesa do senhor professor, agora dá lugar ao vazio, 

onde novas possibilidades podem surgir.

Conquistado o espaço adequado, a experiência teatral pode começar. O professor aplicará 

jogos  criativos  e  lúdicos,  exercícios  de  improvisação,  de  relaxamento  e  sensibilização, 

aquecimentos vocais e corporais, construções de cenas,  etc.  O leque de atividades é amplo e 

atende a todos os tipo de público. Existem aulas de teatro para crianças, para a terceira idade, 

para cegos, surdos, moradores de rua, presidiários, professores, etc. Muitos livros oferecem uma 

carta variada de exercícios e jogos detalhadamente descritos. Mas, a questão desta monografia 

não está sobre o conteúdo da atividade, mas sobre a forma pela qual ela é ministrada e vivenciada 

pela turma. Pouco importa se os alunos estão trabalhando articulação da língua ou criando uma 

cena a partir de fotografias – qual é a relação que se estabelece entre estes indivíduos envolvidos 

em uma mesma experiência? Como o professor guia este momento compartilhado?  Yoshi Oida 

nos orienta:

Realmente não importa o estilo ou a técnica que estamos estudando. Na verdade, 
podemos praticar  diferentes  disciplinas tais como aikidô, judô, balé  ou mímica e 
obter o mesmo benefício. Isso porque estaremos aprendendo alguma coisa que vai 
além da técnica. [...] as habilidades fazem apenas parte da linguagem, mas não são o 
objetivo. Já que está se aprendendo alguma coisa que ultrapassa a técnica, aquilo que 
se está praticando é menos importante. (OIDA, 2001: 158)

Um ensino de teatro não-profissional, que engloba cursos livres, oficinas de iniciação e a 

aula de teatro na escola formal, não tem a pretensão de instrumentalizar artistas profissionais. 

Esta categoria de ensino possui objetivos específicos. Se o jogo e a imaginação dramática são o 

38



centro da criatividade humana, como nos afirma Courtney (2010, p. 281),  então deve fazer parte 

fundamental de qualquer forma educacional que pretenda o desenvolvimento das potencialidades 

essencialmente humanas. 

Apesar das críticas de Adorno ao Iluminismo, é nesta corrente que surge Rousseau e sua 

valorização à educação infantil, onde o jogo criativo deve conduzir majoritariamente o processo 

de aprendizado. Se, ao contrário do que defende Rousseau, o jogo e a imaginação criativa não 

forem incentivados na infância, menos ainda o serão na vida adulta. Por isso, o teatro usado na 

educação das crianças teria a responsabilidade de cultivar a capacidade de criar e jogar, pois é o 

jogo dramático infantil que posteriormente evoluirá para entendimentos artísticos e estéticos mais 

complexos. Herbert Read acredita nesta função do teatro na educação ao “preservar a intensidade 

original  das reações da criança às qualidades  sensoriais  das experiências – cores,  superfícies, 

formas  e  ritmos”  (READ,  1982:  254)  e  conservá-las  no  decorrer  do amadurecimento  etário. 

Começando na vida adulta, quando não existe este processo contínuo desde a primeira idade, o 

teatro se depara com um grande desafio:  partir  em busca do jogo criativo e da subjetividade 

perdida, libertando o corpo e a mente da atrofia cientificista e racional. Não que esta seja uma 

tarefa exclusiva do teatro, pois todas as atividades artísticas e até mesmo as não-artísticas podem 

ser conduzidas por um pensamento liberal e libertador.

Considerando seu potencial  pedagógico,  Peter  Slade (1978)  defende o lugar  do teatro 

como disciplina curricular na escola. Para ele, “a falta de jogo pode significar uma parte de si 

mesmo permanentemente perdida. É esta parte desconhecida, não criada, do próprio eu, esse elo 

perdido, que pode ser a causa de muitas dificuldades e incertezas nos anos vindouros” (SLADE, 

1978:  20).  Hoje,  de fato,  várias  escolas  possuem aulas  de teatro  em sua  grade curricular  e 

empregam  muitos  profissionais  licenciados.  Normalmente,  os  alunos,  além  de  vivenciarem 

39



exercícios e jogos teatrais, tem a oportunidade de se apresentarem publicamente em encenações 

preparadas pelo professor para a celebração de datas comemorativas. A partir desta descrição 

generalizada, a aula de teatro na escola aparenta ser bastante útil e interessante pois promove 

prática  artística,  experiência  estética  e  socialização,  mas  esta  estrutura  geral  esconde  nas 

entrelinhas diversos perigos e deficiências, quando analisada de forma menos ingênua. Estaria o 

professor,  em sua  conduta,  frequentemente  castrando  a  verdadeira  criatividade  ao  promover 

competição, rotulação e constrangimento, como manifesta Krishnamurti?

Os professores dizem ao aluno que ele não é tão capaz, tão inteligente quanto 
outro estudante. Elogiam a criança, encorajam-na a competir, a vencer, a chegar a 
determinado  nível  intelectual.  Eles  adoram  rótulos.  […]  Este  é  o  padrão  de 
comportamento  que  aprovamos  inteiramente,  em  todos  os  estágios  de  nossa 
existência: comparar, ter objetivos, alcançá-los. […] O que fazemos é simplesmente 
adicionar. O processo aditivo é o que chamamos de aprendizado, mas com ele nada 
aprendemos.  Tudo é repetição,  tornando-se a mente cada vez mais embrutecida e 
obtusa.  […]  Não  desejamos  ser  perturbados,  não  queremos  destruir  o  padrão. 
(KRISHNAMURTI, 1980: 89-103)

 Um exercício interessante, que costumo aplicar nos primeiros encontros em uma oficina 

de teatro, é a Passarela. Nesta atividade bastante simples, a turma se divide e se coloca em dois 

lados opostos da sala, deixando um corredor livre. Cada aluno caminhará, indo e vindo, por este 

corredor,  enquanto  será  atentamente  observado  pelos  seus  colegas.  Peço  para  que  não  se 

preocupem com nada, a não ser em andar normalmente.  Não raramente,  é possível notar nos 

alunos  uma  tentativa  em deixar  sua  caminhada  “apresentável”,  pois  se  está  em situação  de 

exposição e possível julgamento diante do grupo. Esta tentativa é nítida e soa de forma artificial. 

Quando a atividade é proposta, muitos se perguntam: “Mas é só isso?” Contudo, ao final, todos 

reconhecem o desafio desta atividade e percebem o quanto ela pode nos revelar sobre a nossa 

cultura de mascaramento e coação.

40



Os primeiros  encontros  em um curso ou oficina  teatral  são fundamentais  para que se 

introduza a filosofia liberal que orientará a desconstrução do mundo predeterminado e a abertura 

das portas para o desconhecido,  para o múltiplo e para a expressão da subjetividade livre de 

constrangimentos. O desconhecido que se procura só o é por ter sido ignorado e mantido sob os 

panos da moral e da racionalidade que condicionam a educação domesticadora.  A introdução 

desta filosofia deve se dar de forma pragmática.  Brook comenta que seus processos artísticos 

nunca se iniciam pela via intelectual,  pois “a mente racional é um instrumento de descoberta 

menos potente do que as faculdades mais secretas da intuição” (BROOK, 2000: 92).

Victor  Garcia  Hoz  (1988)  denomina  como  “educação  invisível”  uma  formação  que 

ultrapassa o conhecimento preciso e o planejamento técnico. Enquanto a  “pedagogia visível” é o 

conjunto de atividades formais e programadas dos professores e alunos nas instituições escolares, 

sistematizadas  explicitamente  em  forma  de  metodologia,  a  “educação  invisível  realiza-se 

principalmente  nas  áreas  não  verbais  da  comunicação  humana,  na  atitude  e  comportamento 

pessoal,  no  tom da  voz,  nos  gestos,  na  atividade  como  meio  de  expressão  de  uma  pessoa” 

(Ibidem, p. 17). Essa educação não é mensurável, não possui instrumentos técnicos de aplicação e 

avaliação, se baseando mais “no processo interior do indivíduo, no mundo dos valores” (Ibidem, 

p.19). Obviamente,  a oposição entre a “pedagogia visível” e a “educação invisível” não pode 

supor uma escolha que anule a outra. O mais interessante seria encontrar um equilíbrio entre 

ambas, ainda que o interesse, neste estudo, esteja mais sobre a segunda. 

Um  estrutura  básica  para  um  plano  de  aula  de  teatro  costuma  conter  as  seguintes 

informações:  duração  da  aula;  material  necessário;  objetivo;  atividade;  e  avaliação.  Esta 

configuração auxilia uma melhor condução da aula e tenta garantir sua funcionalidade. É uma 

forma de controle visível e objetivo da atividade, bastante útil. Mas existe, no exato momento em 

41



que se executa  a aula,  onde ocorre vivência  e convivência,  uma teia  muito mais complexa e 

“invisível” que não se esgota nos esquemas objetivos e nas aplicações técnicas. A aula de teatro 

pode  chegar  a  uma  realidade  mais  interior  e  profunda,  de  onde  partem o  “viver  e  o  obrar 

propriamente humanos” (Ibidem, p. 114).

A longo do curso, a turma, inserida na filosofia que guia a prática, pode se aventurar por 

diversos caminhos,  se permitindo ao erro,  ao fracasso,  ao ridículo – palavras  tão temidas  na 

cultura dos vencedores. A desconstrução do ser e do saber  tradicional abre as lacunas, os vazios, 

por onde uma outra  lógica de pensar e  agir  poderá transitar,  e,  neste  choque entre o que se 

conhecia e o que se revela novo e repleto de insegurança pode se dar o encontro.

Somente  o  combate  das  palavras  ainda  não  ditas  contra  as  palavras  já  ditas 
permite  a  ruptura  do  horizonte  dado,  permite  que  o  sujeito  se  invente  de  outra 
maneira, que o eu seja outro. […] Deixar chegar o imprevisto e o estranho, o que 
vem de fora, o que desestabiliza e põe em questão o sentido estabelecido daquilo que 
se é. […] Só assim se pode escapar, ainda que seja provisoriamente, à captura social 
da subjetividade. […] Recorda que a verdade costuma ser uma arma dos poderosos e 
pensa que a certeza impede a transformação. (LARROSA, 2003: 40-41)

O teatro como instrumento de  encontro pretende,  desta forma,  renunciar à vontade de 

saber e de poder como prática da dominação. Se livrar das formas confortáveis adotadas pelo 

corpo e  pela  mente  –  formas  que  alienam –  e  se  arriscar  no  mistério  não  abrangível.  Uma 

atividade onde metodologia e conteúdo devem ser constantemente questionados e desconstruídos, 

jamais fossilizados em doutrina, mantendo a liberdade e o instante do jogo.

Quando Grotowski resiste em elaborar um método para a arte de ator, está, genuinamente, 

se  opondo à  construção  de uma verdade imortal  vedada  à  profanações.  Como ressalta  Lima 

(2008),  percebendo a dificuldade residente  nesta  relação,  o “método” de Grotowski pode ser 

considerado um “antimétodo”, pois não se configura como “uma relação de procedimentos. Ele 

42



apresentava  certas  ‘tendências  orientadoras’,  ou  ‘leis  que  regulam  o  trabalho  criativo’  ou 

‘elementos da arte do ator’ (...) a própria experiência escapava a qualquer tentativa de método” 

(LIMA, 2008: 254-255).  

É,  portanto,  o  valor da experiência o grande objetivo a ser perseguido pela  atividade 

teatral como recurso pedagógico. A educação dramática encara a educação em sua totalidade e 

exige a revisão de todo o sistema educacional, pois tudo o que se pretenda estar vivo em nós deve 

ser “estimulado e vitalizado quando o vivemos – quando o atuamos” (COURTNEY, 2003: 57)

Abrir-se ao desconhecido significa, antes de tudo, vivenciar o existente no tempo e no 

espaço presentes, hic et nunc. Inserido nesta lógica, o professor não pode, nem consegue, realizar 

uma função de detentor e transmissor exclusivo do conhecimento, pois o momento presente anula 

qualquer pretensão de controlar o processo de formação. Resta ao professor lançar-se ao vazio 

junto aos seus alunos, e se dispor ao diálogo aberto que permite o  encontro. Assim, a turma é 

tratada como uma comunidade heterogênea, composta pelo diverso. “Comunidade dos que não 

têm em comum senão o espaço que faz possível suas diferenças. (…) Relação refratária à síntese, 

alérgica à totalização, resistente à generalização” (LARROSA, 2003: 144).

Contudo, é importante fazer importante ressalva. Liberdade e abertura ao desconhecido 

nada  tem a  ver  com uma  desorientação  caótica.  Houve  um período  do  século  XX em que 

movimentos  educacionais  exaltaram  o  “jogo  livre”  e  a  “livre  expressão”.  Porém,  estes 

movimentos acabaram se dissolvendo em uma espécie abrangente de “auto-expressão” sem fins 

definidos,  com resultados de mera recreação ou de algum tipo de terapia  artística  superficial 

(COURTNEY, 2003: 43).

Os jogos teatrais  se diferenciam da recreação justamente por possuírem objetivos bem 

definidos. Larrosa propõe sua Pedagogia Profana não para tocar fogo às bibliotecas e criar um 

43



ambiente de total  confusão e desordem; Brook defende que a experimentação caótica,  guiada 

apenas pelo prazer da experiência, se prolonga indefinidamente sem chegar a nenhum resultado; 

Grotowski é radicalmente adepto à disciplina, não permitindo “qualquer forma de leviandade” em 

seu trabalho.

O professor quando se deixa guiar por uma ideia embaçada de “livre expressão” pode cair 

em uma perigosa armadilha onde o processo de trabalho e de aprendizado se dissolve, dando 

lugar a uma experiência amorfa e casual. Como temia Peter Brook, o “tudo” se transforma em 

“simplesmente qualquer coisa”.

A desconstrução do mundo administrado para a conquista do  encontro  possui objetivo 

concretos,  pautados  em uma  postura  sociopolítica,  pelo  caráter  de  questionamento  do  logos 

pedagógico  tradicionalista  e  na  busca  por  uma  essencialidade  humana  perdida.  Ainda  que  o 

conteúdo  de  exercícios  e  de  atividades  não  seja  o  foco  deste  estudo,  sua  condução,  se  não 

realizada de forma responsável, cuidadosa e consciente, não poderá atingir nenhum objetivo. 

Delinear  os  objetivos  pedagógicos  da  experiência  teatral  não  significa  elaborar 

minuciosamente  um  plano  de  aula  ou,  ainda,  querer  controlar  o  que  será  transmitido  ou 

vivenciado pelo grupo. No universo múltiplo,  aberto e heterogêneo, espaço vazio de todas as 

possibilidades, ambiente de desconstrução e liberdade, delinear os objetivos tem mais a ver com 

manter uma postura aberta, não reducionista e não totalitária do professor, como aquele que guia 

os indivíduos que se encontram no comum.

Aquilo que se dá a pensar para que seja pensado de muitas maneiras, aquilo que 
se dá a perguntar para que seja perguntado de muitas maneiras, aquilo que se dá a 
dizer para que seja dito de muitas maneiras. Esse comum não é senão o silêncio ou o 
espaço  em  branco  de  onde  se  mostram  as  diferenças.  […]  Expor  os  signos  no 
heterogêneo,  multiplicar  suas  ressonâncias,  pluralizar  seus  sentidos.  Frente  à 
homogeneidade do saber que restringe a diferença,  a heterogeneidade do aprender 
que produz a diferença. […] E, nesse caso, aprender não é apenas um meio para o 

44



saber,  […]  é  oferecer-se  como abertura  para  o  múltiplo.  (LARROSA, 2003: 
144)

2.3 – A iconoclastia no riso

“O homem é o único animal que ri”, disse Aristóteles. Desde então foram diversos os 

estudiosos que tiveram sua atenção voltada para o poder do riso, principalmente sobre o seu 

caráter subversor, como notamos em Bakhtin.17  Jesus Cristo, o modelo de perfeição humana na 

cultura cristã da qual sofremos, em maior ou menor grau, influência, é muitas vezes apresentado 

pela tradição ortodoxa como um homem que nunca riu. “Muito riso, pouco siso”, nos adverte um 

provérbio  popular.  Antes  disso,  porém,  no   Teatro  Grego  o  gênero  da  comédia,  ainda  que 

considerado  menor  do  que  a  tragédia,  tinha  enorme  valor,  pois  eram nas  comédias  que  se 

satirizavam as questões sociopolíticas e as figuras públicas. O humor sempre tendeu a profanar o 

sagrado, questionar a palavra de ordem e as verdades absolutas, assim como as autoridades que as 

personificam. Desta forma, representa um foco de discussão histórica e um recurso valioso para 

um processo de formação que se pretenda desconstrutor do mundo administrado. 

O jogo teatral costuma levar seus participantes ao prazer e à diversão, e portanto, à alegria 

e  ao riso.  Porém,  mais  interessante  que o riso relativo  ao ócio e  ao entretenimento  lúdico  e 

inofensivo,  está  o riso que se mistura  com o sério  e  que com ele  se defronta.  O riso como 

“componente dialógico do pensamento sério” (LARROSA, 2003: 170) a fim de produzir  um 

efeito pedagógico. Desta forma, o teatro, além de desenvolver o jogo criativo, a subjetividade e a 

17 Mikhail Bakhtin em A cultura popular na idade média e no renascimento (2002) faz uma análise histórico-
filosófica do riso na idade média e defende a ambivalência, a multiplicidade e o dialogismo do discurso.

45



espontaneidade,  propondo uma espécie  de “brincadeira  séria”,  pode trabalhar  também com o 

“riso sério”, o riso que é “a suprema seriedade, a coroa da seriedade, (…) capaz de aniquilar, 

brincalhona e ágil, as suas próprias pretensões” (Ibidem, p. 169).

Ao pensar na educação escolar e familiar tradicional, proveniente de uma cultura de moral 

cristã, o riso parece uma interferência que prejudica o processo educacional. O tom professoral 

tradicionalista se assemelha, na austeridade e no dogmatismo, à pregação cristã. Larrosa reclama 

um riso que foi proibido ou, pelo menos, bastante ignorado, no campo pedagógico. “O pedagogo 

é um moralista  otimista;  um crente,  em suma.  E sempre custa, a um crente,  estabelecer  uma 

distância irônica de si mesmo” (Ibidem, p.171). Assim, quanto mais moralismo existe em uma 

aula, menos riso ela se permite.

O teatro possui, por natureza, um caráter secular e irreverente que facilita um ambiente 

onde o riso é totalmente bem vindo e pode ser aproveitado pedagogicamente pelo professor. O 

riso usado como tensão dialógica, questiona os hábitos e os lugares comuns, duvida do sério e 

exige tomadas de posição, posturas ativas, mantendo uma abertura permanente para o debate, 

para distanciamento e para o desmascaramento.

Bertolt  Brecht  soube  usar  o  riso  como  ferramenta  dialógica  e  dialética.  Seu  teatro 

politicamente engajado pretendia o distanciamento crítico buscado tanto na estética da encenação 

quanto na dramaturgia e na atuação dos atores, e se utilizou do riso como contraponto ao sério, 

criando contrastes que possibilitavam a análise e a reflexão do espectador sobre a problemática 

da cena. “Sem senso de humor é impossível compreender a dialética” (BRECHT, 2006).

Dario Fo, em Manual mínimo do ator (2004) trata das técnicas da arte teatral evocando o 

teatro popular e sua feição essencialmente bufonesca, irônica e iconoclasta, como um elogio do 

riso.

46



A leitura objetiva e aprofundada do que sabemos estar por trás dos fatos permite 
recriar hoje, de maneira grotesca,  irônica ou trágica,  o que a informação imediata 
nunca poderá nos dar. É nosso dever, ou se preferirem, nossa missão profissional, 
como autores, diretores e pessoas de teatro, conseguir falar da realidade rompendo o 
modelo estandardizado, por meio da fantasia, do sarcasmo, do uso cínico da razão. 
Assim, iremos contrariar o programa e a estratégia que o poder tenta levar adiante, ou 
seja,  doutrinar  o  público  a  nunca  usar  o  seu  senso  crítico:  achatamento  mental, 
fantasia zero. (FO, 2004:201)

Jerzy Grotowski, ao buscar a ritualidade de um “teatro sagrado” nunca deixou de afirmar 

seu caráter laico. “O ritual da religião é uma espécie de magia, o 'ritual' do teatro, uma espécie de 

jogo”  (GROTOWSKI,  2007:  43).  Assim,  a  magia  religiosa  está  ligada  ao  externo  (a 

manifestações  naturais  ou  a  um ser  supremo)  enquanto  o jogo do  teatro  provém do próprio 

indivíduo, de suas próprias ações. O valor sagrado do teatro buscado por Grotowski nada tem a 

ver com o valor dogmático e moralizante do pensamento religioso. Pelo contrário:

Brincamos, isso significa que buscamos a heterogeneidade, o que é inesperado, 
do avesso, que é o “diabo a quatro”. A forma pulsa, refrata-se, tem lugar uma ruptura 
das  convenções  correntes,  nascem  aproximações  e  semelhanças  inesperadas. 
Grotesco = sério, paródia = trágico, construção intelectual = espontaneidade (o bufo), 
cerimonial  = acrobacia.  A dialética da forma e,  consequentemente,  a  dialética do 
processo psíquico, das convicções, dos modos de perceber. Nessa mobilidade pelo 
avesso, ágil mobilidade, […] seria essencial o elemento da brincadeira, da surpresa, 
do desaforo,  em uma palavra:  de alguma específica  essência  farsesca do gênero. 
(GROTOWSKI, 2007: 44)

A  iconoclastia  do  riso  é,  portanto,  uma  ferramenta  poderosa  para  a  profanação  e  o 

confrontamento. Insurge contra as bases moralizantes da “boa administração”. Polemiza com o 

sério e com a linguagem que pretende dominar e administrar o mundo. O professor de teatro que 

usa o riso e a ironia a seu favor duvida das verdades, lança perguntas ao invés de respostas, e 

questiona sua condição de mestre inquestionável, pois sabe que está a mercê da mutabilidade e da 

47



fragilidade  perante  ao  desconhecido.  O  riso  amolece  as  barras  maciças  que  enquadram  a 

experiência da formação, contribuindo para uma liberdade não censurada, dinâmica, consciente e 

crítica.  Uma formação  que  ri  da compostura  e  da retidão  institucionalizada,  pois  “mais  vale 

morrer de rir que morrer de endeusamento” (LARROSA, 2003: 182).

48



CAPÍTULO III

Considerações sobre a ética de trabalho

Descobri aos 13 anos que o que me dava prazer nas
leituras não era a beleza das frases, mas a doença

delas.
Comuniquei ao Padre Ezequiel, um meu Preceptor,

esse gosto esquisito.
Eu pensava que fosse um sujeito escaleno.

- Gostar de fazer defeitos na frase é muito saudável,
o Padre me disse.

Ele fez um limpamento em meus receios.
O Padre falou ainda: Manoel, isso não é doença,

pode muito que você carregue para o resto da vida
um certo gosto por nadas...

E se riu.
Você não é de bugre? - ele continuou.

Que sim, eu respondi.
Veja que bugre só pega por desvios, não anda em

estradas -
Pois é nos desvios que encontra as melhores surpresas

e os ariticuns maduros.
Há que apenas saber errar bem o seu idioma.

Esse Padre Ezequiel foi o meu primeiro professor de
agramática.

(Manoel de Barros)18

Trataremos mais especificamente de um ponto fundamental para a ideia de um teatro que 

se pretenda instrumento de encontro: a ética de trabalho. Em uma formação de caráter humano, 

relacionada à uma “educação invisível” como propõe por Victor Garcia Hoz e à uma “Pedagogia 

Profana”  proclamada  por  Jorge  Larrosa,  a  questão  da  ética  é  não  apenas  uma  parte  de  sua 

estrutura filosófica, mas o canal principal por onde se transitam a prática e a teoria. A ética de 

18 BARROS, 2004, p. 87.

49



trabalho interessou toda a geração de diretores-pedagogos modernos, sendo construída e zelada 

cuidadosamente no trabalho e no discurso, no desejo de se conquistar

Relações humanas nas quais o processo artístico ajude a criar um outro tipo de 
sociabilidade.  [...] O teatro como a invenção de uma microssociedade. O trabalho para 
chegar a uma microssociedade inventada pelo teatro representa a nostalgia de uma vida 
mais densa, mais cheia de sentido e mais justa, que não é a que nos rodeia. (BARBA, 
1997: 50)

Esta  micropolítica  de  construção  da  ética  de  trabalho  para  um  “outro  tipo  de 

sociabilidade” é explícita em Jerzy Grotowski. Seu trabalho pode ser dividido em técnica e ética 

sendo a  técnica  a  parte  menor,  porém concreta  e  verificável  e  a  ética  a  parte  fundamental, 

condutora da técnica: “a atitude com a qual vem-se a descobrir, verificar e realizar é de extrema 

importância  para  aqueles  que  pretendem  apanhar  a  essência  do  trabalho  de  Grotowski” 

(KUMIEGA apud FERREIRA, 2006: 2). O cotidiano de trabalho constrói a sua ética ao mesmo 

tempo que é conduzido por ela. Na relação entre o diretor e o ator, a grande importância não está 

em definir aquele que ensina e aquele que aprende, mas no aprendizado mútuo e dialógico.

Para  o  ator,  confrontar-se  com  sua  própria  vivência,  assumir  seus  limites  e 
bloqueios, tanto físicos quanto emocionais; para o diretor, fugir dos lugares cômodos, 
abandonar fórmulas e métodos convencionais, se assim for preciso para se deparar 
com o novo, sabendo receber e manter vivo o diálogo com o ator.  (FERREIRA, 
2006:02)

Em contexto menos específico,  no caso do professor de teatro e seu aluno, a conduta 

através de uma ética de trabalho bem definida pode garantir, assim como em Grotowski, uma 

formação dialógica e um caminho em direção ao  encontro.  Para um melhor entendimento da 

ética de trabalho é preciso levar em consideração dois aspectos: a atividade de aprendizagem e o 

ambiente em que ela está inserida – o ambiente de convivência. O processo de formação se dá 

50



por estas duas vias: prática (conteúdo) e convivência (continente). A ética de trabalho se realiza 

em ambas, mas principalmente no continente, no ambiente, desta forma,

torna possível uma determinada convivência de professores e alunos na qual se 
produzem determinadas situações humanas, onde o trabalho […] é realizado, bem como 
a aprendizagem. Este convívio oferece a oportunidade e exige a atuação de determinados 
hábitos de caráter moral [… que exercem] uma clara influência na formação ética. Esta 
influência – assistemática porém vital – torna-se efetiva de um modo contínuo e incide 
tanto  na  formação  e  reforço  do  critério  valorativo  quanto  na  estimulação  e 
desenvolvimento  do  esforço  e  vigor  necessários  para  viver  e  realizar  os  valores. 
(GARCIA HOZ, 1988: 43)

A duração do curso e o tempo despendido na convivência do grupo de trabalho são fatores 

importantes para o desenvolvimento de uma ética de trabalho, mas, independentemente disso, 

acredito que possa ser buscada em qualquer contexto de ensino teatral, desde que se conscientize 

de seus respectivos limites e possibilidades. Entre 2007 e 2008, quando tive a oportunidade de 

ministrar um ano de oficina de iniciação teatral para uma turma de 20 adolescentes, o generoso 

tempo de processo permitiu  a  construção de uma interessante  conduta de trabalho conduzida 

tanto por mim, na função de professor, quanto pelos alunos – um comportamento coletivo onde 

regras e limites não impediram a liberdade criativa e a abertura para o devir. A oportunidade de 

desenvolver um trabalho a prazos maiores, possibilitou que fosse respeitado o tempo de cada um, 

percebendo o ritmo coletivo da turma e,  até  mesmo,  nos dando ao luxo de esperar que algo 

realmente interessante “caísse sobre nós”.  Mas mesmo nestes momentos de espera não deixamos 

de  trabalhar  para  a  continuidade  do  processo  que  vivenciávamos  –  uma  espera  ativa,  de 

tentativas, erros e acertos.

Na aula de teatro dentro da escola formal, todavia, o sistema em que ela está inserida pode 

contribuir  negativamente  para  que  se  possa  respeitar  qualquer  tipo  de  tempo  individual  ou 

51



coletivo. Assim como a avaliação,  o calendário e a regulamentação do conteúdo curricular,  o 

tempo também está pré-estabelecido e não pode ser desrespeitado, nem pelos alunos muito menos 

pelo professor. Mas o tempo curricular não corresponde, na maior parte das vezes, ao tempo 

realmente  necessário  a  uma  experiência  satisfatória.  Esta  é,  a  meu  ver,  uma  das  principais 

deficiências  da  aula  de  teatro  no  ensino  formal:  como  o  professor  pode  proporcionar  uma 

vivência realmente formadora, buscando uma ética de trabalho, onde o aluno possa desenvolver 

suas faculdades humanas e subjetivas, desconstruindo o mundo rotulado e se abrindo ao encontro 

e ao risco se a própria estrutura curricular, rigidamente formatada e limitada, não contribui para 

este fim? O teatro poderia cumprir  seu papel desconstrutor  em um ambiente  tão solidamente 

institucionalizado? Ou dificilmente deixará de ser uma aula superficial onde se ensinam alguns 

jogos divertidos para que os alunos possam se entreter e esquecer um pouco dos preocupantes 

exercícios matemáticos que enfrentarão no próximo horário?

Estas questões são, ao mesmo tempo, problema e motivação para se pensar o teatro como 

experiência de formação dentro ou fora da escola. Certamente, quando o grupo de trabalho tem 

ao seu dispor o tempo e o espaço adequados a atividade apresenta mais  chances de produzir 

possibilidades de encontro, mesmo sabendo que este contexto não é o que o professor de teatro 

irá encontrar com frequência em sua vida profissional. Porém, ao vivenciar diversos contextos, 

dos  mais  aos  menos  favoráveis,  seja  possível  levantar  questões  e  propor  ações  frente  à 

formatação  curricular  da  escola,  que  talvez  ainda  não  esteja  totalmente  consciente  das 

responsabilidades em oferecer o Teatro como disciplina.

52



3.1 – A relação professor/aluno em prol do encontro

A formação artística na Índia tradicional cultiva uma cultura milenar iniciada na infância. 

A criança é acolhida pelo seu guru, “responsável por fazer nascer o ser artístico do aluno e dar 

educação às suas habilidades,  assumindo o papel  de segundo pai”  (BARBA & SAVARESE, 

1995:33). Não por acaso, muitos dos diretores-pedagogos do século XX foram buscar influências 

nas culturas orientais, e, interessados em modificar o ensino teatral, desenvolveram métodos e 

condutas de trabalho que impulsionaram a criação de escolas de arte dramática e influenciaram 

diretores e professores de teatro em todo mundo. Eugenio Barba afirma que naquele momento “as 

escolas se iniciam para renovar o teatro, para colocar os alicerces do futuro e para ampliar as 

perspectivas do futuro do teatro” (BARBA, 1995: 26).

Porém, em estudo realizado em 1998 sobre o ensino teatral profissional feito no Brasil, o 

pesquisador Paulo Luís de Freitas observa que:

A formação do ator  não escapou à concepção  tecnicista  ditada pelas  políticas 
educacionais. Isto quer dizer que, também no campo do ensino das artes cênicas, a 
política de expansão do ensino profissionalizante favoreceu mais a quantidade do que 
a  qualidade.  [...]  favorecendo  a  transmissão  quase  sempre  apressada,  de  algumas 
técnicas e conceitos sobre a arte de representar. [...] dando mais importância à sua 
função legal de profissionalizar o ator do que à sua função de, como agente de uma 
educação, tanto estética quanto ética, formar o futuro artista-cidadão. (FREITAS, 
1998: 160)

Freitas faz um levantamento abrangente das escolas profissionalizantes do país, coletando 

dados estatísticos, realizando entrevistas, comparando, analisando e refletindo sobre o material 

reunido. Em suas considerações finais, conclui que mesmo a educação do artista profissional, foi 

levada pela esteira da tecnocracia positivista que muito influencia a educação nacional. Muitos 

53



dos profissionais formados neste contexto de ensino serão professores de arte em escolas formais 

e cursos de teatro, desta forma, ao passarem por uma formação pouco ética, que não se preocupa 

em formar um “artista-cidadão”, não saberão desenvolver processos pedagógicos deste caráter 

em sua carreira docente.

A falta de profissionais especializados na área e o despreparo mesmo daqueles que se 

formaram como artistas e arte-educadores causa um grande empecilho para se fazer do teatro um 

verdadeiro instrumento de formação “tanto estética quanto ética”.

O professor de teatro, ao se relacionar com seus alunos, e com eles desenvolver atividades 

artísticas, deve atentar para a importância de sua figura como guia e condutor do processo de 

formação. O professor é a referência comportamental que influenciará o comportamento coletivo 

do  grupo  de  trabalho.  Suas  atitudes,  procedimentos,  e  sua  forma  de  lidar  com as  situações 

vivenciadas pela turma refletem diretamente na atitude individual de cada aluno que irá compor a 

“atitude coletiva” de todos os envolvidos.  A via de mão dupla entre os âmbitos individual e 

coletivo é constante e dinâmica, e o professor deve saber identificá-la e transitar com habilidade 

por  ela.  A  turma  precisa  ser  tratada  como  uma  microssociedade  que  possui  a  mesma 

complexidade  da  sociedade  mesma,  atravessada  por  relações  de  poder,  interesses,  conflitos 

pessoais e coletivos. Assim, qualquer olhar totalizador e generalizador sobre o grupo deve ser 

evitado pelo professor.

Comumente, em meio ao caos aparente causado por um agrupamento tão heterogêneo de 

indivíduos, o professor reage imediatamente, tentando implantar ordem e controle sobre a turma. 

Esta  atitude,  pode  desenvolver  uma  relação  de  dominação  e  coação,  que  impedirá  qualquer 

possibilidade de encontro entre as pessoas reunidas.

54



O trabalho  conduzido  pelo  professor  e  desenvolvido  pela  turma  é  o  grande  objetivo 

comum entre todos e, neste trabalho, o professor pode encontrar a possibilidade de convergir as 

diferenças e os conflitos em direção à construção de uma  comunidade.  Nenhum encontro ou 

identificação  são  possíveis  sem que  haja  algo  em comum,  um objetivo,  uma  questão,  uma 

problemática que envolva a todos.

Os outros não se encontram a si mesmos, graças a uma distinção entre “eu” e um 
“tu”, ou a partir de um olhar voltado para si, que permitiria constatar a oposição a 
outrem. Os outros encontram-se a partir do mundo. Os homens compreenderam-se a 
partir de seu mundo. Nós não nos encontramos como coisas-pessoas-sub-sistentes, 
mas  “no  trabalho”,  isto  é,  antes  de  mais  nada  no  ser-com-o-outro-cotidiano. 
(GADOTTI, 1982: 154)

Portanto,  o  professor  além  de  propor  um  trabalho  prático  concreto  e  bem  definido, 

baseado metodologicamente (ainda que não tenha que controlar antecipadamente a direção e o 

resultado das experiências), pode imprimir um caráter de “cotidiano”, que prevê continuidade e 

progressão, sempre deixando bem claro aos alunos os seus planos e propostas e os convidando a 

construir juntos os caminhos do processo, mesmo que para isso, tenha que se abandonar certos 

planejamentos em prol do “caminhar coletivamente”.

Relativizando, o professor não é um ser indispensável. O próprio sistema de educação que 

conhecemos e vivenciamos não é absolutamente indispensável. Existem muitas pessoas que não 

passaram pelos processos educativos tradicionais, e não são nem mesmo alfabetizadas, o que não 

as impede de serem seres humanos repletos de sabedoria e experiência. Este tipo de formação, 

totalmente assistemática, se dá ao longo da vida, no cotidiano real, através das experiências com 

o mundo e as pessoas com as quais se interage. Uma educação que se inciou nos primeiros anos 

de vida e se estende até a morte – não existe um período de formação, uma idade escolar. Ciente 

55



de não ser uma figura indispensável,  o professor pode se abdicar de qualquer sentimento de 

importância  suprema  definitiva  na  vida  de  seus  alunos,  ainda  assim,  não  fugirá  de  sua 

responsabilidade como agente formador daqueles que se dispõe a aprender com ele. Pensar a 

condição do professor desta forma, nos auxilia a transpor barreiras que o separam do aluno, e a 

enxergá-lo  como  mais  um  integrante  do  grupo,  que  se  diferencia  apenas  por  ter  a 

responsabilidade de guia e mediador.

Para se tentar construir uma ética de trabalho que conduza a estética e a técnica para a arte 

do  encontro,  há  que  se  desenvolver  certos  aspectos  ligados  à  atitude  do  professor,  ao  seu 

comportamento profissional e humano em sala de trabalho.  Elegi  quatro destes aspectos que 

acredito  serem  relevantes  nesta  construção:  o  convite  à  liberdade;  a  desmistificação  e  a 

desmitificação; a valorização da diferença; e o “respeito”. 

Prezar pela liberdade, como já foi dito, não significa entregar o trabalho ao caos e à livre 

expressão sem objetivos. O professor escolhe as atividades que vão ser experienciadas, sabendo o 

porquê destas escolhas, e atua dentro de certas regras e limites, tentando antever seus resultados. 

O  momento  presente,  porém,  é  muito  mais  rico  e  complexo  que  qualquer  metodologia 

previamente construída,  e não levar em conta a imprevisibilidade do instante significa fechar 

todas  as  possibilidades  de  descoberta,  negando  os  erros,  evitando  as  mudanças  de  rumo  e 

esterilizando  o  processo.  O  professor  que  impede  a  liberdade  do  aluno,  castra  o  valor  da 

experiência, tomado pelo medo do imprevisível, pelo medo da realidade. Mas a realidade é mais 

criativa do que nós! O convite à liberdade exige a quebra das expectativas e do desejo de controle 

absoluto.  “Precisamos da liberdade completa, improvisação rica, nenhuma contenção, nenhum 

falso respeito – e, ao mesmo tempo, precisamos de imenso cuidado” (BROOK, 1970: 92). Peter 

Brook assinala que, ao abrirmos espaço para a liberdade, é preciso de muito cuidado, pois, na 

56



diversidade  gerada  pela  liberdade  criativa,  a  máxima  atenção  é  exigida  para  que  se  possa 

identificar os caminhos do processo, saber por onde se guiar, o que aproveitar, ainda que se possa 

experimentar diferentes direções. Brook se refere à construção do espetáculo teatral, salientando 

o seu caráter pedagógico. “Temos que abrir as mãos vazias e mostrar que não temos nada mesmo 

escondido na manga.  Só então poderemos começar” (Ibidem, p. 101). O diretor defende uma 

“liberdade inteligente”,  que não descarta  o raciocínio,  isto significa comparar,  meditar,  errar, 

voltar atrás, hesitar, recomeçar. O guia (professor/diretor) “expõe suas incertezas ao grupo, mas 

em  compensação  trabalha  num meio  que  evolui  à  medida  que  reage”  (Ibidem,  p.  113).  A 

liberdade se torna algo real, e não apenas um discurso verbal, quando o professor se insere no 

processo  junto  aos  alunos.  Ainda  que  saibamos  que  sem  liderança  não  se  pode  alcançar 

resultados coerentes, o professor, em seu papel de guia, “não está livre do processo, do qual faz 

parte” (Ibidem, p.114).

O segundo aspecto realça a importância de duas ações, diferentes, mas complementares, a 

desmistificação e  a  desmitificação.  “Mistificar”  significa   “abusar  da  credulidade  de; burlar, 

embair, enganar, lograr, ludibriar”.19 Portanto, desmistificar seria não transmitir conhecimentos 

enganosos, mal interpretados, com o único objetivo de instituir uma relação de poder do que sabe 

sobre  os  que  não  sabem.  O  professor  que  mantém “o  segredo  de  sua  técnica”,  aplicando-a 

inexoravelmente  sem  nunca  abri-la  para  os  outros,  sem  permitir  qualquer  possibilidade  de 

fragilização, de questionamento de suas habilidades e conhecimentos se assemelha aos clérigos 

medievais que dominaram a educação, tentando controlar, a partir do seu ponto vista, a cultura e 

processo de formação de sua época. O professor mistificador contribui para uma educação de 

19 Definições do Moderno Dicionário da Língua Portuguesa Michaelis. São Paulo. Melhoramentos. 2007.

57



dominação  e  dependência.  Já  “mitificar”  significa  converter  em  mito,  tornar  mítico.20 A 

mitificação  converte  o  conhecimento  aberto  em  verdade  sagrada  e  indelével,  protegida  de 

qualquer transgressão, de qualquer interpretação que não seja a oficial. Desta forma, quando o 

conhecimento é mitificado (transformado em mito),  a sua transmissão geralmente se dá pela 

mistificação (pela enganação). Partindo desta lógica, podemos nos perguntar:

Não serão as verdades de nossos saberes uma forma confortável de engano que nos 
deixa absolutamente desvalidos […] ? Não serão nossas verdades a expressão de uma 
relação […] já completamente apropriada e sem enigma algum, […] ponto de partida 
de nossa vontade de dominação? Não serão nossas verdades a expressão de que já 
esquecemos a verdade que tremula naquilo que não se sabe? (LARROSA, 2003: 
196)

O  professor  que  proclama  a  liberdade  e  não  mitifica  nem  mistifica  o  seu  discurso 

consequentemente  valoriza  a  diferença,  sabe  que  o  teatro,  como  atividade  artística,  aceita 

variados pontos de vista, e utiliza isso a favor do trabalho. A subjetividade (eu) e a alteridade 

(outro) estão livres para transitar num mesmo espaço vazio, preenchendo-o com o movimento 

dinâmico,  se  encontrando,  colidindo  ou  se  fundindo,  sempre  em transformação.  O  encontro 

presume diálogo, que gera tensão, conflito sutil ou manifesto.

Quando  um  grupo  de  pessoas  se  encontra  pela  primeira  vez,  percebemos 
imediatamente as  barreiras criadas por seus diversos pontos de vista. Se aceitarmos 
essa diversidade como um dado positivo, faremos com que as visões contraditórias 
fiquem mais aguçadas, afiando-se umas contra as outras. […] Diante de um escala de 
valores tão complexa, com material tão denso, […] quem se contenta em expressar 
um único ponto de vista, por mais forte que seja, empobrece o conjunto. (BROOK, 
1995: 35)

20 Idem.

58



Circundando todos estes aspectos que orientam a atitude do professor podemos falar de 

“respeito”. Este respeito não tem a ver com acatamento, deferência, obediência, submissão ou 

temor. O respeito como ferramenta de dominação, o respeito do cristão a Deus, proveniente do 

sentimento de culpa e pecado, não nos interessa. Entendamos o respeito como apreço, atenção, 

consideração. Um professor de teatro se forma, adquire conhecimento e habilidades pedagógicas, 

estuda diversas teorias e entra em contato com diversas práticas. Durante sua formação acumula 

sua própria bagagem profissional, se identificando com certos estudos e neles se aprofundando. 

Ao começar a exercer seu trabalho docente, descobre na própria realidade as dificuldades e os 

desafios não vivenciados quando era apenas um estudante. As teorias que tanto faziam sentido e 

a ideologia pedagógica alimentada nos anos de formação parecem não funcionar exatamente da 

forma como se esperava. Assim, é necessário primeiramente quebrar o respeito-obediência a toda 

bibliografia  e  metodologia  colecionada  em  seus  estudos  profissionalizantes,  ainda  que  seja 

importante manter o  respeito-consideração por esta bagagem. A partir deste primeiro choque 

entre o ideal e o real, o professor começa a desconstruir e reconstruir a sua formação, sem ignorar 

tudo o que aprendeu como estudante de teatro, mas descobrindo sua autonomia ao constatar que 

está sozinho, ou melhor, trocou de companhia – se antes se apoiava unicamente nas teorias com 

as quais se identificava, agora ganha novo apoio na real experiência docente com seus alunos, 

mantendo um processo de ir e vir dialógico entre teoria e prática.

Outra atitude de respeito é de caráter coletivo, e se refere ao tratamento dado pelo grupo 

de trabalho às atividades e ao processo de conhecimento desenvolvidos nas aulas. Este respeito se 

refere  à  cumplicidade,  generosidade  e  confiança  mantidos  entre  todos  os  participantes.  Peter 

Brook  relata  a  experiência  que  seu  grupo  de  teatro  teve  ao  convidar  Jerzy  Grotowski  para 

trabalhar com eles:

59



Ele trabalhou durante duas semanas com o nosso grupo. Não vou descrever seu 
trabalho. Por quê? Em primeiro lugar porque trabalho dessa natureza só é livre se 
baseado na confiança, e a confiança, para existir, não pode ser traída. Em segundo, o 
trabalho  é  essencialmente  não-verbal.  Verbalizar  seria  complicar  e  até  destruir 
exercícios  tão  claros  e  simples  quando  assinalados  pelo  gesto  e  executados  pelo 
espírito e pelo corpo como um todo. (BROOK IN: GROTOWSKI, 1992: 10)

O próprio Grotowski dá sua opinião sobre a relação que desenvolve com seus atores, 

baseada no respeito, na liberdade e na aceitação mútua, pois só assim algo de valor poderá ser 

conquistado:

Ocupo uma posição especial […]. Não sou simplesmente o diretor, ou o produtor, 
ou o “instrutor espiritual”. Em primeiro lugar, minha relação com o trabalho não é 
certamente unilateral ou didática. […] Existe algo de incomparavelmente íntimo e 
produtivo no trabalho com um ator  que confia  em mim. Ele  deve  ser  atencioso, 
seguro  e  livre,  pois  nosso  trabalho  consiste  em  explorar  ao  máximo  suas 
possibilidades. Seu desenvolvimento é atingido pela observação, pela perplexidade e 
pelo desejo de ajudar; o meu desenvolvimento se reflete nele, ou melhor, está nele – 
e nosso desenvolvimento comum transforma-se em revelação. Não se trata de instruir 
um aluno,  mas de  se  abrir  completamente  para  outra  pessoa.  (GROTOWSKI, 
1992: 22)

É  bem  provável  que  em  nossa  prática  docente  não  consigamos  alcançar  esta  plena 

“revelação” sugerida por Grotowski. É possível que nos falte todas as condições necessárias para 

isso – o tempo ilimitado, os objetivos audaciosos, a entrega, a seriedade e a paixão que moveram 

trajetórias como a do diretor polonês –, mas, sob a luz de seus exemplos, podemos nos inclinar 

para  uma atitude  pedagógica  que  busque desenvolver  estética,  técnica  e  ética,  priorizando a 

terceira como grande condutora do processo, caminho para a liberdade e para o encontro.

60



3.2 – Rompendo dicotomias valorativas

A desconstrução do mundo administrado se dá pela inversão dos pontos de vista, pelo 

choque entre visões diferentes e pela relativização das opiniões e dos conceitos tratados como 

absolutos. A lógica positivista, que a tudo quer controlar e dar como conhecido, é causadora do 

empobrecimento da imaginação e da perda da subjetividade. 

O mundo administrado é dicotômico por natureza. Visões e opiniões se polarizam, e nesta 

lógica, um dos polos será verdadeiro (oficial) e o outro falso (apócrifo, profano). A dicotomia 

positivista  é anuladora;  não se  utiliza  dos opostos em tensão dialética.  Desta  forma,  dá-se o 

controle  através  da coação,  da exclusão,  ao descarte  de certos  dados  para a  oficialização  de 

outros.

Na experiência teatral temos a oportunidade de resgatar o que foi ignorado e colocá-lo ao 

lado  do  que  foi  institucionalizado  –  transformar  o  dicotômico  em dual,  e,  se  possível,  em 

múltiplo. Ao se colocar em situação de exposição física e verbal diante do grupo, o aluno cai no 

temor  ao  ridículo.  Educado  na  cultura  dos  vencedores,  o  indivíduo  não  mede  esforços  para 

esconder suas falhas e não fracassar diante de seu grupo. Noções dicotômicas como bom/ruim, 

feio/belo,  certo/errado,  gosto/não gosto, aprovação/desaprovação regem nossas atitudes a todo 

momento. O professor de teatro pode convidar seus alunos a repensar tais valores. Reconsiderar o 

que foi estipulado como feio ou bonito significa desconstruir nossa visão dicotômica, nos abrindo 

a uma lógica mais complexa e relativa. O teatro aposta no erro, persegue o fracasso, expõe as 

falhas, e tenta provar que é possível conviver com um pouco menos de mascaramento social. 

Técnicas como a do palhaço,  do bufão, da máscara,  ou da própria improvisação estimulam a 

espontaneidade,  não  descartando  nenhuma  ação  ou  ideia,  pois  a  primeira  reação,  livre  da 

61



autocensura,  pode  ser  a  mais  interessante.  A quebra  dos  bloqueios  gerados  pelas  dicotomias 

valorativas é uma interessante atividade a ser explorada nas aulas de teatro. Visto pela lógica 

freudiana, o teatro pode representar a tentativa de enfrentar nosso super-ego – repressão e censura 

produzidas  pelo  “eu  ideal”,  e,  assim,  tirar  proveito  de  camadas  escondidas  de  nosso 

comportamento, relativa a impulsos menos racionais, canalizando-as para o desenvolvimento de 

qualidades artísticas e criativas. “Freud considerava o jogo dramático como uma tentativa do ego 

de relacionar o id com a realidade, que pelo jogo podemos conhecer o caráter reprimido de uma 

pessoa” (COURTNEY, 2003: 79).

O teatro propicia a experiência estética e, se toda estética prevê uma ética, devemos nos 

atentar para perceber se esta estética que aplicamos carrega a ética que nos interessa. Há muito, a 

humanidade se orienta por uma estética da exclusão e da dominação, por aquilo que chamamos 

de  Cultura,  “arrogante  instituição  dos  que  sabem”  onde  existem  “respostas  mecânicas  e 

repetitivas  (…)  de  acordo  com  o  que  está  estabelecido,  (…)  uma  série  de  esquemas 

convencionais de interpretação”. (LARROSA, 2003: 202). Romper com a cultura “positiva” e 

com as  dicotomias  de  valor  é,  ao  mesmo  tempo,  nos  libertar  de  julgamentos  e  censuras  e 

multiplicar as interpretações – o mundo se mostra mais aberto e nosso olhar, mais desprendido.

Em  entrevista  a  Richard  Schechner,  após  ministrar  um  curso  para  estudantes 

universitários, Grotowski faz a seguinte consideração:

Durante o curso não usei a palavra “ética”, mas sem dúvida, no fundo do que eu 
disse, havia uma atitude ética. Por que não usei a palavra “ética”? As pessoas que 
falam sobre ética geralmente querem impor um tipo de hipocrisia aos outros,  um 
sistema de gestos e de comportamento que serve como uma ética. […] Talvez apenas 
devêssemos  fazer-nos  perguntas  sobre  as  ações  necessárias  no  caminho  da 
criatividade artística. Por exemplo, se durante  a criação nós escondemos aquilo que 
funciona em nossas vidas pessoais, pode-se ter a certeza de que nossa criatividade 
falhará. […] não podemos esconder nossas coisas pessoais, essenciais – mesmo se se 

62



tratarem de pecados. […] é realmente o âmago do problema ético: não esconder o 
que  for  básico.  Não  importa  se  o  material  é  moral  ou  imoral:  nossa  primeira 
obrigação,  na  arte,  é  nos  expressar  através  de  nossos  próprios  motivos  pessoais. 
(GROTOWSKI, 1992: 199-200)

3.3 -  O professor-artista: Apolo e Dionísio em sala de aula

Nietzsche,  em  O Nascimento da Tragédia  (2007),  condena o pensamento racionalista, 

criticando Sócrates, que, segundo ele, inicia um processo de exaltação da razão que fez perecer a 

Tragédia. Para o autor, a Tragédia é o resultado perfeito da relação dialética entre “a embriaguez 

e a forma”; tanto a arte quanto a vida grega pré-socrática eram guiadas por esta relação dual, 

representada em Nietzsche pelos deuses Apolo e Dionísio. Apolo simboliza a forma, as regras, as 

medidas,  a  aparência,  o  ser  individual;  enquanto  Dionísio  significa  a  desmedida,  o  êxtase,  a 

embriaguez, a liberação dos instintos, o ritual coletivo. Juntos, em constante movimento e tensão, 

o apolíneo e o dionisíaco se complementam e geram o “fenômeno estético” essencial para uma 

existência mais plena do homem. “Esses dois instintos tão diferentes caminham lado a lado, na 

maioria  das  vezes  em  guerra  aberta,  e  incitando-se  mutuamente  para  novas  criações” 

(NIETZSCHE, 2007: 27). Courtney nos explica:

Para Nietzsche, vida e teatro estão ambos dominados por duas forças: a de Apolo, 
o idealista, o criador de sonhos, que os imita na arte; e a de Dionísio, o primitivo, o 
homem emocional, que cria a arte em êxtase. Para a verdadeira arte, Dionísio precisa 
da ajuda de Apolo – emoção precisa ser configurada pela razão. Essa dualidade se 
torna o principal conceito no pensamento a advir: para Freud, trata-se do Ego e o Id. 
(COURTNEY, 2003: 17)

63



Segundo o filósofo alemão,  o pensamento  racional,  iniciado em Sócrates,  põe fim ao 

homem trágico ao separar Apolo de Dionísio. Nietzsche considera Sócrates o “brasão suspenso 

sobre  a  porta  de  entrada  da  ciência  (…);  e,  desde  Sócrates,  esse  mecanismo  dos  conceitos, 

julgamentos  e deduções foi  considerado o supremo favor” (NIETZSCHE, 2007: 107-108). A 

avidez pelo conhecimento sob a luz da razão, onde se tenta superar todo e qualquer mistério, fez 

com que o homem socrático se afastasse de seu instinto dionisíaco. O desenvolvimento absoluto 

do pensamento racional causou o esquecimento do “conhecimento trágico”. 

Analisaremos  a  condição  do  professor-artista, considerando  a  figura  tradicional  do 

professor, seu esteriótipo, como “o mestre”, “o perito”, “o catedrático”; e o artista como o ser 

“inspirado”,  “atormentado”,  “criativo”.  A  união  destes  dois  termos  nos  faz  deduzir  que  o 

professor-artista  seria  o  profissional  mais  apto  para  atuar  transitando  entre  o  apolíneo  e  o 

dionisíaco,  na  tensão  entre  forma  e  instinto,  pois  possuiria  tanto  as  faculdades  científicas  e 

técnicas exigidas pela sua profissão como docente quanto a capacidade criadora e instintiva do 

artista. 

O professor de teatro, apesar de trabalhar com a Arte, nem sempre atua como professor-

artista, e pode inclusive ser como qualquer outro profissional racionalista. Guiado pela lógica 

cartesiana,  impede  qualquer  fenômeno  genuinamente  criativo,  e  se  ocupa  em transmitir  seus 

valiosos conhecimentos aos seus prosélitos. Seu discurso não se deixa abalar pela dúvida, não se 

permite tremeluzir. Suas atividades são certeiras, exatas e rigidamente executadas – não existem 

espaços vazios, o mistério foi ignorado.

Se o professor de teatro busca ser também um artista, passa a permitir e a respeitar o devir 

e a criatividade instintiva, procurando resgatar um comportamento mais livre e empírico, mais 

audacioso. O professor-artista sabe canalizar os “instintos dionisíacos”, e, por isso, não estrangula 

64



seu aparecimento,  mas  os  potencializa.  Diante  do  imprevisto,  ele  não  sucumbe  à  desmedida 

primitiva e caótica de Dionísio, porém, não se aprisiona em uma referência absoluta às boas 

formas de Apolo.

O  professor-artista  não  se  autoproclama  como  tal,  e,  ainda  assim,  o  aluno  consegue 

percebê-lo. A relação entre eles ocorre de forma diferente da convencional. O professor-artista se 

deixa “atravessar” pelo aluno,  está  aberto  ao  encontro  com ele.  O professor-artista  desce do 

púlpito e pisa descalço no chão, convidando os alunos a também tirarem os seus sapatos.

A pesquisa metodológica e o estudo acadêmico trouxe grande aprofundamento teórico e 

status científico para o teatro. O que antes era tratado como um conhecimento pouco preciso, 

baseado em conceitos vagos como inspiração e talento, se tornou objeto concreto de estudo e 

investigação. Tal avanço, porém, também abre espaço para um academicismo mais retórico do 

que prático.  É possível se titular  professor de Interpretação Teatral  tendo pouca ou nenhuma 

experiência  real  como  ator.  Este  profissional,  especialista  em diversas  teorias,  pode  não  ter 

adquirido a vivência artística suficiente para entender como se dá a transposição e o diálogo entre 

a prática e a teoria. No entanto, o professor de teatro que valoriza e desenvolve também uma 

carreira  artística  tem  a  seu  favor  a  possibilidade  de  transitar  entre  a  docência  e  a  criação, 

enriquecendo criativamente a primeira e pedagogicamente a segunda. O professor-artista faz da 

prática de ensino um processo criativo, e vice-versa. Paulo Freire observa que

Na medida em que conhecer é desvendar um objeto, o desvendamento dá “vida” 
ao objeto, chama-o para a “vida”, e até mesmo lhe confere uma nova “vida”. Isto é 
uma tarefa artística, porque nosso conhecimento tem qualidade de dar vida, criando e 
animando os objetos enquanto estudamos. (FREIRE & SHOR, 1986: 145)

65



Se, para Freire, o ato de ensinar e conhecer já representa um momento artístico, o ato de 

ensinar teatro deveria ser um momento artístico ainda mais potente, liberto de qualquer pretensão 

professoral.  Assim,  a  atuação  do  professor-artista  exige  uma  ética  de  trabalho:  uma  atitude 

pedagógica que dialoga com a tradição sem tradicionalismo; que considera o pensamento, mas 

evita o racionalismo; que faz um chamado à profanação e à desconstrução sem se entregar ao 

caos; e que deixa aparecer nossos traços mais instintivos, sabendo canalizá-los para fins artísticos 

e  criativos.  O  professor-artista  recupera  a  relação  complementar  entre  Apolo  e  Dionísio,  se 

colocando ele e seus alunos no meio desta tensão.

Nossa única esperança está nos extremos – na união dos opostos – fazendo com 
que  a  derrubada  das  convenções  que  sufocam  o  sofrimento  e  o  terror  seja 
acompanhada do riso, e as experiências com o tempo e a consciência, com os rituais 
do amor e da morte, contenham a áspera semente da experiência e da vida. O teatro é 
o estômago no qual o alimento se metamorfoseia em duas igualdades: excremento e 
sonhos. (BROOK, 1995: 89)

Esta relação entre opostos, portanto, não é dicotômica, já que não objetiva a anulação, 

mas dualista,  partindo do princípio da coexistência,  que não é perfeitamente  harmônica,  mas 

conflitante.  Este  conflito  dissonante,  por  sua  vez,  é  alimentado  pelo  professor-artista  e 

compartilhado com o coletivo – é o motor de uma experiência artística reveladora.

66



CAPÍTULO IV

Experiência prática: relatos e questões

Há 130 anos, depois de visitar o país das maravilhas, Alice  
entrou num espelho para descobrir o mundo ao avesso. Se Alice  

renascesse em nossos dias, não precisaria atravessar nenhum 
espelho: bastaria que chegasse à janela.

(Eduardo Galeano)21

O  presente  capítulo  tem  a  função  de  relatar  e  analisar  duas  experiências  por  mim 

vivenciadas, relacionando-as com o tema desta monografia a fim de gerar questões e reflexões de 

aplicação prática em torno deste estudo. A primeira experiência se refere ao  Projeto Estação 

Estudantil, que consistiu em uma oficina extensiva de iniciação teatral para jovens e adolescentes 

do ensino médio do ensino público, entre março de 2007 e fevereiro de 2008, totalizando 216 

horas/aula. Esta oficina teve caráter extracurricular, com encontros semanais de 4 horas/aula. A 

segunda  experiência  faz  um  relato  da  minha  atuação  como  artista-criador  no  grupo 

Quatroloscinco – Teatro do Comum, fundado em 2007 por alunos do Curso de Teatro da UFMG 

e que, desde então, desenvolve pesquisa e prática de teatro de grupo continuada, investigando a 

cena teatral contemporânea e o processo de criação coletiva.

As duas experiências relatadas enriquecem tanto a minha atuação docente quanto artística, 

e se complementam na construção de uma atitude profissional como professor-artista. A prática 

pedagógica em um oficina livre de teatro é bastante diferente da pedagogia gerada dentro da 

prática  de  teatro  de  grupo.  Neste  relato,  enquanto  professor  e  aluno  estão  nitidamente  bem 

21 GALEANO, 2009: 2.

67



identificados na oficina de teatro, na prática de grupo os artistas envolvidos atuam sem divisão de 

funções e constroem coletivamente o trabalho estético, ético e pedagógico. No entanto, ambos os 

contextos necessitam de que se estabeleçam ações, problemas, objetivos e códigos bem definidos 

sobre  os  quais  a  prática  possa  ser  conduzida,  sem fechar  as  portas  para  o  imprevisível  e  o 

desconhecido.

Na época  de  realização  da  oficina  relatada,  não  houve o  intuito  prévio  de  relacionar 

diretamente minha prática artística com a docência, ainda assim, foi impossível não deixar que 

estas  atividades  sofressem  influências  mútuas,  o  que  certamente,  contribuiu  para  o 

aprofundamento e a fricção de ambas as partes.

4.1 - Oficina de Teatro do Projeto Estação Estudantil

A convite do professor Robson Ferreira Vieira, que mantem há mais de dez anos projetos 

de oficinas de teatro para alunos de escolas estaduais de Belo Horizonte, ministrei uma oficina de 

teatro para jovens entre  16 e 19 anos,  em sua maioria  estudantes  do ensino médio  da E.  E. 

Maestro Villa-Lobos.  Pela  sua longa  duração,  esta  oficina  se  diferenciou  de todos  os  outros 

cursos livres que ministrei até hoje em minha breve trajetória docente. Em mais de 50 encontros 

durante 11 meses, pude desenvolver junto ao grupo um trabalho de razoável aprofundamento e 

que resultou, ainda, em dois espetáculos teatrais baseados em contos literários escolhidos pelos 

próprios alunos.

A  oficina  se  dividiu  em  duas  fases  gerais:  a  primeira  fase  constou  do  processo  de 

entrosamento,  sensibilização,  exercícios  corporais,  jogos  teatrais  e  criativos,  e  estudos  de 

68



improvisação.  A segunda fase  se  concentrou  no  estudo de  textos  literários  e  na  criação  dos 

espetáculos. Esta monografia manterá o foco sobre a primeira fase da oficina por causa de seu 

caráter totalmente experimental e livre das pressões e prazos de uma montagem de espetáculo.

A maioria dos alunos veio de oito meses anteriores de oficina de iniciação teatral com 

outro professor, desta forma, meu trabalho representava um segundo módulo onde deveriam ser 

aprofundados certos fundamentos introduzidos no módulo I. Pela experiência anterior, os alunos 

mostraram  intimidade  com  diversos  tipos  de  atividades  e  com  o  próprio  andamento  e 

funcionamento  das  aulas.  Decidi  aprofundar  em estudos  de  improvisação  e  de  uma  atuação 

cênica que priorizasse a expressão corporal  e a linguagem não-verbal com apontamentos não 

naturalistas, pois percebi que a maioria dos alunos ainda estavam limitados a uma referência de 

interpretação  própria  da  linguagem  televisiva.  Além  disso,  acreditei  ser  fundamental  fazer 

primeiramente  um  apanhado  teórico  sobre  a  história  do  teatro.  Nas  duas  primeiras  aulas, 

inteiramente teóricas, fiz uma longa exposição sobre o Teatro Grego, o Teatro Romano, o Teatro 

na Idade Média e começava a introduzir a Commedia Dell'Arte, na exata progressão temporal 

que  encontramos  na  maioria  dos  livros  sobre a  história  do teatro,  quando um aluno fez  um 

comentário bastante equivocado que misturava de forma confusa toda o conteúdo teórico que  eu 

havia transmitido até então. Aqueles estudos teóricos pareciam estar confundindo os alunos e, 

talvez,  não fosse exatamente  este  tipo  de  aprofundamento  que deveríamos  fazer.  Questionei, 

junto à turma, a necessidade deste estudo teórico sobre a história do teatro. Percebemos, então, 

uma certa inadequação em todo aquele conteúdo. A partir da terceira aula, a oficina se guiou 

prioritariamente pela prática. Qualquer embasamento teórico passou a ser introduzido a partir da 

prática e somente quando esta o requisitasse. Ainda que fizesse um planejamento da aula passei a 

estar  disposto  a  abandonar  a  atividade  planejada  se  fosse  necessário,  o  que  muitas  vezes 

69



aconteceu. O principal cuidado esteve em manter certa coerência no decorrer das aulas para que, 

por mais livre que estivéssemos, não nos perdêssemos no puro empirismo.

Durante a oficina tentei  desenvolver de forma implícita  um código de comportamento 

introduzido através de ações concretas, como por exemplo, “o objeto da palavra”: uma bolinha de 

areia simbolizava o direito da palavra nas rodas de discussão e debates coletivos.  Somente a 

pessoa com a posse deste objeto podia falar,  e quando passasse o objeto,  passava também o 

direito da palavra. Este jogo funcionou para o grupo e ajudou a estabelecer ordem e organização 

sem que fosse necessário a interferência do professor. Estas e outras ações de regras claras e 

objetivos bem definidos auxiliaram na criação de uma ética de trabalho própria do grupo.

Principalmente  em  decorrência  da  faixa  etária,  alguns  alunos  sentiam  certo 

constrangimento  em situações  de  exposição  ou quando se sentiam ridicularizados  e  julgados 

diante dos outros. Havia certos travamentos que impediam uma entrega maior dos alunos. Diante 

disso, propus que tudo o que ocorresse na sala de trabalho ficasse seguro e restrito a ela, não 

podendo sofrer, do lado de fora, comentários e atos que banalizassem as experiências. Em sala, 

tudo seria permitido, porém, somente dentro dela. Como ação simbólica, uma lata de lixo foi 

colocada na entrada da sala e todos os alunos deveriam deixar nela “a energia da rua”  antes de 

começar o trabalho. Na saída, fazíamos uma roda e permanecíamos alguns segundos em silêncio, 

se entreolhando e dizendo em pensamento: “Eu confio em você”. No início, esta última proposta 

foi tratada com deboche por alguns alunos, e demorou algum tempo para romper o estranhamento 

e  ser  levada  a  sério  por  todos.  Exercícios  que  tinham como  único  objetivo  a  exposição  do 

indivíduo diante do grupo foram bastante utilizados para colocar os alunos em confronto com 

certas  barreiras.  Alguns  jogos  clownescos foram  trabalhados  por  focarem  exatamente  a 

70



exploração  do  erro  e  do  que  era  considerado  ridículo.  Aos  poucos  o  grupo  adquiriu  maior 

segurança e liberdade, o que amenizou comparações, julgamentos e críticas não construtivas.

Como professor, realizava com a turma todas as atividades, desde o alongamento inicial 

até  as  cenas  improvisadas,  e,  somente  em alguns  momentos,  quando  sentia  total  domínio  e 

envolvimento coletivo, eu me colocava à parte, como observador. Ações simples como fingir não 

ouvir quando algum aluno me chamasse de professor, só atendendo pelo nome, ajudaram a criar 

um clima de maior aproximação de forma descontraída. Decidi tornar o prazer uma prioridade. 

Tudo o que não proporcionasse nada além de dificuldade, tensão ou monotonia era descartado. 

Até os alongamentos iniciais eram executados em forma de jogo para que não se tornassem mera 

ginástica. Nestes exercícios os alunos podiam também propor a trilha sonora da atividade.

A partir do terceiro mês, a aula continha um momento em que algum aluno poderia propor 

o  jogo  ou  o  exercício  que  achasse  interessante  ser  trabalhado.  Este  aluno  poderia  propor 

atividades que já haviam sido feitas ou algo inédito, sendo que ele deveria conduzir e orientar a 

atividade sozinho. Esta dinâmica contribuía  para que a ação pedagógica pudesse ser vivida e 

compartilhada por todos, estimulando a autonomia dos alunos.

Ao longo do processo pude apresentar ao grupo variadas referências musicais, visuais e 

cênicas desconhecidas pela maioria, causando estranhamento em alguns alunos, identificação em 

outros,  mas  sempre  uma  abertura  de  pontos  de  vista.  Em  exercícios  cênicos  a  partir  de 

referências textuais, procurei usar trechos de obras de autores pouco conhecidos pela turma: Caio 

Fernando Abreu, Hilda Hilst,  Samuel Beckett,  Júlio Cortazar,  Paulo Leminski e Ana Cristina 

César. O contato com esta bibliografia foi bastante revelador, pois abria novos universos que, aos 

poucos, não pareciam mais tão distantes e ininteligíveis.

71



Também tive  a  oportunidade  de  levar  os  alunos  para  assistir  a  três  espetáculos  com 

linguagens  pouco  familiares  a  eles:  “Ensaio.Hamlet”,  da  Cia.  Dos  Atores;  “Coreografia  de 

Cordel” da Cia. De Dança do Palácio das Artes; e “Por esta porta estar fechada, as outras tiveram 

que  se  abrir”,  do  Grupo  Mayombe.  Pela  linguagem contemporânea,  fragmentada  e  aberta  a 

múltiplas interpretações, bastante diferente da produção padronizada das novelas e dos filmes e 

peças teatrais  comerciais,  estas montagens causaram um estranhamento inicial,  que alimentou 

calorosos debates posteriores em sala de aula. A experiência estética trabalhada na oficina foi 

enriquecida com a assistência destas obras, estimulando a fruição e a análise  da peça teatral, 

como também confrontando as concepções artísticas de cada aluno.

Nos estudos de improvisação,  pudemos trabalhar  aceitação,  prontidão,  espontaneidade, 

agilidade, e conceitos específicos da linguagem improvisacional como rebote, planteio, conflito, 

resolução, expansão/avanço temporal, motores, etc. Estimular a espontaneidade foi sem dúvida o 

principal objetivo de se usar a improvisação como tronco da metodologia de trabalho, pois, como 

encontramos em Courtney, a espontaneidade é

a habilidade de um sujeito de enfrentar  cada nova situação adequadamente.  O 
indivíduo  espontâneo  é  criativo  na  adequação  a  cada  momento,  é  flexível,  sabe 
avaliar,  está  atento  às  alternativas  e  representa  seu  papel  de  resposta  com 
desembaraço.  Em  contraste,  o  indivíduo  estereotipado  representa  papéis 
convencionalmente, promove apenas ajustamentos aceitáveis momentaneamente. [O 
indivíduo criativo é também diferente do impulsivo, pois este] interpreta  e avalia 
mal:  as  respostas  de  seu  papel  são  irrelevantes  ou  irracionais.  (COURTNEY, 
2003: 98)

Portanto,  trabalhar  a espontaneidade é,  ao mesmo tempo,  a tentativa  de se despir  das 

máscaras  sociais  e  comportamentos  aprisionados  em  clichês  e  costumes,  como  também  de 

canalizar os impulsos irracionais e a ação instintiva para uma utilização criativa e proveitosa.

72



No  trabalho  de  Jerzy  Grotowski  conceitos  como  “espontaneidade”  e  “organicidade” 

estiveram no centro de sua busca pelo ator/ser humano desmascarado e aberto ao  encontro. O 

conceito  de  “organicidade”  significava  a  “consciência  orgânica,  o  não  estar  dividido”  a 

“possibilidade  de  aceitar  a  si  mesmo”  (LIMA,  2008:  241).  Ao  mesmo  tempo,  este 

desmascaramento não resulta no encontro de uma essência perfeita e escondida, mas de um ser 

em processo contínuo de construção,  um constante  “estar  sendo”,  um “território  a percorrer” 

(Ibidem, p. 232)

Ainda  sobre  a  desconstrução  de  certos  padrões  e  do  senso  comum,  a  introdução  de 

propostas  pouco  convencionais  nas  improvisações  faziam  com  que  os  alunos  explorassem 

diferentes  potencialidades  expressivas  e  pontos  de  vista  subjetivos.  Além de  colocar  homens 

improvisando papéis femininos e vice-versa, introduzi nos jogos personagens pitorescas como “o 

lobo guará com perna de pau”; “a velha de quatro braços”; “o africano que só fala chinês”; “o 

peixe alado”; e ícones da cultura geral inseridos em situações subversivas como “Monalisa com 

vontade  de  fazer  xixi”;  “Bento  XVI  jogando  tênis”;  “Adão  e  Eva  jogando  sinuca  com  o 

demônio”; “uma alemã apaixonada por um judeu em 1945”, etc. Tais situações exigiam tanto a 

exposição  e  o  confronto  da  visão  pessoal  de  cada  aluno  sobre  os  temas,  quanto  a  sua 

desconstrução  para  fins  criativos.  Jogos  de  grammelot e  blablação  também  foram  bastante 

utilizados  a  fim  de  desconstruir  os  limites  da  palavra  entendida  racionalmente.  O  grupo 

demonstrou  especial  gosto  por  estes  jogos,  o  que  resultou  em  experiências  interessantes  e 

divertidas.

Nos primeiros seis meses de oficina foi visível o progresso expressivo e criativo da turma, 

além  da  construção  de  uma  ética  de  trabalho  que  garantiu  a  liberdade  e  a  valorização  da 

diferença.  O uso  de  diversas  regras  e  limites  não  impediu  a  criação  de  um espaço  de  livre 

73



criatividade,  pelo  contrário,  ao  se  estabelecerem  regras,  as  atividades  ganhavam  contornos 

definidos que unificavam a direção das ações dos alunos e proporcionavam objetivos comuns. Os 

diferentes sujeitos que compunham o grupo, no momento da aula,  se uniam para resolverem 

juntos questões que se tornavam comuns a todos, e, naquele momento, se transformavam em uma 

comunidade.

Além  do  desenvolvimento  das  qualidades  específicas  proporcionadas  pela  atividade 

teatral,  o grupo adquiriu consciência de sua existência como  corpo coletivo e cada integrante 

como  ser  humano,  em  instâncias  existenciais  e  sociais.  A  heterogeneidade  dos  sujeitos 

representou os diferentes matizes que, como no disco de cores de Isaac Newton, em constante 

movimento, passam a constituir uma única cor.

Se algum tipo de  encontro aconteceu neste processo, não foi apenas um encontro físico 

entre as pessoas envolvidas, mas uma espécie de teia de relações onde todos se interligavam entre 

si, e se conectavam a um mesmo objetivo. Pelos fios tensionados desta teia, como também pelos 

espaços vazios localizados entre os fios, se dava o trânsito dos diferentes problemas, desejos, 

dificuldades, qualidades e visões de cada participante.

Figura 1: Ilustração da “teia de relações”. No centro, o objetivo comum.

74



Na  relação  desenvolvida  nesta  experiência,  a  figura  do  professor  não  centralizou  as 

atividades,  ainda que fosse o ponto de referência e o condutor, representava apenas mais um 

integrante da teia de relações.  O centro, o ponto de conjunção, era a atividade executada em 

comum, os objetivos coletivos. Em dois encontros em que não pude comparecer, decidimos que 

os encontros aconteceriam mesmo sem a minha presença.  Dois alunos foram escolhidos pela 

turma como monitores  e o trabalho  desenvolvido nestas  duas aulas deveriam apresentar  seus 

resultados práticos nas aulas posteriores, onde pude observar real avanço das atividades, mesmo 

sem que houvesse a figura do professor.

A oficina  com os jovens  do Projeto Estação Estudantil  apresentou  diversas  condições 

favoráveis à realização de uma prática tão produtiva: seu formato extensivo; o fato dos alunos 

virem de uma experiência teatral anterior em comum; a idade próxima entre os alunos, o que 

significa certos interesses semelhantes;  a disponibilidade de um espaço adequado; o interesse 

pelo teatro por parte de todos os envolvidos; e a condição extracurricular da oficina. Este último 

é, para mim, um dos principais fatores que fez este processo ser bem sucedido. A aula de teatro 

dentro do currículo formal está limitada ao tempo curto dos encontros e presa a formatações 

curriculares  e  a  sistemas  de  avaliação  impostos  pela  instituição.  Os  alunos  são  obrigados  a 

frequentar a aula de teatro sob pressão de faltas e notas, e os poucos que se interessam pela 

disciplina  acabavam  sendo  levados  pela  dispersão  desinteressada  da  maioria.  Na  lógica 

tecnocientífica  da  escola  tradicional,  os  alunos,  assim  como  os  trabalhadores  das  linhas  de 

produção, se sentam imóveis enquanto os professores passam, a cada novo horário em frente às 

suas carteiras, da mesma forma como os produtos em série passam pelos olhos dos operários nas 

esteiras industriais. O teatro inserido nesta estrutura pode se tornar apenas um horário de “ócio 

obrigatório”.  Como  o  professor  de  teatro  pode  se  colocar  diante  dos  limites  impostos  pela 

75



estrutura escolar,  proporcionando experiência  pedagógica e artística  e,  ainda,  introduzindo os 

alunos  tanto  no  universo  teatral  quanto  na  exploração  e  aprimoramento  do  ser  criativo  e 

espontâneo para a vida real e cotidiana? A experiência no Projeto Estação Estudantil permitiu que 

a oficina de teatro acontecesse no espaço escolar, mas fora da formatação curricular, o que deu 

maior liberdade e autonomia de condução da atividade e re-significou o espaço escolar com uma 

experiência pouco comum a este ambiente. Este “lugar especial” do teatro na escola trouxe novas 

possibilidades de vivência da formação escolar formal e trouxe frescor para o cotidiano escolar 

dos alunos que participaram da oficina. Ao mesmo tempo, se limitou a um grupo de vinte alunos, 

o que representa uma parcela muito pequena se comparada a toda comunidade da E.E. Maestro 

Villa-Lobos.

4.2 -  A prática de grupo no Quatroloscinco – Teatro do Comum

Iniciado  em  2007  como  um  grupo  de  pesquisa  sobre  o  teatro  latino-americano,  o 

Quatroloscinco – Teatro do Comum logo saiu da mesa de discussão para a prática artística, tendo 

criado em seus três anos de experiência três obras teatrais, além de uma parceria criativa com a 

Cia.  Clara  de  Teatro,  em  2010.  Interessados  pela  criação  coletiva,  seus  integrantes  tem 

investigado e praticado este tipo de processo criativo desde sua primeira produção. Patrice Pavis 

(2006, p. 78) define  criação coletiva  como “espetáculo  que não é assinado por uma só pessoa 

(dramaturgo  ou  encenador),  mas  elaborado  pelo  grupo  envolvido  na  atividade  teatral.  Com 

frequência, o texto foi fixado após as improvisações durante os ensaios, com cada participante 

propondo modificações.” A criação coletiva é um processo de trabalho criativo surgido nos anos 

76



60 e 70, que estimula a criatividade do indivíduo em um grupo, a fim de vencer a rigidez de 

estruturas tradicionais de criação. Reage contra a divisão do trabalho, contra a especialização e 

contra  a  burocratização  do  teatro.  Politicamente,  este  modelo  criativo  surgiu  como  uma 

reivindicação de uma arte criada para atingir um valor popular e democrático, se buscando uma 

forma de autogestão do grupo teatral. “Passa a não haver mais a instância central e a arte está em 

toda parte, pode responder por ela e o grupo pode dominar as diferentes facetas da arte criativa” 

(Ibidem, p.79). Grande importância é dada a improvisação e a investigação, resultando em uma 

multiplicação  de  pontos  de  vista  sobre  os  temas  abordados.  Desta  forma,  a  criação  coletiva 

procura trazer de volta ao teatro sua qualidade de arte coletiva por excelência, onde todos os 

artistas contribuem para uma criação em comum sem perder sua independência. Bertolt Brecht 

definiria a criação coletiva como a “socialização do saber” (Ibidem, p. 78).

Em consequência  de  seu  trabalho  com esta  forma  de  criação,  o  Quatroloscinco  tem 

desenvolvido e aprimorado sua pedagogia no seio da prática de grupo.  Assim, a busca estética 

acaba por construir um relação ética que, associadas, guiam o processo pedagógico do grupo. Tal 

pedagogia é resultado direto da coletivização da criação – todos os artistas envolvidos atuam 

como  criadores,  pedagogos,  diretores  e  aprendizes.  “A  ideia  de  uma  condição  criativa  se 

desdobra  na  situação  pedagógica,  ao  mesmo  tempo  em  que  dela  surge,  como  condição  de 

emergência para os sujeitos criarem suas respectivas identidades teatrais” (ICLE, 2009: 5-6).

A maioria dos artistas do grupo possuem pesquisas acadêmicas de iniciação científica que 

são compartilhadas  entre si.  Ainda assim,  a natureza do trabalho do Quatroloscinco é menos 

teórica que prática, pautada em exercícios e jogos de investigação criativa e expressiva. O grupo, 

ao não optar por investigar uma estética ou técnica específica, dá abertura para a experimentação 

de  diversas  atividades,  treinamentos  e  metodologias,  e  as  utiliza  até  o  momento  em  que 

77



funcionam para atingir os objetivos desejados. Em “É só uma formalidade”, espetáculo do grupo 

estreado em 2009, a prática do boxe foi a forma encontrada para se trabalhar tanto fisicamente 

quanto criativamente, pois a energia desta luta alimentava a energia necessária aos atores para se 

aproximarem da estética de atuação pretendida pelo espetáculo. O boxe se tornou elemento tão 

essencial que, ao longo do processo, passou a fazer parte da encenação e foi trabalhado de forma 

que pudesse ser transformado em cena. Provavelmente, o treinamento com o boxe, insubstituível 

em “É só uma formalidade”, não trará grandes contribuições para o próximo processo criativo do 

grupo – uma nova forma de trainning, que dialogue intimamente com a criação cênica, precisará 

ser encontrada.  Quando este treinamento passa a ter apenas a função de preparação física, se 

torna  inútil,  pois,  ao  perder  suas  qualidades  criativas,  já  não  proporciona  aos  artistas  “a 

possibilidade de viver e de ser irradiante, de ser pessoal.” (GROTOWSKI, 2007: 170)

Assim como em relação ao treinamento físico, a pesquisa teórica no Quatroloscinco não 

segue formatações rígidas. Cada artista pode trazer e sugerir temas de estudo e bibliografia que 

acredite  ser  de  interesse  para  o  processo  em  vivência.  Este  material  é  lido  por  todos  e 

compartilhado  em  momentos  de  debate,  expondo  as  questões  por  ele  suscitadas  e  tentando 

relacioná-las com o trabalho prático do grupo.

Portanto, se o grupo desenvolve uma pedagogia, ela representa uma causa direta de sua 

pesquisa prática e teórica, e não uma metodologia previamente elaborada. Não existem planos 

pedagógicos a serem trabalhados, mas um processo cíclico que encadeia prática, teoria, criação 

cênica e formação em co-dependência  entre  si.  A livre  experimentação  iniciada  a cada novo 

projeto  logo  revela  objetivos  concretos  e  delineia,  no  decorrer  de  sua  ação,  a  sua  própria 

metodologia. Desta forma, o início de cada processo é um tatear abrangente e permitidor, que, 

aos  poucos,  encontra  suas  margens  e  se  canaliza  em objetivos  sistematizados.  A relação  de 

78



trabalho  não-hierarquizada  e  o  encontro das  subjetividades  de  cada  artista  geram a  dialética 

necessária  para  o  avanço  processual.  Junto  a  momentos  de  total  coletivização  aparecem 

momentos  em que  alguém precisa  se  destacar  e  tomar  a  liderança  de  certa  atividade,  nesta 

situação o grupo procura dar espaço para que o líder oriente os seus companheiros, enquanto o 

líder, apesar de sua condição, não exerça sua função de forma autoritária. Tratamos o lugar do 

líder  como  uma  “posição  pela  qual  se  passa  a  todo  momento”,  em  uma  rotatividade  não 

sistematizada.

O Quatroloscinco, porém, não possui uma total regularidade de trabalho quando não está 

em processo  de  criação  ou  ensaios  para  apresentações.  Suas  atividades  ainda  estão  bastante 

subordinadas  à  agenda  de  espetáculos,  e  ainda  não  possui  uma  sede  fixa  onde  se  possa 

desenvolver uma prática de pesquisa independente do espetáculo. Desde sua criação, o grupo tem 

emendado  processos  de  criação  cênica  consecutivos,  e,  por  esta  razão,  mantém um trabalho 

continuado.  Seu  objetivo,  porém,  é  adquirir  condições  (logísticas,  físicas  e  financeiras) 

necessárias  para  dar  continuidade  às  suas  investigações  mesmo que  não estejam diretamente 

voltadas para a produção espetacular.

4.3 – Reflexões

As  experiências  relatadas  anteriormente  representam  duas  das  principais  vivências 

recentes  em minha  formação  como artista  e  professor.  Ainda  que  bastante  diversas  entre  si, 

ambas se relacionam quando, buscando formas de se pensar em uma pedagogia para o teatro que 

se  pretenda  liberta  de  fórmulas  premeditadas,  sistematizações  estéreis  e  hierarquia  nociva, 

79



obstáculos para a promoção de uma relação de  encontro, representam tentativas de se praticar 

uma ideologia pedagógica de desconstrução da lógica tecnicista e positivista tanto na arte quanto 

na educação.

Como  professor-artista,  estas  experiências  exigiram  simultaneamente  postura  firme  e 

capacidade  de  conduzir  e  liderar  processos  de  formação  e  de  criação  compartilhados, 

balanceando atitudes ativas e passivas que criam e mantêm uma relação dialética e dialógica no 

centro  destes  processos.  Se  faz  fundamental  a  consciência  de  tensões  entre  forma  e 

espontaneidade; coletivo e individual; empirismo e planejamento; ensinar e aprender, para que 

nenhuma atividade  se  localize  em qualquer  dessas  extremidades,  mas  no espaço aberto  pela 

tensão criada entre estes opostos. Representar, ao mesmo tempo, Apolo e Dionísio, incitando a 

“profanação” do que foi sacralizado pela cultura dominante, questionando verdades, misturando o 

sério  ao  ridículo,  multiplicando  os  pontos  de  vista,  incentivando  a  liberdade  e  a  autonomia, 

evitando  também  a  dissolução  incontrolável.  “É  necessária  uma  consciência  vigilante  para 

prevenir  a  possibilidade  do  caos  (…)  quer  dizer:  é  preciso  não  ser  cegos  nem  surdos” 

(GROTOWSKI, 2007: 208-209).

O encontro buscado, e em alguns momentos sensivelmente atingido, tanto na oficina de 

teatro com os jovens do Projeto Estação Estudantil quanto na prática dentro do Quatroloscinco, se 

remete ao duplo significado do ato de encontrar:  confluência e  colisão – embate, choque, mas 

também reunião, junção. Naturalmente, a intensidade e a natureza dos encontros em cada um dos 

processos são diferentes – a finalidade das atividades e o objetivo dos participantes são bastante 

distintos – , mas não me restam dúvidas de que em certos momentos, em ambas as experiências, 

seus  respectivos  grupos  se  encontraram –  nas  atividades,  nos  desejos,  nos  problemas,  nas 

desconstruções que geram descobertas e permitem o “ver-se cara a cara, uma presença pública do 

80



corpo, um oferecimento público do corpo, às vezes falando e às vezes em silêncio, mas sempre 

em relação a algo comum” (LARROSA, 2003: 143), enfim, na convivência, no viver em comum. 

Considero tais momentos como a concretização do processo de formação e, ainda que não se 

realizem sempre, justificam toda a experiência. “E essa forma é uma amizade, uma philía, uma 

unidade que suporta e preserva a diferença, um nós que não é senão a amizade de singularidades 

possíveis, […] comunidade de diferenças, ou, estritamente, uma conversação” (Ibidem, p. 143).

81



CAPÍTULO IV

Considerações finais

É udo uma questão de ordem, nos disse o velho a subir as  
escadas. Estávamos bem a par das convenções romanescas e 

não relutamos em acrescentar: sim, meu caríssimo professor, é 
tudo uma questão de desordem […].

(Ana Cristina César)22

Na tentativa  de  gerar  apontamentos  para  uma proposta  artístico-pedagógica  onde  seja 

promovido um ato coletivo de desconstrução e encontro, me utilizei de diversas fontes teóricas e 

práticas, interpretadas e analisadas em coerência com a minha busca pessoal de arte e formação. 

Acredito que o processo de formação (muito além de qualquer período escolar) deve ser também 

um processo artístico, e vice-versa. O ato de criar, explícito no teatro, deve se explicitar também 

na formação pedagógica.  A criação genuína é contrária à reprodução passiva e à transmissão 

automatizada de conhecimentos envernizados pela instituição-cultura. O indivíduo criativo atua 

na autonomia, na espontaneidade e na liberdade de seus pensamentos e ações. O conhecimento 

oficializado  não  é  ignorado,  mas  posicionado  no  foco  das  atividades  para  ser  questionado, 

profanado, “colocado para dançar”. Esta postura ética e estética diante do conhecimento constitui 

o  cerne  desta  reflexão.  O  mundo  administrado,  convencionalizado  pela  cultura  da  ordem 

(repressão) e do progresso (racionalização), como também pelos princípios de rotulação, exclusão 

e  dominação,  precisa  ser  desarticulado  para  ser  visto  e  revisto  de  múltiplas  formas.  A 

22 CÉSAR, 2008: 52.

82



desconstrução dos espessos muros do conhecimento oficial abre preciosas fendas entre os tijolos, 

permitindo os espaços vazios, o olhar aguçado e curioso por entre as frestas.

Jerzy Grotowski, Peter Brook e Jorge Larrosa expressam, cada qual ao seu modo, o desejo 

de desconstruir para encontrar. Representam uma corrente de pensamento que duvida da verdade 

e da certeza geradas pelo cientificismo e pelo racionalismo exacerbado, que olha à sua volta e se 

depara com um mundo totalmente estranho e intransponível  apesar  de todas as tentativas  do 

homem para controlá-lo. Aceitar o mistério, a imprevisibilidade e o instante,  hic et nunc, são 

fundamentos  centrais  para  estes  pesquisadores.  Este  processo  de  aceitação,  é  também  um 

processo de renúncia, pois aceita que as manifestações do mundo são complexas demais para que 

possamos canalizá-las nos limites da mente racional. Se aceita esta busca, o homem precisa se 

despir da falsa condição de soberano do mundo – e o professor, também.

Uma formação que se pretenda desconstrutora necessita de um profissional aberto à esta 

desconstrução, alguém que aprimore e conserve seus conhecimentos adquiridos,  mas que não 

teme descartá-los ou questioná-los, se for preciso. Quando o conhecimento-verdade desocupa seu 

lugar no processo de formação, ele deixa espaço vazio para que possa ser preenchido pela grande 

novidade surgida do  encontro  entre pessoas que se expõem e se expressam em sua diferentes 

formas, na experiência coletiva. Este tratamento horizontal das relações interpessoais no processo 

de  formação  sugere  a  criação  de  uma  sociedade  compartilhada,  que  “apela  para  a 

responsabilidade e a participação de todos. Exige o diálogo e a crítica. Permite ao homem de se 

colocar enquanto sujeito, como membro de um grupo, como participante de um projeto comum” 

(GADOTTI, 1982: 156).

A  atividade  teatral  possui  certas  qualidades  que  permitem  a  abordagem  coletiva  de 

encontro e desconstrução. Na história da civilização ocidental, o teatro foi tratado em diversas 

83



épocas como ameaça à ordem estabelecida, expressão profana, “ambiente de vícios e blasfêmias”, 

principalmente  na  Idade  Média,  ou  em momentos  onde  a  repressão  e  o  autoritarismo  foi  a 

principal ferramenta para o estabelecimento da ordem e da noção de “realidade”.  A atividade 

artística, a criação subjetiva, principalmente aquelas que se fazem no coletivo, abalam os pilares 

da realidade, relativizam a ordem estabelecida, e nos levam a suspeitar de que

A perda do sentido da realidade talvez não seja, afinal, uma grande perda porque, 
talvez, a realidade tenha funcionado como um poderosíssimo princípio totalitário. 
[…] A conclusão, óbvia, é que tanto a realidade quanto a verdade perdem seu caráter 
imperativo.  […] A crença  na verdade  e na  realidade  é  isso,  uma crença  […].  O 
relativismo é  pecado  porque  vai  contra  a  fé  –  e  é  necessário  conservar  a  fé  na 
realidade e na verdade porque essa fé é condição indispensável para que sejam fiéis 
aos  que  falam em seu  nome,  a  todos  aqueles  por  cuja  boca  fala  a  realidade,  a 
verdade, bem como para seguir seus mandamentos. […] Para combater a realidade 
do poder é necessário colocar em dúvida o poder da realidade. [Verdade e realidade 
são] como um solo firme e seguro, e ao perdê-lo, nos sentimos cair no vazio […] no 
qual desapareceu tudo aquilo que era sólido e ao qual podíamos nos agarrar. Mas o 
vazio é  também o nome da possibilidade.  E para  nós o possível  se  tornou mais 
necessário que o real porque o real, embora nos mantivesse seguros e assegurados, 
havia começado a nos asfixiar. (LARROSA, 2003: 156-164)

Talvez  seja  a  busca  pelo  vazio,  a  principal  tarefa  para  uma  pedagogia  do  encontro.  

Conquistar  o  vazio  exige  desconstruir  (profanar)  tudo  aquilo  que  não  deixa  espaço  para  a 

liberdade,  e,  após  nos  colocarmos  neste  espaço vazio,  só nos  resta  encontrar o  mistério  e o 

imprevisível que surge diante de nós e dos outros.

Desconstrução (profanação) → Espaço Vazio → Encontro

O professor de teatro, professor-artista, incentiva a desconstrução do mundo administrado, 

convidando os alunos ao ato comum, à criação no instante da atividade. O professor-artista dá e 

84



recebe. Não quer ensinar, demonstrar, ser imitado. Quer descobrir. O professor-artista não é o 

sábio, que, num ato de caridade, oferece seus valiosos conhecimentos, mas alguém que estimula 

um grupo de seres humanos a entrar em contato, inúmeros contatos. O teatro passa a representar a 

“vida  em forma  mais  concentrada”.  As energias  que  se  confluem no fenômeno do  encontro 

geram poderosas experiências de formação. (BROOK, 1995: 156). A atitude do professor-artista 

é a matriz geradora de uma ética de trabalho que se instala no corpo coletivo e conduz a técnica e 

a estética. Por sua vez, esta ética não se refere a um conjunto de preceitos morais, Ética e Moral 

são conceitos bastante distintos. Como nos esclarece Augusto Boal, “qualquer costume, mesmo 

os  mais  bárbaros  e  odiosos,  podem fazer  parte  da  Moral  de  um lugar  e  de  uma  época.  A 

escravidão já foi Moral no Brasil”. Desta forma, as Morais sociais não devem ser aceitas só por 

fazerem  parte  de  um  contexto  vigente.  A  Moral  já  provou  pelas  guerras  mundiais,  pelos 

genocídios, pelo racismo, pelo machismo, que, frequentemente, pode estar errada, mesmo que 

faça parte dos nossos hábitos mais comuns.  A Moral “refere-se ao passado que sobrevive no 

presente. A Ética, ao presente que se projeta no futuro” (BOAL, 2007: 08). A ética de trabalho se 

constrói a cada nova experiência, e é própria de cada grupo ou ambiente de trabalho. Uma ética 

surgida através da prática. A parte menos aparente e explícita, porém a mais importante – o canal 

por onde transita todo o trabalho.

“Não há fórmulas  ou receitas”,  salientam Larrosa,  Brook e Grotowski diversas vezes. 

“Existe só o que funciona e o que não funciona”(RICHARDS, 2005:151). O caráter empírico é 

fundamental para uma pedagogia do encontro, ainda que não se possa desconsiderar totalmente o 

planejamento e a metodologia. Estes, porém, são causa e consequência de um movimento em 

cadeia, cíclico e dinâmico.

85



O teatro como instrumento de desconstrução e de promoção do encontro não condiz com 

o  controle  excessivo,  e,  portanto,  não  encontra  espaço  favorável  em  ambientes  onde  esteja 

rigidamente  regulamentado.  Talvez,  este  seja  o  principal  desafio  do  teatro  inserido  como 

disciplina na escola formal. O formato curricular tradicional ainda se mostra insatisfatório para 

atividade teatral que pretende incentivar a subjetividade, a liberdade e a multiplicidade. As aulas 

de teatro na escola, ainda que cada vez mais frequentes, podem estar ocupando um lugar onde, ao 

contrário  de  estimularem  o  contato,  a  criatividade  e  a  autonomia,  representem  experiências 

superficiais, equivocadas, pouco produtivas, e até mesmo traumáticas e atrofiantes, que pouco 

acrescentam à formação do indivíduo. 

A função pedagógica do teatro proposta neste estudo está relacionada a uma concepção de 

educação  mais  ampla,  que  não  acontece  apenas  nos  horários  escolares  delimitados.  Minhas 

experiências em estágios curriculares dentro da escola evidenciaram que a aula de teatro não 

consegue estimular o interesse de alunos obrigados a fazê-la em troca de pontos e frequência. 

Ainda que o professor elabore atividades consistentes e deseje fazer de sua disciplina um espaço 

prazeroso e criativo, o contexto geral da escola parece enfraquecer o caráter da aula de teatro e 

seu discurso se aparenta deslocado e incoerente ao sistema curricular.

Talvez o formato escolar tradicional ainda não se sinta confortável com a inserção do 

teatro em seu ambiente, ou talvez o próprio pensamento educacional que vivenciamos ainda se 

sinta pouco à vontade com uma pedagogia que se proponha à desconstrução. Repensar o lugar e a 

função do teatro na escola pode trazer alternativas para sua melhor inserção na educação formal. 

Entender  que  o  teatro  na  escola  representa  uma  situação  de  conflito  entre  a  pedagogia 

tradicionalista e uma outra forma de se pensar a formação pode impulsionar uma modificação na 

própria forma de se pensar a educação. 

86



Apesar  da  realidade  se  mostrar  cada  vez  mais  complexa  e  fragmentada,  nos  fazendo 

desconfiar de qualquer concepção totalizadora, as sequelas do racionalismo e do tecnicismo não 

parecem ter sido superadas. O Positivismo do século XIX perdura nos dias atuais, e se disfarça de 

inúmeras  formas  para  se  instalar  em  diversos  meios,  inclusive  dentro  da  escola.  Não  só  o 

professor-artista, mas toda a comunidade docente deve se sentir responsável por conceber para o 

teatro  um  lugar  adequado  dentro  de  um  ambiente  tão  estigmatizado  quanto  a  escola.  Isto, 

certamente, exige mudanças que vão muito além do currículo escolar, mas que questionam toda 

uma noção superficial de conhecimento, formação, educação e cultura.

Quando o encontro  com o teatro  é  encarado  como um dever,  uma obrigação 
escolar,  essa  aproximação  pode  tornar-se  um  momento  profundamente 
desinteressante. É fundamental que a relação […] não seja a do aluno que cumpre 
uma tarefa imposta, mas a do sujeito que dialoga livremente com a obra, elabora suas 
interrogações e formula suas respostas. (DESGRANGES, 2003: 67)

Na  história  do  Brasil,  perpassada  pela  dominação  e  pela  desigualdade,  o  teatro  foi 

introduzido  pelos  dominadores  portugueses  como  ferramenta  da  catequização  jesuíta  e, 

posteriormente, se associou à cultura burguesa, da elite bem nascida,  que gozava de tempo e 

dinheiro  disponível  para  frequentar  os  luxuosos  teatros  municipais  e  assistir  a  uma  ópera 

importada.  Enquanto  isso,  os  escravos  e  seus  descendentes  expressavam,  escondidos,  suas 

próprias  manifestações  artísticas,  totalmente  desconsideradas  pela  cultura  oficial.   A  própria 

noção de “cultura popular brasileira”,  formadora de nossa “brasilidade”, frequentemente se vê 

reduzida ao folclore,  ao mito,  ao artesanato e às festas,  anulando a profundidade cultural  na 

criação de clichês amplamente fortalecidos pela cultura de massa. A meu ver, o Brasil parece não 

ter tido tempo nem oportunidades reais para construir um histórico teatral que realmente tenha se 

87



inserido e se desenvolvido junto com a vida de seus cidadãos. Hoje, o teatro é visto pela maioria 

da população brasileira, adestrada e anestesiada pela televisão, como uma arte pouco acessível, 

cara, e de difícil entendimento. A precária formação de espectador para o teatro se traduz em 

plateias vazias ou em espetáculos  de qualidade duvidosa, simulacros da estética televisiva no 

intuito de alcançarem sucesso financeiro. Por outro lado, em relação de causa e consequência 

mútuas, se cria o “ranço” da arte feita somente para artistas e para a elite cultural, que parece 

avançar junto com a mais modernas tendências mundiais, mas não consegue ser acompanhada 

pela população em geral. Segundo a campanha Mais Teatro Brasil23, cerca de 95% da população 

brasileira  nunca  foi  ao  teatro.  Diante  desse  dado,  não  é  difícil  entender  porque  o  seu  valor 

pedagógico é tão pouco valorizado quanto compreendido. Se o teatro não faz parte do cotidiano 

ou, no mínimo, de um universo próximo à maioria das pessoas, também não conseguirá fazer 

parte de seu processo formação. 

Introduzir  o  teatro  na  escola  tradicional,  como  disciplina  obrigatória,  representa  uma 

alternativa para que se promova sua integração à nossa realidade, mesmo que se corra o grande 

risco da arte teatral ser “fagocitada pelo sistema de ensino”, em que vigora “o didatismo e o 

dirigismo” (DESGRANGES, 2003: 53)? O teatro pode ser incorporado ao processo de formação 

sem que  a  própria  noção  de  formação  seja  revista  ou  sem que  o  próprio  teatro  esteja  mais 

próximo da vida comum? Uma experiência teatral que seja formadora e transformadora só pode 

encontrar espaço restrito na prática  dos grupos profissionais ou em experiências  radicalmente 

profundas como a de Grotowski? Estas e outras questões precisam ser consideradas ao se pensar 

em uma  pedagogia  teatral,  bem como  em sua  função  e  suas  estratégias  de  aplicação.  Se  o 
23 A  campanha  Mais  Teatro  Brasil,  surgida  na  internet  em 2009,  tem por  objetivo  colher  o  maior  número  de 
assinaturas possível para dar entrada, junto ao Congresso Nacional, em um Projeto de Lei de Iniciativa Popular, para 
que seja  obrigatória  a  construção  de um "Centro  Integrado  de Cultura" em cada  município cuja  população  seja 
superior a 25 mil habitantes.  Fonte: www.maisteatrobrasil.com.br

88



verdadeiro encontro só se torna possível em longos processos aprofundados e profissionais, então 

poucas pessoas terão a possibilidade de vivenciá-lo. Mas se suponhamos ser possível promover 

estes  encontros em  situações  e  atividades  simples,  que  exijam  apenas  interesse,  respeito, 

dedicação e liberdade, talvez consigamos fazer descobertas valiosas em condições de aparente 

simplicidade  e  despretensão.  Talvez  esta  seja  a  grande  profanação pedagógica  proposta  pelo 

teatro: alcançar grandes resultados no movimento mais inofensivo, fazer revoluções por meio das 

ações  mais  simples,  se  abdicando  de  qualquer  traço  controlador  e  se  colocando  como  uma 

experiência aberta. Acreditar e investir no simples ato de ver o outro e se permitir ser visto.

O que parece simples, porém, exige vigoroso esforço no intuito de, dada sua importância, 

reavaliar o lugar do teatro na formação dentro e fora da escola, aliado a uma ligação mais íntima 

com o cotidiano. Uma conquista ainda distante, mas também um grande objetivo. 

Se ocasionalmente conseguimos isso é porque no microcosmo de nosso pequeno 
grupo existe uma possibilidade de contato muito profundo. Entre pessoas […] que 
não têm as mesmas referências, […] torna-se possível estabelecer um contato real. 
[…] Todo nosso  trabalho  porém,  demonstra  que  isso só  pode ser  conseguido  se 
determinadas  condições  forem  preenchidas:  se  houver  suficiente  concentração, 
sinceridade,  criatividade.  Se  esse  microcosmo  social  for  capaz  de  criatividade 
coletiva,  então o objeto produzido poderá ser  percebido de modo equivalente por 
outras pessoas. Hoje, as condições da vida urbana mascaram as expressões […] sob 
feições amenas, ocultando cada vez mais os conflitos, as diferenças  e as paixões. 
Essa atenuação de nosso mundo exterior é péssima para o teatro. […] A vida que 
estamos buscando significa ruptura com uma série de hábitos. Um hábito de falar, 
talvez um hábito criado por toda uma linguagem. (BROOK: 1995: 147-148)

89



REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS

ADORNO,  Theodor.  Adorno:  textos  escolhidos. Coleção  Os  pensadores.  São  Paulo:  Editora 
Nova Cultural, 1999.

ARENDT, Hannah. La condición humana. Barcelona: Paidós, 1993.

BARBA, Eugênio; SAVARESE, Nicola. A Arte Secreta do Ator - Dicionário de Antropologia  
Teatral. Tradução por: Luis Otávio Burnier e equipe. Campinas: Hucitec, 1995.

BARBA, Eugenio. Os deuses que morreram em Canudos. IN: NASCIMENTO, Elimar Pinheiro 
do (org.). Ética. Rio de Janeiro/Brasília: Garamond/Codeplan, 1997.

BARROS, Manoel de. O livro das ignorãças. 11. ed. - Rio de Janeiro: Record, 2004.

BAKHTIN, Mikhail. A cultura popular da Idade Média e no Renascimento. 5. ed. São Paulo:
Hucitec: Annablume, 2002.

BAUMAN, Zygmunt. Tempos líquidos. Rio de Janeiro: Jorge Zahar, 2007.

BOAL, Augusto. Educação, Pedagogia e Cultura. IN: Revista Metaxis – Teatro do Oprimido nas 
Escolas. Centro de Teatro do Oprimido. Rio de Janeiro, 2007.

BRASIL, LDB. Lei 9394/96 – Lei de Diretrizes e Bases da Educação Nacional. Disponível em < 
www.planalto.gov.br >. Acesso em 26/04/10.

BRECHT, Bertolt. Histórias do sr. Keuner. São Paulo: Ed. 34, 2006.

BROOK, Peter. O ponto de mudança: quarenta anos de experiências teatrais: 1946-1987. 2. ed. 
- Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 1995.

____________. O Teatro e seu espaço. Petrópolis: Vozes, 1970.

____________. A porta aberta: reflexões sobre a interpretação e o teatro. 2. ed. - Rio de Janeiro: 
Civilização Brasileira, 2000.

CARROL, Lewis. Alice no país das maravilhas. Porto Alegre: L&PM, 1998.

CÉSAR, Ana Cristina. Antigos e soltos: poemas e prosas da pasta rosa. São Paulo: Instituto 
Moreira Salles, 2008.

COURTNEY, Richard. Jogo, Teatro e Pensamento: as bases intelectuais do teatro na educação. 
2. ed. - São Paulo: Perspectiva, 2003.

90



DE MARINIS, Marco. La parábola de Grotowski: el secreto del “novecento” teatral.1ª ed. – 
Buenos Aires: Galerna, 2004.

DESGRANGES, Flávio. A pedagogia do espectador. São Paulo: Hucitec, 2003.

FERREIRA, Melissa da Silva. A ética no trabalho teatral de Grotowski. Artigo. IN: Drama 
Teatro Revista Digital. Número 17. 2006. Disponível em: 
http://www.dramateatro.arts.ve/ensayos/n_0017/etica_grotowski.htm. Acesso em 04/05/10.

FLASZEN, Ludwik. De mistério em mistério: algumas observações em abertura. IN: 
GROTOWSKI, Jerzy. O Teatro Laboratório de Jerzy Grotowski, 1959 - 1969. SP: Ed 
Perspectiva, 2007.

FO, Dario. Manual mínimo do ator. 3. ed. - São Paulo: Senac São Paulo, 2004.

FREIRE, Paulo; Ira Shor. Medo e Ousadia: o cotidiano do professor. 9ª ed. Rio de Janeiro: Paz e 
Terra, 1986.

FREITAS, P.L. Tornar-se ator: uma análise do ensino de interpretação no Brasil. Campinas: Ed. 
Unicamp, 1998.

GADOTTI, Moacir. A educação contra a educação: o esquecimento da educação e a Educação 
Permanente. 2. ed. - Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1982.

_______________. História das ideias pedagógicas. 8. ed. - São Paulo: Ática, 1999.

GALEANO, Eduardo. De pernas pro ar: a escola do mundo ao avesso. Porto Alegre: L&PM: 
2009.

GARCIA HOZ, Victor. Pedagogia visível: educação invisível. São Paulo: Nerman, 1988.

GROTOWSKI, Jerzy. Em busca de um teatro pobre. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 1992.

_________________.  Respuesta a Stanislavski. IN: Revista Máscara. Ano 3. nº 11-12. México 
D.F.: Escenología, 1993.

_________________. Entrevista concedida a Jean-Pierre Thibaudat e publicada no Jornal 
Libération (Paris-França) em 26 de julho de 1995. IN: Workcenter of Jerzy Grotowski and 
Thomas Richards. São Paulo: SESC, 1996.

_________________. O Teatro Laboratório de Jerzy Grotowski, 1959 - 1969. SP: Ed 
Perspectiva, 2007.

ICLE, Gilberto. Da pedagogia do ator à pedagogia teatral: verdade, urgência, movimento. IN: O 
Percevejo On line: periódico do programa de pós-graduação em artes cênicas PPGAC/UNIRIO: 

91



Dossiê: Teatro e pedagogia. Vol. 01. 2009. Disponível em: 
http://seer.unirio.br/index.php/opercevejoonline/article/viewFile/525/461. Acesso em 10/05/2010.

KRISHNAMURTI, Jiddu. Ensinar e aprender. Rio de Janeiro: JCK, 1980.

LARROSA, Jorge. Pedagogia Profana: danças, piruetas e mascaradas. 4. ed. - Belo Horizonte: 
Autêntica, 2003.

LIMA, Tatiana Motta.  Lês mots pratiques: relação entre terminologia e prática no percurso 
artístico de Jerzy Grotowski entre os anos 1959 e 1974. Rio de Janeiro: PPGT/UNIRIO, 2008.

MICHAELIS Moderno Dicionário da Língua Portuguesa. São Paulo: Melhoramentos, 2007.

NIETZSCHE, Friedrich. O nascimento da tragédia: ou Grécia e pessimismo. São Paulo: Escala, 
2007.

OIDA, Yoshi. O ator invisível. São Paulo: Beca Produções Culturais, 2001.

PAVIS, Patrice. Dicionário de Teatro. São Paulo: Perspectiva: 1999.

READ, Herbert. A educação pela arte. São Paulo: Martins Fontes, 1982.

RICHARDS, Thomas. Trabajar con Grotowski sobre las acciones físicas. Barcelona: Alba 
Editorial, 2005.

SLADE, Peter. O jogo dramático infantil. São Paulo: Summus Editorial, 1978.

ZAMBONI, Silvio. A pesquisa em Arte: um paralelo entre arte e ciência. Campinas, SP: Autores 
Associados, 1998.

WOLFORD, L. General Introduction - Ariadne's Thread: Grotowski's journey through the 
theatre. IN: SCHECHNER, R.; WOLFORD, L. (org.) The Grotowski sourcebook. Londres e 
Nova Iorque: Routledge/TDR Series, 1997.

92


	FREIRE, Paulo; Ira Shor. Medo e Ousadia: o cotidiano do professor. 9ª ed. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1986.

