
1

“E se seus pais fizessem teatro?”

Uma experiência de afeto e cognição

Michelle Barreto dos Santos
Orientadora: Profa. Dra. Mônica Medeiros Ribeiro

RESUMO

A desvalorização  do  teatro  na  sociedade  atual  nos  traz  questionamentos  acerca  do
entendimento deste como área de conhecimento. Este artigo traz como questão a não
compreensão de pais de atores e/ou alunos de cursos de teatro de Belo Horizonte em
relação ao fazer teatral e quanto à escolha profissional de seus filhos. 
Buscando promover uma aproximação dos pais no que diz respeito ao universo vivido por
seus filhos,  foi  ministrada a oficina “E se seus pais fizessem teatro” cujo objetivo era
promover a construção de pensamento sobre teatro como campo de conhecimento. Na
realização  desta  vivência  foi  possível  analisar  a  noção  de  cognição  imaginativa
apresentada por Eflend no que se refere ao campo teatral.
Por fim, tornou-se viável a análise da relação entre pais e filhos no que diz respeito à
profissão de ator.

Palavras-chave: Cognição. Cognição Imaginativa. Teatro. Artes

ABSTRACT

Devaluation  of  theater  in  contemporary  society  brings  questions  about  lack  of
understanding of this as knowledge area. This article brings the issue to no understanding
of parents of actors and / or students of theater courses in Belo Horizonte in relation of
play theater and about the career choice of their sons.
In efforts to promote parental approach with regard to the universe lived for their sons, was
realize the workshop " What if your parents do theater " whose aim was to promote the
construction  of  thinking  about  theater  as  a  area  of  knowledge.  In  carrying  out  this
experience it  was possible to  analyze the notion of  imaginative cognition by Eflend in
relation to the theatrical area.
Finally,  it  has  become feasible  to  analyze  the  relationship  between  parents  and sons
regarding to the acting profession.

Keywords: Cognition. Imaginative Cognition. Theater. Arts



2

O lugar do teatro

O presente artigo é parte da pesquisa de Conclusão de Curso (TCC) em Licenciatura em

Teatro cujo tema foi a desvalorização do fazer teatral e da profissão do ator da sociedade

atual.  Segundo pesquisa  realizada pelo  IPEA1 em Abril  de  2015,  entre  as   principais

razões para não se praticar uma atividade cultural estão: o valor da atividade, a distância

de equipamentos culturais, a falta de tempo. Entretanto a falta de hábito ou gosto por

esse tipo de programa responde por 76% das justificativas. 

No ano de 2013, o Ministério da Cultura lançou o programa Vale Cultura, por meio do qual

os trabalhadores que possuem carteira assinada e recebem até 5 salários mínimos têm

acesso a um cartão com o crédito de R$50 reais mensais para utilização em atividades

culturais  (cinema,  teatro,  dança,  museus,  etc.)  ou na compra de livros,  cds,  dvd's  ou

instrumentos musicais.

O programa, regulamentado em 27 de agosto de 2013, possuía no primeiro ano mais de

215 mil  cartões emitidos,  e seu consumo que alcançou R$ 13,7 milhões,  sendo 88%

desse valor (R$ 12,1 milhões) referente à aquisição de livros, jornais e revistas.

O cinema encontrava-se em segundo lugarde consumo com o benefício, com 9% (R$ 1,2

milhão), seguido pelaaquisição de instrumentos musicais e acessórios, com 1,31% (R$

180 mil). Compra de discos, CDs e DVDs, ingressos para teatro e espetáculos, cursos de

arte, visitas a museus e criação artística  aparecem, com menos de 1%.

1 O Instituto de Pesquisa Econômica Aplicada (Ipea) é uma fundação pública federal vinculada ao Ministério do 
Planejamento, Orçamento e Gestão. Suas atividades de pesquisa fornecem suporte técnico e institucional às ações 
governamentais para a formulação e reformulação de políticas públicas e programas de desenvolvimento brasileiros. 
Os trabalhos do Ipea são disponibilizados para a sociedade por meio de inúmeras e regulares publicações eletrônicas e
impressas, eventos e via programa semanal de TV em canal fechado.



3

Pesquisa do IPEA “Cultura e Lazer”. Fonte: Gazeta do Povo

A partir do contato com os resultados dessa pesquisa, a concretização da escolha do

tema do meu TCC  surgiu a partir de um episódio pessoal vivido entre eu e meu pai, onde

discutíamos sobre as peculiaridades da profissão escolhida por cada um de nós (eu atriz

e ele engenheiro):



4

Pai: Ah, mas esse negócio de teatro deve ser muito difícil mesmo, você  tem que 

decorar um monte de texto!

Filha:  Pois  é,  pai.  Ser  engenheiro  também  deve  dar  muito  trabalho,  precisa  

fazer muitas contas, não é mesmo?

Pai (ofendido): Mas engenharia não é só fazer conta!

Filha: Nem teatro é só decorar texto.

Neste momento e a partir dos diálogos que surgiram após esta provocação, me dei conta

de que mesmo em exercício da minha profissão há pelo menos seis anos, meu pai não

compreendia a importância do meu ofício na sociedade e tampouco conseguia enxergá-la

como área de conhecimento. Certamente, ele poderia ser reconhecido com a parcela da

população que não possui  o  hábito  ou interesse de frequentar  atividades culturais  na

cidade, mesmo que a distância, o valor e o tempo não sejam fatores decisivos para essa

escolha.

A partir  dessa  discussão,  e  intrigada  com  a  difícil  recepção  do  teatro  na  sociedade

brasileira atual, perguntei-me até que ponto essa dificuldade (ou falta) de compreensão do

ofício  teatral  reverberava  direta  e  negativamente  na  luta  pela  sobrevivência  dos

profissionais de teatro no país na atualidade e no escasso hábito da população em ser

apreciador ou mesmo experienciador do fazer teatral.

Entendendo que o ensino do teatro na educação básica seria sem dúvidas um importante

processo para valorização do teatro e desenvolvimento de seres humanos sensíveis às

artes em longo prazo, questionei-me o que poderia ser feito diante de uma população, já

adulta,  que não  viveu a  oportunidade do contato  com o teatro  na  escola  e  que não

compreende  a  complexa  rede  de  processos  intelectuais  e  afetivos  que  implicam  a

realização e apreciação do teatro.

Motivada pela conversa com meu pai  e  cursando a disciplina “Projetos Especiais  em

Educação”, ministrada pelo professor  Ricardo Figueiredo, no curso de Teatro da UFMG,

criei  – junto a colegas do curso2 – a oficina “E se seus pais fizessem teatro?”.Nessa

oficina qual  convidávamos os alunos de diversas escolas de teatro de Belo Horizonte

(cursos livres, técnicos e superiores) e atores da capital a inscreverem seus pais em uma

experiência  teatral no prédio do Teatro da UFMG. A proposta foi possibilitar a construção

2 Alexander Lima, Dinalva Andrade, Gislaine Reis e Istéfani Pontes.



5

de um pensamento sobre teatro como campo de conhecimento em pais de alunos de

teatro e atores por meio de uma experiência de oficina de experimentação teatral.

A partir de relatos de estudantes de teatro e atores de Belo Horizonte, que se queixavam

muitas  vezes  da  faltam  de  apoio  e  suporte  dos  pais  na  escolha  de  sua  profissão,

entendemos  que  esta  experiência  poderia  ser  também  um  importante  processo  de

aproximação entre os pais e seus filhos .

Para  construção  metodológica  da  oficina,  optamos  por  alternar  a  experiência  entre

momentos de discussão a partir de assuntos, referentes à noção do teatro como campo

de conhecimento, provocados por nós e  práticas de criação teatral entre os participantes,

compreendendo que o entendimento e a valorização do ofício do ator se dariam através

de experiências discursivas e reflexivas, mas também por via da valorização da dimensão

subjetiva dos participantes no que se refere ao espaço dado para que relatassem ou

demonstrassem suas emoções e sentimentos referentes ao processo experimentado na

oficina. Para isso, foram utilizados exercícios que vivenciamos ao longo da graduação e

da  experiência  individual  de  cada  ministrante  os  quais  entendemos  que  seriam

importantes para o desenvolvimento da oficina. 

A partir desta experiência, analisei o desenvolvimento da oficina “E se seus pais fizessem

teatro?” a partir da definição encontrada por Efland nominada de Cognição Imaginativa

buscando-a  como  a  principal  fundamento  para  compreender  a  experiência  vivida  na

oficina com os pais.  Foi  importante estudar  a natureza da cognição e do afeto,  para

análise dessa experiência, tomando-os como fruto da não dissociação entre mente-corpo-

mundo e também entre percepção, emoção, a sensibilidade, reflexão e imaginação .

Portanto, apresento aqui algumas correntes da cognição que nascem de pensamentos

teóricos e filosóficos a respeito dos modos do homem conhecer o mundo e dele fazer

sentido. Para isso busquei organizar tais correntes a partir de cinco autores que buscam

explicar a capacidade humana de construir ou de fazer emergir conhecimento a partir das

mais diversas situações com as quais nos confrontamos.

Irei expor as definições apresentadas por Ribeiro (2012) doutora em Artes com foco no

Teatro e na Dança, Pimentel (2013) doutora em Artes com foco nas Artes Visuais, Pelosi

(2014) doutora em Letras com foco em Linguística,  Almeida (2005) Mestre em Letras com



6

foco na filosofia da linguagem e da consciência e Efland (2005) teórico e pesquisador das

Artes Visuais, ressaltando como o conceito de cognição é abordado por cada autor, a

partir da busca por explicações a respeito da interação entre a experiência, a percepção e

a emoção. Irei situar cada um dos modelos quanto a suas bases filosóficas e mostrar

como  se  fazem  presentes  na  experiência  do  ensino  da  arte.  O  objeto  da  pesquisa

realizada permeou os aspectos cognitivos e também afetivos da experiência da oficina

uma vez que ela surgiu a partir, antes de qualquer coisa, da relação entre pais e seus

filhos atores.

Além da pesquisa bibliográfica também foi analisado de modo interpretativo o registro em

vídeo e fotos da oficina, ocorrida em Maio de 2014. Ter acesso e poder interpretar os

registros dessa experiência pedagógica foi imprescindível para a finalização da pesquisa,

uma vez que já se passaram dois anos da realização da oficina. A pesquisa bibliográfica

também  nos  possibilitou  correlacionar  a  experiência  prática  com  conceitos  e  aportes

teóricos de autores a ela correlatos.

Arte e Cognição

A definição de cognição é bastante abrangente e está sempre sujeita ao posicionamento

filosófico e teórico do pesquisador, uma vez que além de ser um termo em constante

pesquisa também possui diversas linhas de pensamento que abordam sua definição a

partir de diferentes princípios.

Etimologicamente,  o  termo  cognição  tem origem em  cognoscere,  significando  adquirir

conhecimento.  Quando se diz que um sistema é cognitivo, diz-se que ele é capaz de

aprender. Por isso, os seres humanos têm capacidade cognitiva atrelada ao organismo

(RIBEIRO, 2012).

Segundo  Almeida,  Pelosi  e  Ribeiro  (2005;  2014;  2012),  existem algumas  visões  de

cognição que se originam de construções teóricas e filosóficas a respeito da natureza da

mente  e  dos  modos  do  homem  conhecer  o  mundo  .  As  visões  se  vinculam  a  três

correntes que buscam explicar a capacidade humana de construir ou de fazer emergir

conhecimento . Seriam elas: o cognitivismo, o conexionismo e o enatismo.

A proposta cognitivista tem, de uma forma geral, sua origem na tese de Descartes. Para o



7

filósofo, o homem era uma dualidade entre corpo e mente, sendo a mente superior em

relação ao corpo. Segundo Pelosi (2014), o dualismo cartesiano resultou da afirmação do

filósofo  de  que  poderia  pôr  em  dúvida  a  existência  de  objetos  físicos,  mas  não  a

existência de seus pensamentos ou do pensamento em geral. O dualismo cartesiano deu

início  a  uma tradição  epistemológica  que  separou  a  mente  como racional,  pensante,

imaterial   do  corpo,  tido  como substância  corrupta  e  física,  apenas  um meio  para  o

contato da mente com o mundo material. A mente racional se oporia ao corpo sensível, e,

desse modo, à razão às emoções, o interior  e o exterior do corpo, e diversos outros

dualismos desse decorrentes.

Poderia supor que desta ideia, o entendimento de que o trabalho do ator é de origem

artesanal,  subjetiva  e  sobretudo  transmitida  através  do  próprio  corpo,  seu  ofício  se

encaixaria numa categoria que não é compreendida como construtora ou viabilizadora de

acesso ao conhecimento.

A Ciência  Cognitiva  parte  da  metáfora  “Mente  é  computador”.  Com esse  advento,

surge  a  ideia  de  que  o  processo  cognitivo  nos  seres  humanos  se  equiparariam aos

mesmos  princípios  computacionais:  a  mente  operaria  a  partir  de  estímulos  que  são

traduzidos em códigos e processos pelo cérebro.

No teatro esta ideia poderia associar-se ao entendimento de que o corpo é o instrumento

de trabalho do ator, que precisa ser aquecido, lubrificado e preparado, trazendo a ideia de

máquina para o ofício artístico.

Segundo  Ribeiro  (2012),  a  ideia  de  que  a  arte  estaria  relacionada,  neste  contexto

cognitivista, apenas à aspectos subjetivos, à emoção e ao corpo, e a ciência ligada ao

objetivo,  à  razão  e  à  mente,  claramente  se  demonstra  como  herança  do  dualismo

cartesiano e também do predomínio, no final do século XIX, das denominadas funções

cognitivas sobre as emoções (GARDNER, 1997; JOHNSON, 2008 apud RIBEIRO,2012).

Imaginar, observar, envolver-se emocionalmente, permitir-se sentir não eram associadas

à construção de conhecimento, mas a estados corporais puramente subjetivos. 

Entendia-se que a arte, que tinha como principais funções o prazer e a admiração do

belo, não levaria à construção de conhecimento, pois não trabalhava com as funções

cognitivas ditas  “superiores”, como atenção, memória, raciocínio, únicas capazes de



8

promover um conhecimento “verdadeiro” (JOHNSON, 2008 apud Ribeiro, 2012). 

A cognição estava e permaneceu, até a segunda metade do século XX, 

associada à resolução de problemas e dissociada de processos afetivos.  

Tendo em vista que em arte mais se inventa do que se solucionam 

“problemas” artísticos, a cognição foi apartada de qualquer ação artística

(RIBEIRO, 2012, p.25-26).

Um  retrato  desta  visão  nos  dias  atuais  se  mostra  presente  na  supervalorização  e

exposição  da  comédia  como  objeto  de  puro  entretenimento,  apartando  a  ideia  de

construção de conhecimento advindos deste e dos demais gêneros. Ouve-se muito ainda

a idéia de que se vai ao teatro, ou ao cinema, ou à um espetáculo de dança para “não

pensar”, “esvaziar a cabeça”, frases muito comuns nos dias atuais quando o assunto

são os eventos artísticos.

David Novitz (1998 apud ALMEIDA, 2005) indica três possibilidades acerca do tipo de

coisas  que  a  arte  nos  permite  conhecer,  reforçando  sua  condição  de  campo  de

conhecimento, a saber:

1. O conteúdo das próprias obras de arte, ou seja, o universo imaginário e ficcional por

elas criado

2.  O  não  ficcional  (não  ficcional),  tornando  acessível  informações  relevantes  ou

possibilitando um insigth sobre a melhor maneira de sistematizar e compreender.

3. A natureza da emoção e seu funcionamento.

A primeira diz de aspectos artísticos da obra, como a dramaturgia, as cores e formas

escolhidas  e  até  mesmo  a  técnica  de  composição  de  certa  obra..A segunda  diz  do

conhecimento atrelado à aspectos extra-artísticos e valores relacionados à compreensão

do  mundo  em  que  vivemos  e  seus  valores  morais.  Já  a  terceira  discorre  sobre  o

reconhecimento  da  natureza  das  emoções  e  o  entendimento  de  seus  aspectos  de

maneira mais aprofundada.

Uma noção mais forte de conhecimento está ligada à ideia muito comum de

que a arte nos proporciona conhecimento acerca da realidade extra-

ficcional, ajudando-nos a compreender melhor o mundo em que vivemos e 

dando-nos acesso privilegiado a algumas verdades morais. É 

supostamente isso que procuramos e valorizamos nas boas obras de 



9

ficção e, em especial, nas grandes obras literárias. Essas obras têm 

alegadamente o estatuto que têm por nos darem verdadeiras lições sobre a

avareza, a ambição, a cobardia, a traição, o egoísmo ou a luta pelo poder, 

mas também sobre a coragem, a generosidade, a lealdade, a humildade, 

solidariedade ou a luta pela sobrevivência dos seres humanos. E é 

precisamente isso que torna as obras de Homero, Shakespeare, 

Dickens ou Victor Hugo grandiosas. Nelas, diz- se,  são-nos reveladas as  

nossas próprias misérias e grandezas, reorientando assim o modo como 

vemos e interpretamos as coisas à nossa volta. (ALMEIDA, 2005, p.53)

Já a visão conexionista, segundo Pelosi (2014), procura suprir lacunas deixadas pela vi -

são cognitivista, ao propor uma ideia mais dinâmica de cognição. O conexionismo, apesar

de não compreender a mente como simbólica e guiada por regras, não se afasta total -

mente da visão de Descartes que propõe um distanciamento do ser vivo e o mundo. Des-

sa forma, o homem continua a ser enxergado com um ser dual, utilizando o corpo apenas

como porta de entrada para os estímulos que seguiriam para o cérebro, onde seriam pro-

cessados. Para o conexionismo a mente emerge da relação entre unidades interconecta-

das (unidades neuronais). Segundo essa abordagem, o estudo da mente se dá pelo estu-

do das redes neuronais (RIBEIRO, 2012).

Para Efland (2005), o apredizado em qualquer âmbito é composto por três componentes

da cognição: pensamento, sentimento e vontade. Cada um é complementar e dependente

dos demais. O pensamento seria a capacidade cognitiva de tratar com conceitos e idéias,

complementado pelo sentimento, que permite às pessoas a tomarem decisões morais e

sensíveis às ideias de consequências e ação. Para o autor, o pensamento se constrói

numa mente que não esteja em constante exercício já que ele,  o pensamento,  já se

apresenta como um ato de vontade. , uma vez que os sentimentos nos permitem lidar

com erros e acertos, identificação e aversão, antipatias e simpatias.

Desse modo, Efland (2004) advoga para o ensino de arte a chamada 
cognição integrada construtivista, que pressupõe o conhecimento 
construído a partir de ações de um sujeito interessado e ativo, e valoriza o 
que denomina pensamento imaginativo, caracterizado por possibilitar a 
descoberta de caminhos alternativos à interpretação e propiciar modos 
de se ir além da informação dada. (RIBEIRO, 2012, p.28-29)

A afetividade é compreendida como a “capacidade, a disposição do ser humano de ser

afetado  pelo  mundo  externo  e  interno  por  meio  de  sensações  ligadas  a  tonalidades



10

agradáveis ou desagradáveis” (ALMEIDA; MAHONEY, 2009, p.17 apud RIBEIRO, 2012).

É importante levar em conta que o modo como um corpo é afetado interfere diretamente

na maneira como ele conduzirá sua ação e reforça a continuidade corpo-mente-ambiente

e a importância da experiência do sujeito no processo de aprendizagem. 

Cognição Imaginativa

Segundo Dewey (2010) a experiência está diretamente ligada ao resultado da interação

do  indivíduo  com  o  meio  em  que  este  vive  interessado  e  ativo.  Para  o  autor,  esta

experiência só é significativa se tiver qualidade estética, que está diretamente ligada à

percepção, que por sua vez relaciona-se intimamente com a emoção. 

De acordo com Pimentel (2013) o sentimento é uma percepção do corpo alinhada a um

pensamento,  podendo  este  ou  não  desencadear  uma  emoção.  Já  a  emoção  tem

influência tanto no comportamento em sociedade quanto na cognição.

Pimentel compreende, portanto, o pensar como um ato sensível em que o indivíduo se

abre  para  percepção do mundo onde está.  A criação artística  seria,  nesse caso,  um

processo de tradução do pensamento em cores,  formas,  movimentos.  Para que esse

processo  se  concretize  é  necessário  que  este  sujeito  acione  suas  vivências  e

experiências.

Na experiência com os pais, o contexto produzido para que esses se sentissem à vontade

para se expor seus pensamentos, emoções e sentimentos foi fundamental para que eles

se colocassem dispostos à uma percepção para o teatro e à profissão de seus próprios

filhos, diferente da que eles traziam consigo. A partir das práticas de criação cênica foi

possível para eles compreender o teatro a partir de um novo contexto.

O  ato  de  pensar  arte  é,  por  si  só,  um  processo  imaginativo  de  construção  de

conhecimento.  A  imaginação,  por  sua  vez,  tem  papel  crucial  para  construção  de

conhecimento  em  arte,  uma  vez  que  esta  possibilita,  por  meio  de  metáforas,  o

desenvolvimento de sentido no mundo. Segundo Efland (2002, apud PIMENTEL, 2013) a

metáfora se apresenta em todas as raízes do conhecimento, mas é prioritariamente no

meio artístico que ela é usada como meio de construção de sentido acerca do mundo. O

que difere as experiências artísticas das demais  não se resume à metáfora em si, mas à



11

capacidade de atingir níveis de excelência através dela além do seu vínculo direto com a

estética, segundo Pimentel (2013)

Construir  a  subjetividade,  contemporaneamente,  significa  resistir  à  sujeição  de  uma

individualização ditada e imposta e recusar-se a ligar cada indivíduo a uma identidade

sabida e reconhecida. Nesse encontro entre corpo/sujeito e mundo, a imaginação assume

uma importante função, já que permite que o sujeito seja autor de sua própria história,

possibilitanto  a  construção  de  um pensamento  livre  influenciado  diretamente  por  sua

subjetividade e história, garantindo um posicionamento crítico do mundo a partir de suas

vivências e experiências.

A arte é também expressão, é relação tensionada entre força e forma. É 

a materialização das estruturas corpóreas internas (percepções, valores,  

sensações, etc.) com a ambiência. A tensão entre as percepções e a 

materialização dessas percepções resulta em expressão. O tensionamento 

entre imaginação e imagem é uma operação cognoscível, estando 

relacionada à imaginação cognitiva, no sentido da construção, 

conhecimento e expressão. (PIMENTEL, 2013, p.101)

A experiência com os pais

Ingressei  na disciplina  “Projetos Especiais em Educação” no 1º semestre de 2014,

ministrada pelo professor Ricardo Carvalho na Escola de Teatro da Universidade Federal

de Minas Gerais. Já na primeira semana, nos foi  apresentado o plano de ensino que

percorreríamos  naquele  semestre,  que  compreendia  – entre  outras  obrigações  – a

experiência  de  ministrar  uma oficina  de teatro  em um espaço de  ensino  não  formal,

selecionando um grupo de pessoas que nos interessasse provocar.

Influenciada pela conversa com meu pai, surgiu-me a idéia de ministrar  uma oficina de

teatro para pais de atores e/ou estudantes de teatro com o objetivo de iniciar o processo

de compreensão/valorização do teatro e dos profissionais teatrais a partir das pessoas

que talvez estivessem mais próximas de nós (atores e estudantes de teatro) e muitas

vezes distantes deste universo.

Para minha surpresa e alegria, consegui quatro colegas de disciplina que se interessaram



12

pela idéia e ingressaram comigo nesta busca.  Pensando numa maneira de encontrar

esses  pais  e  mães  e  convencê-los  a  experienciar  uma  oficina  teatral,  criei  um  flyer

direcionado àqueles que teriam maior poder de persuasão sobre o nosso público-alvo: os

filhos. Assim nasceu a oficina  “E se seu pais fizessem teatro? – Vivência teatral para

pais de estudantes de teatro e/ou atores”

                   Flyer de divulgação da oficina “E se seus pais fizessem teatro?” por Michelle Barreto

Foi  com muita  alegria  que  com duas  semanas  recebemos  as  inscrições  de  17  pais

interessados em viver esta experiência conosco. A missão naquele momento era então

criar uma experiência interessante, rica e afetiva com aqueles pais que se dispuseram a

dedicar 8 horas de seu final de semana à um experimento teatral ministrado por alunos de



13

licienciatura do curso de Teatro da UFMG.

A partir  de  relatos  dos  próprios  alunos  do  curso  nos  demos  conta  que  um  grande

complicador na relação entre pais e filhos atores/estudantes de teatro estava na falta de

informação sobre o curso que seu próprio  filho escolhera.  Munidos desta informação,

iniciamos a oficina (com 11 pais) sentados em uma roda na qual todos se apresentavam,

contavam um pouco sobre si e seus filhos e descreviam brevemente a sua visão sobre a

escolha do próprio filho sobre aquela profissão.

Para nossa surpresa, a maioria dos pais que ali  se encontravam se sentiam felizes e

satisfeitos pela escolha dos filhos (o que não é comum neste meio),  no entanto não

tinham o costume de frequentar o teatro e tampouco sabiam nos dizer o que seu filho

estudava/praticava  no  curso  de  teatro.  Entretanto,  havia  dois  pais   de  atrizes  que

demonstravam grande angústia  pela instabilidade financeira  dos filhos,  assim como a

dificuldade de compreensão da escolha dos filhos por aquela profissão. A partir  deste

mote, automaticamente criou-se um debate no qual os pais levantavam os prós e contras

das escolhas dos filhos, revelavam suas angústias e ao mesmo tempo buscavam juntos

uma resposta: POR QUE MEU FILHO ESCOLHEU FAZER TEATRO?

Após todas estas provocações, propomos a realização de um exercício no qual duplas ou

trios criavam cenas mudas com pequenos objetos nas quais deveriam encenar o que eles

imaginavam que seus filhos faziam no seu dia a dia de profissão ou como estudante de

teatro.  Foi  interessante  observar  que  em  todas  as  representações  os  “filhos”

encontravam-se  representando  e  muitas  vezes  como  provedor  da  alegria  e

entretenimento do público. Foi então que observamos que os pais tinham dificuldade de

imaginar  como  se  dava  o  processo  de  construção  de  um  espetáculo  teatral,  não

compreendiam a complexidade de funções que a  profissão de ator  carrega e  tinham

dificuldade de enxergar o teatro para além do entretenimento.

Propusemos,  em  seguida,  a  criação  de  duplas  que,  a  partir  de  um  pequeno  texto

deveriam propor a construção de uma cena em todos os seus detalhes: direção, figurino,

iluminação  e  dramaturgia  com  a  ideia  de  que  os  participantes  experienciassem

minimamente um processo de criação de cena. O envolvimento foi imediato e, em poucos

minutos, alguns já esboçavam um ensaio com figurinos improvisados, iluminação e texto.



14

Assistimos a todas as cenas com atenção e retomamos a roda inicial  para ouvirmos,

dessa vez, como eles se sentiram desempenhando estas funções. Para nossa surpresa, o

primeiro depoimento foi de uma das mães que, no início indignada, não compreendia a

escolha da filha:

“Eu vou te contar uma coisa, acho que dentre todos nós aqui eu 

sou a única que não tem nenhum vínculo com a arte, com o teatro, 

eu venho de uma família padrão, sabe? Aquela da moldura. E 

quando eu estava em cena em momento nenhum eu me senti 

nervosa, preocupada, pelo contrário me senti muito bem. E eu fico 

pensando que deve ser isso que minha filha sente”. 

Anésia de Souza Paula, empresária, 53 anos.

Outro pai fez uma observação bastante interessante no que diz respeito à experiência

vivida em grupo:

“Eu fiquei observando que cada um tem um jeito de agir, um jeito de falar, de se

colocar. E quando a gente tá em cena a gente percebe que há lugar para todos os

tipos. Eu quero logo é que esse bichinho (o teatro) me contamine também.” 

Antônio José André Caram Jurema, engenheiro, 66 anos.



15

           Registro da oficina “E se seus pais fizessem teatro?” por Michelle Barreto

No dia seguinte, ao chegarem na escola os pais se depararam com uma sala preparada

para eles. Na semana anterior à oficina, havíamos entrado em contato com os filhos e

pedimos a eles que escrevessem aos pais uma carta contando porque escolheram fazer

teatro. As cartas foram espalhadas pela sala com os nomes de cada pai e pedimos que

cada um buscasse a que fosse a ele endereçada.

 

Foram 11 cartas muito bonitas e intensas. Gostaria de deixar aqui uma que me tocou

muito de uma filha atriz que atualmente vive em São Paulo:

“São Paulo, 15 de Maio de 2014

Mama querida, 

estou  muito  feliz  por  termos  essa  oportunidade.  Oportunidade  de  conhecermos  pelo



16

menos um pouquinho o universo uma da outra.

Espero que sua vivência ai nesses dias esteja sendo inesquecível.

Devo lhe falar um pouco sobre o porque eu escolhi fazer Teatro e porque isso me faz

bem..

Mas na verdade, fazer Teatro não foi uma “escolha feita”. Pra mim, fazer Teatro partiu

de  uma outra  escolha:  escolhi  ser  eu  mesma,  Tásia.  E  foi  o  Teatro  que  possibilitou

descobrir quem eu era e a partir daí poder construir quem hoje eu sou. O Teatro me fez

“poder ser”.

Então, a escolha feita foi de um novo “como olhar” a vida e “como” vive-la. Fazer

Teatro é uma forma de se viver. Uma filosofia, um jeito, uma crença, uma certeza. É como

eu sei viver.

E essa “forma” não tem uma “fórmula exata”. A escolha que fiz, foi sempre que eu

levantar da cama descobrir o que tem de sensível e de misterioso em cada dia da vida,

em cada um de nós, o que tem em cada relação construída entre as pessoas, o que tem

dentro de mim. E isso, mesmo entre aqueles que fazem Teatro, nunca, nunca vai ser

igual. Porque cada um levanta da cama de um jeito diferente um do outro, rsrs....

Fazer Teatro é como ganhar uma caixa de presente: pedimos o que queremos ganhar na

listinha antecipada, mas quando o presente chega em nossas mãos, embrulhado de fita,

ali  dentro  pode  ter  tudo!  O  que  pedimos  na  listinha  e  também,  o  que  nem tivemos

coragem ou imaginação suficiente para pedir. Então, é o risco. O Teatro é o risco. O risco

da decepção, mas também o risco da surpresa.

Até que ele próprio, o Teatro, e a sua esposa, a Vida, te ensina que quando sai uma

decepção de dentro da caixa, não tem problema nenhum, porque “caixas de presente

são assim mesmo”. E você pode fazer com que tudo que saia dela vire uma surpresa.

Todos os dramas da nossa vida, todas as dúvidas, as inquietações, as raivas, os ódios,

tudo,  tudo. Tudo pode ser transformado. E ai  você passa a amar caixas de presente

mesmo sem saber o que tem dentro.

Então,  a  vida  de  quem  escolheu  fazer  teatro  é  viver  transformando.  Transformando

sentimentos  em palavras,  olhares  em gestos,  pensamentos  em suspiros,  amores em

incompreensões, repulsas em saudade, lágrimas em abraços. Somos transformadores,

somos os artesões da humanidade. Transformamos o que simplesmente se vê, para que

as pessoas possam enxergar.

Fazer teatro me faz bem porque para transformar as coisas que observo no mundo e nos

outros, eu preciso  obrigatoriamente de me transformar e me conhecer. E essa é uma



17

chance de me tornar pessoa melhor a cada dia. É por isso que eu amo fazer Teatro,

porque todos os dias eu sei que tudo pode se transformar em algo melhor. TUDO.

Te amo mãe,  um beijo  gigante  e  obrigada  por  aceitar  o  convite  e  fazer  teatro  junto

comigo!”

A fala dessa filha poderia ser a conclusão do meu trabalho. Nela entendemos Efland,

Aires, Pimentel e tantos outros estudiosos. Aqui fica explícita a importância da vivência,

da  experiência  teatral  como  experimentador  (não  somente  como  observador)  na

construção  humana,  na  tomada  de  consciência  de  si  e  do  mundo  que  nos  cerca,

tornando-nos agente da própria história.

Foi um momento muito forte para todos, muitos se emocionaram e começaram a dividir

lembranças, decisões e escolhas feitas ao longo da vida nas quais não puderam contar

com o apoio dos pais, e como isso foi decisivo para o rumo que a própria vida tomou.

Após este momento, buscamos realizar mais alguns jogos de envolvimento e integração

entre os pais seguidos de um lanche coletivo, montado a partir de um prato que cada um

trouxe. Nesse momento, buscávamos possibilitar a experiência da troca com o outro, do

coletivo, práticas muito comuns ao teatro e pouco comuns à vida nos dias atuais.

Finalizado o segundo e último dia de oficina os planos eram muitos: “Vamos montar um

grupo de teatro de pais!”,  “Vamos fazer um amigo oculto no Natal!”,  “Vamos fazer

uma  peça!”.  Era  isso,  era  desse  conhecimento  que  estávamos  falando.  Esse,  que

perpassa pela percepção, pelo afeto e que transborda em pessoas mais sensíveis.

Um aprendizado

Contextualizar, pensar, relacionar, fruir e fazer arte a partir da experiência é uma 
prática contemporânea para o ensino de arte, pois esse ensino exige que os 
sujeitos sejam protagonistas do seu processo de construção de conhecimento, de 
seu processo de criação. Para essa criação, é necessário que sejam acionados os 
conhecimentos já vivenciados e construídos a partir das tensões subjetivas e 
corpóreas, bem como, para realizar e fruir produções artísticas, articular a 
percepção, a imaginação, a emoção, a investigação, a sensibilidade e a reflexão. 
(PIMENTEL, 2013, p.101)

A experiência de ministrar a oficina  “E se seus pais fizessem teatro?” me permitiu



18

vislumbrar novos caminhos para a aproximação do teatro de um público que dificilmente

teria acesso a esta oportunidade. Observo esse fato, pois muitos grupos sociais recebem

oficinas ou apresentações teatrais em programas assistenciais de iniciativas públicas e

privadas,  como  foi  o  caso  dos  outros  grupos  da  disciplina  “Projetos  Especiais  em

Educação” no  Curso de Graduação em Teatro  da UFMG,  os  quais  trabalharam em

asilos, casas de apoio a menores infratores, orfanatos, etc. 

No entanto o engenheiro, a nutricionista, a empresária, o cabeleireiro (assim como os pais

que da oficina participaram) não possuem um incentivo à realização de atividades desta

natureza,  salvo  o  atual  programa  Vale  Cultura,  do  Governo  Federal.  O  que  é

compreensível, pois os programas e instituições de apoio devem dedicar-se às minorias.

Entretanto, quando falamos dessa grande parcela da população que não se caracteriza

como minoria e também assume um lugar importante na sociedade observamos que, em

grande parte, o contato com as artes e o teatro se torna inviável pela simples falta de

interesse ou hábito de ir ao teatro.

Acredito ser importante então, observarmos o poder que esse grupo, que vou chamar

aqui de classe média brasileira (correspondente a 53% da população segundo Secretaria

de Assuntos Estratégicos (SAE) da Presidência da República) possui de influência sobre

a valorização do teatro na sociedade.

Ademais, foi interessante observar que ao longo da vida passamos por um processo de

“endurecimento”, de perda de diálogo com o mundo, com o outro e até mesmo com o

próprio corpo, onde a nossa imaginação e capacidade de criação são cada vez mais

tolidas. Este fato reverbera numa população massificada, homogeneizada e pouco ativa

politica, social e culturalmente.

Segundo Efland (2005), a arte pode servir como conteúdo para uma pedagogia crítica que

tem como uma de suas missões o questionamento do mercado cultural internacional e a

cultura.  Isto  provavelmente  seria  arduamente  combatido  se  o  currículo  escolar

capacitasse os estudantes a tornarem-se conscientes das forças predatórias em suas

vidas e se em seus estudos forem encorajados a questionar. Aqueles que governam o

que  o  autor  chama  de  “Mundo  Mac” (que  pode  ser  entendido  como  o  sistema

capitalista)  preferem  que  seus  clientes  não  questionem  e  apenas  se  divirtam,



19

especialmente se eles consumirem de acordo com seu estilo de vida sem questionar o

sistema.

Portanto o teatro se configura mais uma vez, como ao longo de toda a história, como uma

área de resistência, construída com afeto e, ainda assim, ou devido à isso, possibilitadora

de construção de conhecimento.. E porque não iniciar este processo dentro nas nossas

casas? Eu me pergunto. A mudança pode começar no quarto ao lado – e que fique claro

que não pretendo defender aqui o melhor caminho, mas uma possibilidade.

Uma questão que me passou por muito tempo ao longo da escrita e pesquisa para feitura

deste artigo foi: Porque eu não tive acesso à essas ideias antes? Entender filosoficamente

o  que  apresentava-se  para  mim  apenas  como  uma  angústia  possibilitou  que  eu

entendesse  esta  experiência  de  outra  forma,  o  que  poderia  ter  a  transformado  mais

consciente e um pouco menos intuitiva. 

A partir disso e mais uma vez, o valor cognitivo da arte se revela na experiência teatral

com os pais e emerge a cada dia nas salas de aula de escolas que adotam o teatro como

disciplina,  possibilitando  aos  praticantes  e  espectadores novas  percepções  acerca do

mundo em que vivem e provocando olhares diferentes acerca de sua relação com o outro.

Sigamos, resistindo e buscando sempre novas formas de relacionamento/aproximação do

teatro com o mundo.



20

                          Participantes da oficina “E se seus pais fizessem teatro?” por Michelle Barreto



21

Referências

ALMEIDA,  Aires.  O  Valor  Cognitivo  da  Arte,  2005.  129p.  Dissertação  (Mestrado  em
Filosofia da Linguagem e da Consciência) – Faculdade de Letras e Lisboa, Lisboa.

DEWEY, John. El Arte como experiência, Traduccíón y prólogo de Jordi Claramonte. 2008.
– Editora Paidós.

EFLAND, Arthur D.  Cultura,  sociedade, arte  e educação num mundo pós-moderno.  In
GUINSBURG,  J.;  BARBOSA,  Ana  Mae.  (Orgs.)  O  pós-modernismo.  São  Paulo:
Perspectiva, 2005a. p.173-188. 

EFLAND, Arthur D. Art and cognition: interating the visual arts in the curriculum. New York:
Teachers College and National Art Education Association, 2002.

HERCULANO,  Mônica.  Os  primeiros  meses  de  Vale  Cultura,  2014.  Disponível  em:
<http://www.culturaemercado.com.br/site/noticias/os-primeiros-meses-de-vale-cultura/>
Acesso em 21 de Jun.2016

Instituito de Pesquisa Econômica Aplicada (IPEA), O IPEA - Quem somos. Disponível em:
<http://ipea.gov.br/portal/index.phpoption=com_content&view=article&id=1226&Itemid=68
>. Acesso em 21 de Jun.2016.

MILLAN, Pollianna.  Metade dos brasileiros nunca foi  ao cinema, ao teatro ou museu,
2010.  Disponível  em:  <  http://www.gazetadopovo.com.br/vida-e-cidadania/metade-dos-
brasileiros-nunca-foi-a-cinema-teatro-ou-museu-0v1b65ipencimrrmevun4e5hq  >  Acesso
em 21 de Jun.2016

PELOSI, Ana Cristina. Cognição e Linguística: explorando territórios, mapeamentos e per-
cursos. Editora da Universidade de Caxias do Sul,  2ª edição, p – 8 – 28, 2014

PIMENTEL, Lúcia Gouvêa. Cognição Imaginativa In Pós: Belo Horizonte, v. 3, n. 6, p –
96 – 104, 2013.

Portal Vermelho. Pesquisa apresenta novos hábitos cultural do brasileiro, 2015. Disponí-
vel em: < http://www.vermelho.org.br/noticia/263401-11 >. Acesso em 21 de Jun.2016

RIBEIRO, Mônica Medeiros.  Corpo,  afeto e cognição na Rítmica Corporal  de Ione de
Medeiros - entrelaçamento entre ensino de arte e ciências cognitivas. 2012. 324p. Tese
(Doutorado em Artes)  – Escola de Belas Artes, Universidade Federal de Minas Gerais,
Belo Horizonte.


	O lugar do teatro

