
UNIVERSIDADE FEDERAL DE MINAS GERAIS

ESCOLA DE BELAS ARTES

CURSO DE GRADUAÇÃO EM TEATRO - LICENCIATURA

Cristal da Silva Lisboa

EM BUSCA DE UM TEATRO NEGRO VIVO E EM MOVIMENTO:

TRAJETÓRIA DE UM CORPO-TERRITÓRIO DISSIDENTE NA

EBA/UFMG

Belo Horizonte

2023



Cristal da Silva Lisboa

EM BUSCA DE UM TEATRO NEGRO VIVO E EM MOVIMENTO:

TRAJETÓRIA DE UM CORPO-TERRITÓRIO DISSIDENTE NA

EBA/UFMG

Trabalho de Conclusão de Curso apresentado à
Universidade Federal de Minas Gerais - Escola
de Belas Artes, como requisito parcial para
obtenção do título de Licenciado em Teatro.

Orientador: Prof. Dr. Marcos Antônio Alexandre

Belo Horizonte

2023





EM BUSCA DE UM TEATRO NEGRO VIVO E EMMOVIMENTO:

TRAJETÓRIA DE UM CORPO-TERRITÓRIO DISSIDENTE NA

EBA/UFMG

Cristal da Silva Lisboa (Universidade Federal de Minas Gerais)1

Marcos Antônio Alexandre (Universidade Federal de Minas Gerais)2

RESUMO

Este artigo reflete criticamente a respeito da presença do ensino e aprendizagem de Teatros

Negros no curso de Licenciatura em Teatro da Universidade Federal de Minas Gerais

(UFMG). O recorte temporal da pesquisa compreende os anos entre 2017/02 a 2022/02, data

escolhida de maneira simbólica a fim de referenciar minha trajetória escolar como graduando

negro, pardo, no curso de Licenciatura em Teatro pela UFMG. Por meio de análise das

ementas das disciplinas ofertadas no período citado acima e análise dos currículos dos (as)

docentes, é proposto a busca pela presença do ensino e aprendizagem de Teatros Negros no

curso. Inspirada e abençoada simbolicamente pela sabedoria de Abdias Nascimento, Evani

Tavares, Leda Maria Martins, Marcos Alexandre e Nilma Lino Gomes, essa pesquisa aponta

para a busca de uma educação afrorreferenciada, pautada nas potencialidades dos Teatros

Negros e seu ensino.

PALAVRAS CHAVE: Teatros Negro; educação; ensino de teatro negro

2 Prof. Titular da Faculdade de Letras da UFMG - Universidade Federal de Minas Gerais / CNPq. Pesquisador
das performances afro-brasileiras.

1 Cristal da Silva Lisboa é graduando em Teatro/Licenciatura pela Universidade Federal de Minas Gerais -
UFMG. Ator, pesquisador, vocalista e fundador da banda Yukáh.



ABSTRACT

This article critically reflects on the presence of Black Theater teaching and learning in the

Theater Degree course at the Federal University of Minas Gerais (UFMG). The time frame of

the research comprises the years between 2017/02 to 2022/02, a date chosen in a symbolic

way in order to reference my school career as a black pardo graduate in the Degree in Theater

course at UFMG. Through analysis of the syllabuses of the disciplines offered in the period

mentioned above, and analysis of the curricula of the professors, I propose to search for the

presence of teaching and learning of Black Theaters in the course. Inspired and symbolically

blessed by the wisdom of Abdias Nascimento, Evani Tavares, Leda Maria Martins, Marcos

Alexandre and Nilma Lino Gomes, this research points to the search for an Afro-referenced

education, based on the potential of Black Theaters and their teaching.

KEYWORDS: Black Theaters; education; black theater teaching



3

INTRODUÇÃO - ONCÔ TÔ

Durante meu percurso na graduação em Teatro/Licenciatura pela Universidade Federal de

Minas Gerais - UFMG, tive muitas oportunidades para me perguntar “oncô tô”3? Para onde

desejo ir? e consequentemente quais meus objetivos com os estudos em Teatro? Durante

minha trajetória nessa instituição, aprendi habitar meu corpo no mundo, que se enegrecia e

transformava a cada dia. Nascido em Queixada, interior do Vale do Jequitinhonha - MG, filho

único de Maria das Graças da Silva Lisboa e o vento, nunca me foi escondido por ela sua

consciência em habitar um corpo branco e meu pai chamado Osvaldo um corpo preto, se

conheceram na praia e ela me disse que foi amor à primeira vista de ambos os corações.

Faço referência ao meu pai como "vento" por ele ter me dado “o sopro da vida”, mas nunca

termos nos conhecido. Apenas o imagino a partir das memórias de minha mãe, ela me diz que

ele era muito divertido e que temos a mesma doçura no olhar, assim o imagino.

Durante minha infância e adolescência, a partir do que eu sabia sobre a minha história e

conseguia refletir a respeito do meu corpo no mundo, eu não tinha dúvida de que habitava um

corpo negro. No entanto, as estratégias de colonização e branqueamento são tão perversas

que, naquela época, eu entrei em conflito com a minha identidade racial e comecei a sonhar

algum dia me tornar um deles, me tornar branco, procedimentos estéticos no cabelo, gosto

musical e a maneira como eu me comunicava eram um esforço inconsciente de me tornar o

garoto mais bonito da sala, mas esse dia não chegou.

Em um futuro não tão distante, entre adolescência e a fase adulta, apresentaram-me, na

universidade, os movimentos negros e inspirado por Aimé Césarie. Reconheci em minha

Negritude a possibilidade de me ver e me fazer potência a partir de referenciais

afrodiaspóricos, onde eu não me contentaria em manter meu corpo sendo objeto de fetiche

e/ou ridicularização da brancura, mas sim protagonista do meu próprio viver. Inspirei-me em

agir contra as cruéis ideologias racistas que fundamentam um "ideal identitário brasileiro"

colonialmente construído e vi, em meu fazer artístico e pedagógico, um caminho de

esperança em direção a luta pela superação dos racismos.

3 Expressão mineira que significa: onde estou?

https://docs.google.com/document/d/1t1aa60SS-Yogxd82vkL-qe01RHaJDXBn/edit#heading=h.gjdgxs


4

Minha Negritude não é uma pedra surdez
arremessada contra o clamor do dia
Minha Negritude não é uma mancha de água morta
sobre o olho morto da terra
Minha negritude não é uma torre ou uma catedral
Ela mergulha na carne vermelha do solo
Ela mergulha na carne ardente do céu
Ela rompe o desânimo opaco com a justa paciência. (CÉSAIRE, 2010, p. 18)

Eu segui me transformando por consciência e estética em um corpo transgênero Não Binário

- NB, onde a simples presença dentro da instituição aguçava olhares, causava sorrisos

espinhosos e “formigava” bocas curiosas. Percebi-me obrigade a desenvolver estratégias para

não ser sufocade por sonhos alheios aos meus. E durante essa busca, encontrei Thiffany

Odara, que propõe ao mundo a Pedagogia da Desobediência, Travestilizando a Educação,

que também me inspira escrever essas palavras e não desistir de sonhar.

A pedagogia desobediente surge como proposta de educação que busca confrontar e
subverter todo cis'tema de negação que recaia sobre os corpos dissidentes, em
específico das travestis. Então, travestilizar a educação se torna uma prática
cotidiana através do contraponto aos modelos engessados da educação, onde a
busca é de descolonizar o pensamento. (ODARA, 2020, p. 107)

Conheci “teatros” e assim novas possibilidades de pensar meu corpo na cena e meu corpo no

mundo. Tornei-me bolsista no projeto “Skené Trágica: entre a medida e o excesso”, que faz

parte do “Programa Letras e Textos em Ação”, da Faculdade de Letras - FALE/UFMG, que

se propõe pesquisar a respeito da Mitologia Grega. Como ações do projeto, contei histórias

em escolas públicas e ministrei oficinas de contação de histórias para alunos (as/es) e

professoras (es) da rede pública de Belo Horizonte/MG e região metropolitana. Nessas

oficinas, coletivamente, compartilhávamos possibilidades de contar histórias e reconstruir um

"novo fazer pedagógico", tendo como inspiração as mitologias propostas pelo Programa, a

saber: grega, africana, afro-brasileira e indígena, que eram trabalhadas por meio de rodas de

conversa tematizadas a partir da lei 11.645 promulgada em 10 de março de 2008, que torna

obrigatório o estudo da história e cultura afro-brasileira e indígena nos estabelecimentos de

ensino fundamental e médio.

Durante minha trajetória nesse projeto, comecei a perceber que meu percurso curricular como

graduando em Teatro/Licenciatura não seguia de maneira plural e assim observei o quão

limitado eu estava em relação aos saberes relacionados aos Teatros Negros e, por isso, decidi

buscar pela presença de seu ensino e aprendizagem no respectivo curso. Não obstante,



5

sempre repercutindo o questionamento se é possível defini-lo. Como intento de resposta se

sobressai o argumento de que os Teatros Negros são plurais, e, dada sua complexidade, Leda

Maria Martins nos propõe um caminho.

O Teatro Negro procura romper a cena espetacular do Teatro convencional, não
apenas dissolvendo os mitemas que moldam a imagem negativa do negro, mas,
fundamentalmente, decompondo o valor de significância acoplado ao signo negro
pelo imaginário ideológico coletivo, erigindo, no seu anverso, um pujante efeito de
diferença. (MARTINS, 1995, p. 49)

Buscar pela presença do ensino e aprendizagem de Teatros Negros, simbolicamente, é

também uma busca por mim, pois falar sobre teatro negro se converte na possibilidade de dar

visibilidade a uma estética artística que foi sendo construída e delineada a custas de muitas

histórias, negociações, memórias e ressignificação de identidades (ALEXANDRE, 2017).

Busco pela presença dos Teatros Negros com o afã de honrar as mais velhas(os) que vieram e

as irmãs(os) que virão.

A EDUCAÇÃO TEM COR?

Não me lembro da primeira palavra que aprendi escrever, talvez tenha sido meu nome ou

uma palavra qualquer rabiscada por sugestão de alguém. Será que ela foi inventada por meus

próprios dedos? Se foi assim, não me lembro do som nem do gosto que tinha. Talvez, eu me

lembre do traço, mas eu queria mesmo era lembrar da cor, não me lembro qual a cor da

minha primeira palavra. A memória como recurso “psicotecnológico” de armazenamento de

dados, vem se tornando cada vez mais necessária através dos tempos para a construção plural

das identidades da humanidade. Se compreender um corpo no mundo, singular e ao mesmo

tempo parte de um todo, sendo esse a humanidade, só é possível graças ao exercício de

rememorar as ancestralidades plurais que existiram e, por meio de suas tecnologias de

transmissão de conhecimento, desafiam a ideia de fim se fazendo presentes até os tempos

atuais.

A história da humanidade talvez não siga uma linha reta organizada em início, meio e fim, e

se ela estiver acontecendo no início, meio e início, sem o fim, conectada infinitamente pelo

“simples” desejo de viver ou pela curiosidade em entender os mistérios da vida? Mas também

não me surpreenderia se não houvesse sentido nenhum, e as histórias fossem apenas a



6

humanidade em estado de escrevivência4 vindo a ser. Acredito que todo vir a ser perpassa

algum processo de ensino e aprendizagem, sendo assim um encontro com a educação, ou

“educações” sendo a humanidade plural como já dito acima. Qual a etimologia da palavra

educação, você já se perguntou?

Educação é a forma nominalizada do verbo educar. Aproveitando a contribuição de
Romanelli (1960), diremos que educação veio do verbo latim educare. Nele, temos
o prevérbio e- e o verbo – ducare, dúcere. No itálico, donde proveio o latim, dúcere
se prende à raiz indo-européia DUK-, grau zero da raiz DEUK- , cuja acepção
primitiva era levar, conduzir, guiar. Educare, no latim, era um verbo que tinha o
sentido de “criar (uma criança), nutrir, fazer crescer. Etimologicamente, poderíamos
afirmar que educação, do verbo educar, significa “trazer à luz a idéia” ou
filosoficamente fazer a criança passar da potência ao ato, da virtualidade à
realidade. Possivelmente, este vocábulo deu entrada na língua no século XVII.
(MARTINS, 2005, p. 2, grifos do autora)

Pensar o ensino de Teatro é um exercício reflexivo múltiplo e complexo, pois seus

conhecimentos são vastos, atravessam os séculos e estão se atualizando nesse instante. Dito

isso, talvez seja mais sensato pensarmos sobre o ensino de “Teatros” e nessa pluralidade

escolho o Teatro Negro, ou melhor os “Teatros Negros”, apresentado aqui como possibilidade

de nutrir e fazer crescer o desejo por denegrir a educação como nos apresenta Renato

Nogueira. Sobre os Teatros Negros, Evani Tavares Lima nos explicita:

O termo Teatro Negro está aqui tomado em sentido amplo como o conjunto de
manifestações espetaculares negromestiças, originadas na diáspora, que lança mão
do repertório cultural e estético de matriz africana, como meio de expressão,
recuperação, resistência e afirmação da cultura negra. Três grandes categorias são
salientes: a performance negra abarca formas expressivas, de modo geral, e não
prescinde de audiência para acontecer. Trata-se do caso das brincadeiras (terno de
reis , capoeira , bumba meu boi , maculelê , entre outras); das expressões religiosas
(congadas e rituais das religiões de matriz africana), em síntese, das formas
espetaculares propriamente ditas. O teatro de presença negra, mais relacionado às
expressões literalmente, artísticas - feitas para serem vistas por um público -, de
expressão negra, ou com sua participação . E a terceira categoria, o teatro engajado
negro, que diz respeito a um teatro de militância, de postura, assumidamente,
política. (LIMA, 2011, p. 83, grifos da autora)

É particularmente a respeito da busca pela existência dessa terceira categoria: “teatro

engajado negro”, no curso de Teatro da UFMG, entre os anos 2017/02 a 2022/01 que me

4 Cunhado por Conceição Evaristo, o termo "escrevivência" traz a junção das palavras "escrever e vivência",
mas a força de sua ideia não está somente nessa aglutinação; ela está na genealogia da ideia, como e onde ela
nasce e a que experiências étnica e de gênero ela está ligada, explicou a escritora e educadora.



7

dedico nessa pesquisa, devido ao seu posicionamento assumidamente antirracista e à urgência

por uma educação pluriversal que me inspira e me possibilitou chegar até esse momento.

Renato Noguera propõe “Denegrir a educação” como um exercício filosófico contra a

monocultura e a monorracionalidade na educação, que se apresenta como alternativa em

respeito às diferenças a partir da pluralidade de narrativas.

Denegrir a educação pode trazer justamente a assunção da heterogeneidade
como elemento positivo. Por exemplo, um problema do exercício de
universalização da escola é o desejo de fazer com que todas as pessoas aprendam as
mesmas coisas, do mesmo modo, tenham os mesmos interesses, sejam submetidas
aos mesmos exames. Mas, vale a ressalva, estar a favor da pluriversalidade não
é ser contra a educação para todas as pessoas. Mas, a questão é que tipo de
educação? Talvez, seja preciso assumir que nem todos precisam aprender as
mesmas coisas, ao mesmo tempo e da mesma maneira. Neste sentido, denegrir é
mais do que reconhecer as diferenças. (NOGUERA, 2012, p. 70)

Mas qual a importância de pensar a cor de um ensino sendo que segundo Art. 205. da

constituição Federal de 1988, a educação, é direito de todos e dever do estado e da família,

sendo promovida e incentivada com a colaboração da sociedade, visando ao pleno

desenvolvimento da pessoa, seu preparo para o exercício da cidadania e sua qualificação para

o trabalho?

Se a educação é um direito de todos, ela está acima dos racismos? A cor das pessoas que

estampa as figuras nos livros de ensino, ou que protagonizam peças de Teatro afeta de

maneira a minar possibilidades de criação de sonhos diversos de quem não se vê

representado(a/e) racialmente e culturalmente por elas? Segundo Martins (1995), “a cor de

um indivíduo nunca é simplesmente uma cor, mas um enunciado repleto de conotações e

interpretações articuladas socialmente, com um valor de verdade que estabelece marca de

poder, definindo lugares, funções e falas”. Foucault também nos alerta, que saberes nunca são

neutros, pois por meio deles os poderes se exercem.

Cada sociedade tem seu regime de verdade, sua “política geral” de verdade, isto é,
os tipos de discurso que ela acolhe e faz funcionar como verdadeiros; os mecanismo
e as instâncias que permitem distinguir os enunciados verdadeiros dos falsos, a
maneira como se sancionam uns e outros, as técnicas e os procedimentos que são
valorizados para a obtenção da verdade; o estatuo daquelas que tem o encargo de
dizer o que funciona como verdadeiro (FOUCAULT, 1979, p. 13)



8

Até as primeiras décadas do século XX, a personagem negra revela uma situação limite, a da

invisibilidade no Teatro Brasileiro, não apenas pela ausência mas também por sua construção

caricatural e estereotipada, mantida por um ideal racista, assim nos aponta (MARTINS,

1995). Devido à tamanha força estética e filosófica dos colonizadores, foram construídos por

eles três modelos “de negros” na cena teatral que contribuíram e contribuem para imaginários

racistas a respeito do “negro brasileiro”.

Projeta-se em três modelos predominantes: o escravo fiel, é um tipo de cão
adestrado, dócil e submisso, capaz de submeter-se aos maiores sacrifícios em
benefício de seu senhor; o bom negro, é uma projeção narcísica, através da qual o
branco pode contemplar-se e rejubilar-se simbólica e imaginariamente. E o terceiro
modelo é o negro personagem caricatural é um dos efeitos mais eficazes da
fabricação ideológica, que prima pela mitificação da diferença mitificação como um
traço abjeto. Desde o século XIX, nas comédias pré e pós abolição, a máscara do
ridículo cola-se à personagem negra, que se torna símbolo ostensivo da comicidade
construída pela maximização do grotesco. Ridiculariza-se seu registro vocal, pois é
considerado incapaz de aprender o português padrão e de expressar-se
adequadamente; menosprezam sua visão de mundo, seus costumes, crenças e
religiosidade; banaliza-se sua herança cultural e carnavalizam-se, grosseiramente,
seu corpo e expressão facial, que se tornam símbolo de um absurdo desvio estético.
Tido como inferior, de acordo com as teorias raciais divulgadas na época, quando
necessário ressalta-se sua força bruta, semi-animalesca e seu estado primitivo.
Através do grotesco e da caricatura, o teatro criva o estatuo social do negro como
um não-sujeito, abafando sua singularidade e erigindo-o em signo provocador um
efeito corrosivo: o riso. (MARTINS, 1995, p. 41-42, grifos da autora)

Com a destruição em massa causada pelos racismos, a negrura africana em diáspora construiu

várias estratégias para não sucumbir em estética, filosofia, espiritualidades e em essência ao

massacre branco colonial. E assim, em 3 de outubro de 1944 é fundado no Rio de Janeiro, o

Teatro Experimental do Negro (TEN) fundado por iniciativa do economista e ator Abdias

Nascimento (1914-2011), com o apoio de amigos e intelectuais brasileiros. Nomes como

Itamar Bastos, Léa Garcia, Manoel Antonio, Manuel Claudinho Filho, Tião Ynezia de Abreu

e Zeni Pereira abriram caminhos para a existência de uma cena teatral negra brasileira para

que a/o negra (o) fossem protagonistas de suas próprias histórias.

Com o TEN, pela primeira vez um ator Negro, Agnaldo Camargo, entrou no palco
do Teatro Municipal do Rio de Janeiro em 8 de maio de 1945, na posição de
protagonista, interpretando Brutos Jones, personagem clássica da peça o Imperador
Jones, de Eugene O'Neill. Naquele momento histórico, não mais seria necessário
pintar um ator branco de negro para dar vida as personagens afrodescendentes da
dramaturgia universal; os negros já não tinham que representar, nas peças, papéis
secundários por meio dos quais se exaltavam apenas os estereótipos tais como os
cômicos e escravizados. (ALEXANDRE, 2017, p. 30-31)



9

O TEN tinha como proposta de ação dar continuidade à luta pela emancipação do povo

negro, reabilitar e valorizar socialmente a herança cultural, a identidade e a dignidade do

afro-brasileiro. A partir dessa companhia muitos artistas se inspiraram em coragem e

conhecimentos para criar seus grupos, suas estéticas, construir novos sentidos à negrura e se

posicionar frente a luta anti-racista. Marcos Alexandre em O Teatro Negro em Perspectiva:

Dramaturgia e Cena Negra no Brasil e em Cuba nos apresenta artistas e obras

contemporâneas que dão continuidade ao legado dos Teatros Negros sendo elas: Allan da

Rosa, paulista autor da peça Filomena da Cabula, entre outras publicações voltadas para a

temática afrocentrada; os trabalhos de Fernanda Julia - paulista criada na Bahia - e o Grupo

NATA - Núcleo Afro-brasileiro de Teatro de Alagoinhas (Alagoinhas, Bahia); o trabalho de

Aldri Anunciação - baiano, radicado no Rio de Janeiro, ator e autor de Namíbia, não! a

escrita de Cidinha da Silva, mineira, radicada em São Paulo/Salvador; além dos trabalhos

espetaculares dos grupos, entre outros, Bambarê Arte e Cultura Negra (de Belém do Pará);

Bando Teatro Olodum (Salvador); Caixa Preta (de Porto Alegre); Cia Os Crespos (de São

Paulo); Cia dos Comuns (de Rio de Janeiro); Cia SeráQuê?, Cia Burlantis, Espaço Preto,

Grupo do Dez e Teatro Negro e Atitude, NEGR.A - Coletivo Negras Autoras (todos de Belo

Horizonte); e o coletivo brasiliense Grupo de Teatro Cabeça Feita da atriz, poeta, narradora e

dramaturga, Cristiane Sobral, primeira atriz negra a se graduar pela UNB - Universidade De

Brasília. É importante salientar que, aos nomes listados por Alexandre, podemos acrescentar

inúmeros outros, visto que os Teatros Negros são dinâmicos e plurais e que suas estéticas

continuam sendo investigadas por artistas e grupos em todo território brasileiro.

Dito isso, tencionar a “cor” do ensino do Teatro não diz respeito exclusivamente a um fator

estético, mas a uma complexa estrutura de poderes que reflete o racismo de seu tempo e se

apoia no epistemicídio da cultura negra como estratégia de manutenção de seus privilégios

econômicos e intelectuais, construindo assim um ideal de educação “universal” onde a

brancura se impõem como centralidade.

EXISTIU ENSINO DE TEATROS NEGROS NO CURSO DE TEATRO DA

EBA/UFMG ENTRE OS ANOS 2017/01 À 2022/01?

Buscar pela “existência” dos Teatros Negros sempre foi para mim um assunto muito caro e,

no território UFMG, tive a oportunidade de me tornar pesquisador de mim mesmo,



10

desenvolvi a habilidade de fazer mais perguntas e buscar respostas. Aprendi muito

observando as performatividades dissidentes que ecoavam suas existências nos corredores

apertados do curso de Teatro da EBA. Eram conversas que eu não ouvia dentro das salas de

aula e sempre me causavam muita curiosidade. Apesar dos assuntos serem diversos, era

comum eu ouvir das(es/os) colegas negros(as) a frase “é muito difícil ser negro e pobre nesse

curso”. Minhas inquietações para essa pesquisa nasciam ali, como um cochicho, um segredo

falado baixinho para não atrapalhar a aula que acontecia de portas fechadas.

Ser um pesquisador de mim mesmo me oportuniza ter um olhar sensível e crítico ao mundo,

às outras pessoas e aos sonhos que elas almejam. Existiu ensino de Teatros Negros no Curso

de Teatro da EBA/UFMG entre os anos 2017/02 a 2022/01? Essa pergunta que ecoa agora em

minha boca, também me foi feita de várias maneiras e por corpos de negruras diversas

durante meu percurso nesta instituição. Analisando a ementa obrigatória do curso de

licenciatura em Teatro da UFMG a qual tive acesso por meio de seu respectivo colegiado,

comecei minha busca por um Teatro Negro. A primeira resposta me surpreendeu, não

encontrei em nenhuma disciplina o Teatro Negro como centralidade de discurso. Não desisti e

em seguida iniciei uma nova jornada, buscar por sua presença nas pesquisas de mestrado e

doutorado dos (as) docentes. E nesse momento, a minha tristeza foi ainda maior, pois

novamente encontrei o silêncio: nenhuma pesquisa possuía o Teatro Negro como tema

central.

Sendo assim, qual será a resposta? a partir da análise desses dados, não me atreverei fazer

afirmações, pois reconheço que o tempo que tive para desenvolver essa pesquisa, me limitou

fazer mais perguntas, entrevistas e até mesmo propor um laboratório de Teatro Negro, aberto

a alunos(es/as) e docentes onde poderíamos conversar, experienciar alguns Teatros Negros e

elaborar práticas pedagógicas a partir dos paradigmas que eles operam.

Apesar das limitações aqui expostas, compreendo que não existiu o ensino e aprendizagem

Teatros Negros no curso de Licenciatura em Teatro da EBA/UFMG entre os anos 2017/02 a

2022/0, o que encontrei majoritariamente ao pesquisar as teses e as dissertações dos docentes

do curso foi uma visão eurocentrada para pensar o corpo e a cena teatral.



11

CONSIDERAÇÕES EMMOVIMENTO

O problema não é mais conhecer o mundo, mas transformá-lo.
(FANON, 2008, p. 33)

Escolhi o título “Considerações em movimento”, pois reconheço que essa pesquisa não

esgota as possibilidade de perguntas e ações de mudança referentes ao tema proposto e assim

deixo grafado aqui meu desejo em dar continuidade em minha pesquisa no mestrado. Deixo o

tempo de hoje e todos os tempos que me trouxeram até aqui, me inspirarem por meio dessa

escrita e simbolicamente transbordarem meu corpo e de todos(as/es) que a lerem em

sabedoria.

A minha amada mãe, Maria das Graças, ao meu gentil orientador Marcos Alexandre, ao meu

amor Felipe Oliveira, e todes (as/os) que me oportunizaram chegar até aqui, muito obrigado.

Sou grato a vocês e os levo em minha memória, que me remete a muitas outras formas e

procedimentos de inscrição e grafias, dentre elas, ao corpo (MARTINS, 2003, p. 64), sorrisos,

lágrimas e o sonho de mundo melhor.

Minha Negritude não é uma pedra surdez
arremessada contra o clamor do dia
Minha Negritude não é uma mancha de água morta
sobre o olho morto da terra
Minha negritude não é uma torre ou uma catedral
Ela mergulha na carne vermelha do solo
Ela mergulha na carne ardente do céu
Ela rompe o desânimo opaco com a justa paciência. (CÉSAIRE, 2010, p. 18)

Aos (as) que virão, não deixem o silêncio minar suas histórias e seus desejos em conhecer

“novos caminhos”, pois o que não existe, é na realidade produzido ativamente como não

existente, isto é como uma alternativa não credível ao que existe (GOMES, 2018). Escrevo

como aprendiz desse tempo e da ancestralidade negra que me inspira buscar um caminho de

prosperidade para os “corações sonhadores” que estão e virão a esse mundo. Agradeço ao

meu corpo de 2017 representado na Figura 1 e a meu corpo de 2023 representado na

Figuras 2. Agradeço à ancestralidade que possibilitou sonhar.



12

Figura: 1 - Cristal Lisboa

Fonte: arquivo do autor (2017)



13

Figura: 2 - Cristal Lisboa

Fonte: arquivo do autor (2023)



14

REFERÊNCIAS

ALEXANDRE, Marcos Antônio. O Teatro Negro em Perspectiva: Dramaturgia e Cena
Negra no Brasil e em Cuba. Rio de Janeiro: Malê, 2017.

MARTINS, Evandro Silva. A Etimologia de Alguns Vocábulos Referentes à Educação.
Disponível em https://seer.ufu.br/index.php/olharesetrilhas/article/view/3475 . Acesso em 18
de junho de 2023.

MARTINS, Leda Maria. A Cena em Sombras. São Paulo: Perspectiva, 1995.

NASCIMETO, Abdias. O Quilombismo. Petrópolis: Vozes, 1980.

NOGUEIRA. Renato. Denegrindo a educação. Revista Sul-Américana de Filosofia e
Educação. Disponível em https://periodicos.unb.br/index.php/resafe/article/view/4523/4124.
Acesso em 14 de junho de 2023.

ODARA, Thiffany. Pedagogia da Desobediência Travestilizando a Educação. Salvador:
Devires, 2020.

FANON, Frantz. Pele Negra Máscaras Brancas. Tradução de Renato da Silveira. Salvador:
EDUFBA, 2008.

FOUCAULT, Michel. Microfísica do poder. Organização e tradução de Roberto Machado.
Rio de Janeiro: Edições Graal, 1979.

GOMES, Nilma Lino. OMovimento Negro Educador. Petrópolis: Vozes, 2018

TAVARES, Evani Lima. Teatro, existência por resistência: problemáticas de um teatro
brasileiro. Revista Repertório, n. 17. Salvador: UFBA. Disponível em
https://periodicos.ufba.br/index.php/revteatro/article/view/5729/4136. Acesso em 14 de junho
de 2023.

https://seer.ufu.br/index.php/olharesetrilhas/article/view/3475
https://periodicos.unb.br/index.php/resafe/article/view/4523/4124
https://periodicos.ufba.br/index.php/revteatro/article/view/5729/4136

