
1 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE MINAS GERAIS 

ESCOLA DE BELAS ARTES 

GRADUAÇÃO EM TEATRO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

MATHEUS ALVES DA CUNHA E CRUZ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A AUTOFICÇÃO E O ENSINO DE TEATRO: 

Por uma abordagem mundocentrada na escrita de mim 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BELO HORIZONTE 

2023 

 

 



2 

 

MATHEUS ALVES DA CUNHA E CRUZ 

 

 

 

 

 

 

 

A AUTOFICÇÃO E O ENSINO DE TEATRO: 

Por uma abordagem mundocentrada na escrita de mim 
 

 

 

 

 

 

Monografia apresentada ao Curso de Graduação em 

Teatro da Escola de Belas Artes da Universidade Fe-

deral de Minas Gerais como requisito parcial para a 

obtenção do título de Licenciado em Teatro. 

 

Orientadora: Profa. Dra. Marina Marcondes Machado.                                                                 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BELO HORIZONTE 

2023 

 

 



UNIVERSIDADE FEDERAL DE MINAS GERAIS
ESCOLA DE BELAS ARTES
CROHJLadR dR CXUVR dH GUadXaomR HP THaWUR
cROWHaWUR@Hba.XIPJ.bU
(31[[) 3409 5385

CURSO DE GRADUAÇÃO EM TEATRO
TRABALHO DE CONCLUSÃO DE CURSO DE GRADUAÇÃO / Habilitação Licenciatura

FOLHA DE APROVAÇÃO

Às 13:30h do dia 30/06/2023, reuniu-se no Espaço Azul do Prédio do Teatro a Banca
Examinadora, constituída pelos docentes: Marina Marcondes Machado, Vinícius da Silva
Lírio e Elen de Medeiros, para avaliar o Trabalho de Conclusão de Curso (TCC) do discente
Matheus Alves da Cunha e Cruz, intitulado “A AUTOFICÇÃO E O ENSINO DO TEATRO:
Por uma abordagem mundocentrada na escrita de mim´, como requisito parcial para a
obtenção do grau de Licenciado em Teatro.

O candidato foi considerado APROVADO.

_____________________________________________
Profa. Marina Marcondes Machado – Orientadora

_____________________________________________
Prof. Vinícius da Silva Lírio – Membro

_____________________________________________
Profa. Elen de Medeiros – Membro

Belo Horizonte, 30 de junho de 2023.

mailto:colteatro@eba.ufmg.br


3 

 

AGRADECIMENTOS 

 

Agradeço ao meu avô, Severino, que está em todas as páginas deste texto. 

Agradeço aos meus pais, Edna e Diovane, pela paciência e carinho ao longo dos anos 

em que gestamos sonhos juntos. À minha avó, Maria, por tanto afeto – de perto e de longe.  

Agradeço ao meu irmão, Gustavo, por deixar que eu dividisse com ele as durezas e as 

delícias desses anos longe de casa. 

Agradeço aos meus pais postiços, meus tios Helena e Evaldo, que me ofereceram es-

tadia, companhia e alegria na cidade grande. Estendo o agradecimento aos meus primos-

irmãos, Pedro e Esther, por tantas felicidades divididas. 

Agradeço às tantas tias, tios, primas e primos pelas palavras de esperança e liberdade. 

Aos companheiros e companheiras de vida que me encontraram pelas estradas do inte-

rior e me deixaram ficar. Agradeço especialmente a Mariana Maringolli, Luiza Reis, Mariana 

Medeiros, Julia Verçosa, Maryana Cimetta e Nickole Versiani. 

Àqueles e àquelas que o próprio Teatro juntou. Meu amor pelo palco não seria tão lu-

minoso sem Marcos Nepomuceno, Clara Kairós e os parceiros do Grupo Primeiro Ato. 

Agradeço a Julia Jota, Matheus Gepeto, Jaciara Marschner, Mateus Viana, Naiara Au-

gusta (e Cecília!), Athos Ferreira, Ana Siqueira, Milena Muniz, Lucas Alves e a todos e todas 

que puseram os pés comigo nas salas-de-espelho do Anexo de Teatro da UFMG.  

A toda turma de 2018/2; seus olhares, toques e ouvidos. Aos colegas do Estúdio 

Fisções, do Improlab, do Núcleo Experimental de Dramaturgia (NED), da Trupe A Torto e A 

Direito e do movimento Arte, Existência e Infâncias Plurais: Núcleo de pensamento e ações, 

importantes nas várias altitudes em que eu me arrisquei voar. 

Agradeço a Alana Coura, por tanta companhia e gentileza nesses anos de formação – 

e, especialmente, pela generosa acolhida da minha escrita nas manhãs de terça-feira. 

Agradeço a Elen de Medeiros e Vinícius Lírio, professores que me apresentaram a tan-

tos mundos novos na vida e na arte, e que aceitaram o convite de estar na banca deste TCC. A 

todo o corpo docente do curso de Teatro, técnicos, porteiros e profissionais de serviços gerais. 

Agradeço a Marina Marcondes Machado, orientadora desta monografia, por ter deixa-

do que surgisse entre nós espaço suficiente para sermos quem somos. Obrigado pelo convite à 

aventura da pesquisa, da escrita e da existência mesma – entre vidas e mortes. 

 Por fim, agradeço a Arthur Alves, que esteve ao meu lado desde que o meu amor pelo 

teatro era apenas um espasmo – e que, “em rotação universal”, escolheu partilhar a boniteza 

da vida comigo também. 



4 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Sou deste lugar, 

com tesoura cega cortei aqui meu cabelo, 

sedenta de ouro esburaquei o chão 

atrás do que brilhasse. 

Pois o encontro agora escuro e fosco 

no dia radioso é único e não cintila. 

 

Adélia Prado 



5 

 

 RESUMO  

 

Nesta monografia, trabalho uma proposta de ensino-aprendizagem em Teatro que tematiza a 

autoficção (DOUBROVSKY, 2014) em três momentos existenciais: o nascimento, a vida e a 

morte. Entre teoria e prática, relaciono minhas vivências enquanto discente de Graduação em 

Teatro e estagiário em Arte numa escola da rede pública de Belo Horizonte a uma abordagem 

autoral para a pedagogia da Arte (MACHADO, 2023b). Partindo da noção fenomenológica de 

ser-no-mundo (MERLEAU-PONTY, 1984) que dá relevo à relação íntima entre os entes e o 

mundo que os cerca, e movido pelas propostas pedagógicas que enfatizam a autonomia criati-

va do estudante (FREIRE, 2019; hooks, 2017), elaborarei roteiros de improviso (MACHA-

DO, 2014; 2018a) direcionados a uma prática com não-atores de todas as idades. Procurando 

uma sintonia com novos modos de estruturação do texto dramatúrgico – que ganharam maior 

flexibilidade em seu contato com outras expressões artísticas na contemporaneidade –, transi-

tei entre os âmbitos da arte, do mundo e da vida mesma, ensaiando uma poética da performa-

tividade de si que possa ser mundocentrada (MACHADO, 2010a). 

 

Palavras-chave: Pedagogia do Teatro; Dramaturgia contemporânea; Escrita de si; Aborda-

gem Espiral/Autoral. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



6 

 

ABSTRACT 

 

In the following monograph, I carry out an educational proposal in the field of Theatre Peda-

gogy that thematizes self-fiction (DOUBROVSKY, 2014) through three existential moments: 

birth, life and death. Going back and forth between theory and practice, I seek to relate my 

own experiences as both a Theatre student and a trainee at a public school of Belo Horizonte 

to an authorial approach to learning Art (MACHADO, 2023b). Inspired by the concept of 

being-in-the-world (MERLEAU-PONTY, 1984) to highlight the intimate relations between 

human beings and the world surrounding them, as well as by the pedagogical methods that 

emphasize the creative autonomy of students (FREIRE, 2019; hooks, 2017), I have elaborated 

scripts of improvisation (MACHADO, 2014; 2018a) to guide an educational process for non-

actors of all ages. In tune with the new ways of structuring and presenting dramaturgies – 

which became more flexible influenced by other artistic expressions –, I transited between the 

scopes of art, world and life itself, sketching a creative practice that intends to engage a 

world-centered performativity (MACHADO, 2010a). 

 

Keywords: Theatre Pedagogy; Contemporary dramaturgy; Self-writing; Spiral/Authoral Ap-

proach.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



7 

 

SUMÁRIO 

 

1 UM MERGULHO AUTOBIOGRÁFICO: as crianças de Minas têm o mar dentro da 

cabeça (e do coração) ................................................................................................................ 8 

2 UM MERGULHO AUTOFICCIONAL: biografias de si, com o outro, no mundo ...... 17 

2.1 Com quantos paus se faz uma canoa: tateando uma existência universitária ........ 17 

2.2 Buscando guias no céu estrelado: entre pandemias e epifanias ................................ 19 

2.3 Encontrando um mapa estelar: pistas para uma Pedagogia do Teatro existencial 26 

3 UM FAROL QUE BRILHA NO HORIZONTE: propostas para teatralizar a vida (e a 

morte) ....................................................................................................................................... 40 

4 PARA NOVOS MERGULHOS: em uma estrada recém-nascida .................................. 76 

REFERÊNCIAS ..................................................................................................................... 79 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



8 

 

1 UM MERGULHO AUTOBIOGRÁFICO: as crianças de Minas têm o mar dentro da 

cabeça (e do coração) 

 

Mal havia completado doze anos de idade. Estava longe de casa, em Varginha, sul de 

Minas. Dentro do prédio, uma centena de jovens e jovens-adultos que se reuniam; lá fora, a 

chuva forte. Uma senhora, uma velha professora, foi se aproximando de mim para entregar 

um papelzinho dobrado. Abro. É um versículo bíblico. Leio. “Entrai pela porta estreita”. Re-

leio. Noto o detalhe na pontinha do papel. Releio. Versículo treze, capítulo sete, livro de Ma-

teus – sem agá. Permaneço em pé com o papelzinho que me foi oferecido, em meio às cente-

nas de papeizinhos e de mãos que poderiam tê-lo recebido. Hoje, há dez anos das chuvas em 

Varginha e há cinco do meu divórcio com a Igreja, olho para o quadro de bilhetes e avisos 

suspenso na parede do meu quarto. Lá está Mateus-sem-agá, pendurado por um alfinete ama-

relo. 

       

* 

 

No interior de onde vim eu tinha um Avô. Meu avô era um contador de histórias, um 

amante do encontro, do riso e das coincidências. Vovô Severino morreu em fevereiro de 2023, 

enquanto esta pesquisa se desenrolava. Apesar disso, a forma com que ele se relacionava con-

sigo e com os outros nos seus últimos dias de vida em quase nada remetia ao narrador vigoro-

so que iluminou meus primeiros anos no mundo. 

Vovô fez de mim, comigo, um amante das histórias e da vida, da relação olho-no-olho 

e do bom-humor frente ao inexplicável cotidiano. Foi dele que partiram as primeiras piadas 

que eu ouvi, e foi ele quem deu meu primeiro instrumento musical – um guizo, fruto do traba-

lho das suas mãos. Não sei se vovô soube um dia, mas foi ele quem me fez querer ser perfor-

mer, trovador. Justo ele que sempre foi amante da própria possibilidade de inventar a si mes-

mo. É à nossa relação que eu dedico as páginas disto que se escreve agora. 

Isto, aliás, este Trabalho de Conclusão do Curso de Licenciatura em Teatro, representa 

para mim um desafio muito grande. Antes de tudo, porque este é um texto escrito em primeira 

pessoa, o que por si só já desequilibra o que eu aprendi nos anos da escola para uma escrita 

supostamente correta e científica. Em segundo lugar está o fato de que eu tento escrever sobre 

coisas demais em um espaço limitado, então este texto nasceu de um esforço entre o aprofun-

damento e a brevidade. Em último lugar, porque eu acredito numa maneira de enxergar o 



9 

 

mundo, a vida e o Teatro que busca incorporar em si a experiência democrática radical1 e que 

parte, antes de tudo, das vivências dos sujeitos em sintonia com aquilo que os rodeia – é um 

desafio, então, estar à altura de um sonho que me mobiliza tanto.  

Por tudo isso, o que posso fazer é falar a partir da altura que eu tenho. Espero conse-

guir percorrer o labirinto, mas não posso fazer a travessia sozinho. Convido você, que está 

lendo isto agora comigo, para fazê-la ao meu lado.  

Continuamos. 

 

* 

 

Disse que venho do interior. Em Patos de Minas, Minas Gerais, eu nasci e cresci.  

Sou do ano de 2000, pleno bug do milênio. Fui o primeiro filho de um casal de pais 

caçulas. Minha mãe, dona dos olhos e dos sorrisos mais lindos do mundo; meu pai, um ruivo 

de alma jovem e generosa. Mamãe fazia gemada e me colocava para dormir no seu colo can-

tando MPB; papai viajava bastante e frequentemente enviava cartas contando do seu dia e da 

saudade que sentia de nós. Nossa casa era um bocado pequena, mas tinha um gramado lindo 

na varanda e uma vista para as árvores da pracinha em frente. Éramos uma família pobre que 

dava o seu jeito para ter algum conforto e diversão nas poucas pausas possíveis – naqueles 

intervalos em que ameaça da falta de dinheiro nos dava um descanso.  

Enquanto meus pais trabalhavam, eu passava os dias na cada dos meus avós. No seu 

quintal, enquanto me dava de comer, vovô cantava: “Comprei um quilo de farinha / Pra fazer 

farofa / Pra fazer farofa-fa”. Vovó ria e puxava outra cantilena: “Fui no Tororó / Beber água e 

não achei / Achei foi a morena / Que no Tororó deixei”. Foi nesse âmbito dos afetos da boca – 

das cantigas e da comida – que, às vésperas de completar três anos, ouvi meu irmão bater à 

porta e compor nossa família. A partir daí, eram três caçulas e eu.  

Parte de mim fica empolgada ao perceber como fui encarnando no corpo e na voz as 

tradições de um estado sem costa marítima, onde as nuvens ganham jeito de onda e as colinas 

parecem não ter fim. E, mesmo que distantes, o mar e a sua imagem tiveram uma influência 

grande nas minhas formas de compreender o que é o mundo: aquela abertura de água e espu-

ma que eu via nos livros e na tevê era a própria manifestação do impossível, um milagre cria-

do por algo (ou alguém) que devia ser parte inescapável da natureza. O mar foi, por alguns 

 
1 Da forma como Paulo Freire (2019) e bell hooks (2017) compreendem e discutem conosco a possibilidade de 

um compromisso radical, teórico e prático, para com a democracia dentro e fora das salas de aula. 



10 

 

anos, a ideia mais próxima que eu tive de Deus; e ainda hoje, apesar do meu ceticismo confes-

so, ele me espanta. Por isso, então, adoto essa expressão: mergulho autobiográfico.  

A professora Marina Marcondes Machado, que esteve comigo ao longo do nascimento 

desta monografia, disse um dia em sala de aula que “o mar de Minas está na brincadeira e na 

imaginação das crianças”. Isso me fez pensar nas longas tardes em que eu vivi brincando so-

zinho no terreiro de casa, jogando água num canteiro de terra enquanto alardeava que “Ba-

ghdad estava sendo inundada!”. Agora, enquanto escrevo isto numa mesa da Biblioteca Cen-

tral da UFMG, flagro em mim um arrepio: vivi de novo aqueles dias longos e preguiçosos de 

sol e silêncio. 

 Posso ter vindo do interior, mas acho que venho do mar também. Tenho pensado que o 

oceano de Minas fica naquele espaço entre o brinquedo e brincador, a imaginação e o imagi-

nador. Digresso. Volto. 

Fui crescendo. Entre meus quatro e cinco anos, a escola em que eu estudava decidiu 

montar uma pequena peça de teatro: A Dona Baratinha, criada a partir de um conto da cultura 

popular chamado História da Carochinha no qual a personagem que dá nome à historieta 

aprende formas de lidar com a perda de seu par, o Dom Ratão, que a havia abandonado no 

altar por ter caído numa panela fumegante de feijoada. 

Naquela pequena montagem eu pude viver o Dom Ratão e amar as orelhas enormes do 

meu figurino, o rabo gigantesco e feio – pensados e costurados pela minha mãe. Sobretudo, eu 

amava cair no panelão quente e fingir que eu havia morrido, já que não era de verdade, era 

teatro! Foi a primeira vez em que estive em cena. Estive lá mais quatro vezes daí até o ano 

seguinte: fui Ayrton Senna, um Verdureiro, um Dente Cariado e Peter Pan.  

Sobre essa última ocasião, duas lembranças ficam pulando pela minha cabeça. A pri-

meira: o pequeno Matheus brandindo uma pequena espada arredondada, parte do danado figu-

rino de Peter Pan, convencendo a si mesmo que não era um menino covarde. A segunda: o 

pequeno Matheus pedindo a seu pai que não o levasse para a escola porque sua pirueta, parte 

da danada coreografia de Peter Pan, era diariamente zombada pelos colegas maiores. 

Esse mesmo pai me apresentou ao rock, ao new wave e à discoteca. Mamãe me apre-

sentou a Beto Guedes. Juntos, eles me fizeram conhecer o ABBA. Meses depois estávamos lá, 

o meu irmão e eu, de toalha na cabeça e cantando Dancing Queen. Hoje estou convencido de 

que essa dança formou as fundações de quem eu fui sendo ao longo dos anos. Mais ainda: 

essa performance era uma expressão verdadeira daquilo que eu já era. Brincar de não ser eu 

mesmo foi, nesse sentido, conhecer e dar corpo àquilo que eu sempre fui. Era brincar com o 

teatro de brincar consigo mesmo. 



11 

 

Daí me apresentaram aos contos de fada – à menina-dos-fósforos que morre congelada 

e ao gigante que esmaga meninos pequenos. Nos fins de tarde, eu criava as histórias mais es-

tapafúrdias no quintal do meu avô: 

 

O neto: Vovô, que planta é essa? 

O avô: É alfavaca.  

O neto: E essas flores? 

O avô: Eu chamo de beijinho. 

 

Pronto. Um prato cheio.  

Sinopse da história: num campo florido havia duas flores beijinho que se odiavam; um 

dia, o jardineiro vinha arrancá-las da terra para vendê-las numa floricultura; elas sabiam que 

não sobreviveriam muito na casa de quem as comprasse, socadas num vasinho qualquer ou 

num copo d’água.  

A coisa foi tomando proporções grandiosas.  

Naquele quintal, fundei uma emissora de televisão que transmitia para todo o país a 

história das duas flores. De segunda a sexta, depois de chegar da escola, eu passei a ter o 

compromisso de escrever, filmar e transmitir mais um episódio da consagrada novela Campo 

das Flores: floricultura. Um melodrama daqueles.  

Próximo a esses eventos fui para Belo Horizonte e, pela primeira vez, visitei um Tea-

tro. Não é que não houvesse apresentações no Teatro Municipal de Patos, ou movimentos 

culturais pelas ruas da cidade, mas durante a minha infância eu era raramente levado a esses 

eventos de compartilhamento público do fazer artístico. Havia, na verdade, um descompasso 

entre os meus desejos de conhecer a arte profissional e as possibilidades de acesso a ela – até 

porque uma criança de sete anos não poderia ir sozinha ao Teatro ou ao Coreto quando bem 

entendesse. Exatamente por esses desacertos, a imagem de um ator vestido com uma capa 

preta e montado em pernas de pau ficou tatuada no fundo da minha memória quando eu pude 

assistir, então, minha primeira peça de Teatro na capital do estado.  

Existe uma frase, desses clichês que são ditos sem ninguém se dar conta de onde vem 

ou quem é o seu autor, que é: “a vida é curta e a arte é longa”. No meu caso particular, a vida 

era abundante e estava de portas abertas para uma experiência artística que, embora não viesse 

através dos meios convencionais ou institucionais, surgia nas brincadeiras de fantasiar entre 

meus primos, meu irmão e eu. Subíamos numa árvore e éramos a “família macaco”; marcá-

vamos o chão com pedras e éramos reis medievais com castelos e exércitos; desenhávamos 

criaturas estranhas e as manifestávamos nos nossos corpos. Muitas vezes, ainda, a fantasia 



12 

 

surgia entre mim e eu mesmo na descoberta das terras-firmes que apareciam em meio ao mar 

de Minas – onde tanto a arte quanto a vida poderiam ser longas, muito longas. 

Cresci um pouco mais. A essa altura eu já havia tentado fazer parte de uma turma de 

Teatro muitas vezes. Aos nove, aos doze, aos quatorze anos de idade. Foram todas tentativas 

que nunca me deixavam confortável. Eu tentava conquistar o amor dele, quem sabe dominá-lo 

e submetê-lo com a esperança de tê-lo todo para mim, mas o Teatro me comunicava que não, 

que ele não se entregaria dessa maneira. Ao longo de todos esses processos, culpei a minha 

teimosia pela vontade de continuar tentando uma vez mais fazer parte de um coletivo teatral, e 

dar uma chance a algo que eu sabia que poderia gostar – e, nessa vereda, ir transformando e 

sendo transformado pelo palco e pelas gentes.  

No meio do caminho, no ano de 2011, tive a sorte de ser bolsista no Colégio Marista 

de Patos de Minas, um dos mais tradicionais da cidade. A escola era grande instigadora da 

experimentação artística dos seus alunos, ainda que houvesse sempre uma contrapartida reli-

giosa – já que se tratava de uma instituição católica. Desde que consigo me lembrar, as folhas 

dos meus cadernos eram espaço livre para os primeiros rabiscos de poesia. Escrevi um pouco 

sobre isso, aliás, em um trabalho avaliativo da Graduação em Teatro no último ano: 

[...] eu, na altura dos meus dezesseis anos (ou da baixeza, porque sempre fui 

baixinho), já rabiscava fragmentos de poesia e teatro no canto dos cadernos e 

na margem das folhas. já tinha menos autocensura e me deixava ir escreven-

do o que viesse à cabeça, geralmente como resposta a algum incômodo ino-

minável percebido por mim e que precisava ganhar forma senão se acumula-

va na pilha de sapos engolidos. [...] tudo virava rabisco na margem das fo-

lhas. cada um desses escritos carregava um pedaço de dor e de esperança. [...] 

não tenho coragem de revirar hoje um caderno antigo à procura dos poemas 

de um Matheus que foi. talvez seja o medo de encontrar muito do Matheus 

que ainda é, que está sendo, e do Matheus que ainda será [...] (CRUZ, 2022, 

pp. 1-4, monografia da disciplina Fazer arte com tristeza).  

Foi exatamente num evento promovido por aquele colégio que eu, mal tendo comple-

tado doze anos de idade, recebi o papelzinho contendo “Mateus-sem-agá” das mãos da velha 

professora para pendurá-lo no quadro que hoje observo da cadeira do meu quarto.  

Dentro dos muros da escola, pude fazer teatro sem grande instrução ou acompanha-

mento formal, mas sem censuras. Intuindo junto com os meus colegas, tive passe livre para 

transformar vários eventos públicos em acontecimentos teatrais. Pude ser dramaturgo, ator, 

sonoplasta e diretor. Pude sorrir e chorar. 

Bem perto de mim, havia um grupo de amigos que não apenas compactuavam com as 

minhas megalomanias, mas inflamavam elas todas, davam vigor àquilo que surgia entre nós. 

Reunidos na casa de um dos nossos, os fins de semana eram de conversa e criação. Durante os 



13 

 

anos da escola adaptamos juntos O primo Basílio, do Eça de Queiroz, para um curta-

metragem; compusemos paródias e pastiches; escrevemos e encenamos uma versão brasileira 

da famosa história de Robert L. Stevenson, O Médico e o Monstro; organizamos um ato per-

formativo durante o intervalo, no dia das comemorações da Proclamação da República. 

Trago uma imagem breve desse último acontecimento; simulo a rubrica de um texto 

de teatro para você. 

 

Novembro de dois mil e dezessete. Manhã nublada. Pátio aberto de uma escola. Num dos seus 

cantos, uma série de degraus que dão para um pavimento pouco mais alto que o chão. No pa-

vimento, três mastros fincados; em cima deles, três bandeiras hasteadas. Na outra ponta do pá-

tio, um canteiro de grama a mais ou menos um metro acima do piso. Venta frio.  

O pátio está cheio de jovens que aparentam estar entre seus doze e dezoito anos de idade. Ao 

lado dos mastros do pavimento, JULIA, NICKOLE e MATHEUS; sobre o canteiro de grama, LUIZA 

e MARYANA. Ao redor, uma música: O Guarani, de Carlos Gomes, tocada ao vivo pela banda 

marcial da Polícia Militar de Minas Gerais – que, no dia anterior, aceitou sem nenhuma reser-

va o pedido de MATHEUS para que tocassem exatamente esse tema musical. 
Fim da música. MATHEUS pega um caderninho do bolso e, lendo dele, começa a citar dados es-

tatísticos sem contexto sobre o histórico democrático do Brasil. Enquanto lê, ele toma consci-

ência de que a história política brasileira foi inteiramente marcada por golpes de Estado e re-

gimes sem representação popular. NICKOLE e JULIA comentam o que MATHEUS lê, relembran-

do especialmente os vinte e um anos de Ditadura Militar. LUIZA e MARYANA, de cima do can-

teiro de grama, interrompem os três para declamarem alternadamente os versos do Manifesto 

Antropófago, de Oswald de Andrade. As duas se calam. Os cinco descem silenciosamente dos 

seus lugares e se juntam ao público que inunda o pátio. Nenhum aplauso. Fim do ato. 

 

* 

 

Durante o último ano de Ensino Médio me permiti ceder uma vez mais ao impulso de 

fazer parte de uma escola de teatro. Foi o ingresso definitivo. Entrei para o Grupo Primeiro 

Ato, até hoje coordenado e dirigido pelo sorridente Marcos Nepomuceno. Ao fim daquele ano 

participei de um dos trabalhos cênicos que mais me encheram de orgulho, A princesa diva 

adivinha – um espetáculo criado para palcos convencionais, mas que ficava ainda mais sabo-

roso feito numa praça pública ou no meio da rua. Estivemos juntos com Diva em vários espa-

ços culturais de Patos e, nos meses que se seguiram, viajamos com a peça em comboio para 

dois festivais estaduais. 

Naquele grupo amador eu experimentei um pouco da força coletiva que mobiliza os 

aventureiros da cena; percebi que não queria ser uma estrela solitária, mas parte de uma cons-

telação fortalecida pelo convívio. Foi lá também que eu conheci as pessoas mais influentes 

nos rascunhos da trajetória rumo a me tornar pessoa de teatro. Cada uma delas me abraçou 

nessa que foi a primeira vez em que pude me sentir verdadeiramente feliz no Teatro – eu por 



14 

 

inteiro, com os meus cacos e as minhas formas de agir e falar, feliz por ser assim. Trago gra-

vado nos olhos, especialmente, os gestos de amor de Maryana Cimetta, Clara Kairós e Arthur 

Alves. 

O que se seguiu nesse verão de 2017 foi bastante transformador. No calor da estação, 

fui premiado Melhor Ator entre os alunos-artistas do meu coletivo e fiz minha inscrição no 

vestibular de Habilidades Específicas da Graduação em Teatro da UFMG. Sentia que estava 

crescendo e afinando meus contornos. Corria por dentro de mim uma ânsia de ir embora para 

longe e viver o luto na despedida da minha cidade; queria um adeus pesado e longo. Desejava 

começar tudo de novo, agradecido pelo que Patos havia construído comigo, mas incapaz de 

dar conta dos limites estreitos que eram dados a quem recusasse sua “receita cultural”2.  

Nesse movimento de partida, precipitada ou arrogantemente, eu ficava projetando so-

bre mim a imagem de um monte de personagens literários que admirava. Tudo começou 

quando eu li Uma Aprendizagem ou O Livro dos Prazeres (Rio de Janeiro: Rocco, 1998), da 

Clarice Lispector, e a protagonista Lóri fez com que eu me confrontasse com o valor e a fragi-

lidade dos meus desejos mais íntimos. Depois, Patti Smith beliscou os meus sonhos adorme-

cidos de artista com sua autobiografia, o livro Só garotos (São Paulo: Cia. das Letras, 2010). 

Para coroar as fantasias, caiu no meu colo a figura do menino Stephen Dedalus, perso-

nagem do livro Retrato do artista quando jovem (Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2017) es-

crito por um autor irlandês que viveu na primeira metade do século XX, James Joyce. Stephen 

se tornaria bem rapidamente algo como um herói particular, e eu juntaria meus esforços para 

ser igualzinho a ele dali em diante. 

Uma palavrinha sobre nós dois, o Stephen e eu: 

Eu conheci parte da obra de Joyce nos meses que separaram o fim do Ensino Médio e 

o ingresso na Universidade. Nesse tempinho, experimentei ler coisas que eu sempre havia 

desejado muito. Eu já tinha, naquela época, bastante admiração por escritoras e escritores que 

tentaram mudar as regras do jogo dos textos narrativos, transgredindo as leis da suposta boa 

escrita. Joyce era um daqueles para quem a literatura podia ser um exercício de experimenta-

ção criativa plena, uma aventura de invenção do mundo e de si mesmo. 

No seu primeiro romance, o tal Retrato do artista, Joyce narra com linhas tortas a vida 

do menino Stephen desde as suas primeiras horas de vida até as experiências da sua maiorida-

de. Quando pude conhecer o livro, enxerguei tanto de mim nessa personagem que muitas ve-

zes foi insuportável continuar a leitura – tamanho o medo de me confrontar com um espelho. 

 
2 Piscadinha para Triste, louca ou má, canção du musicista brasileire Ju Strassacapa interpretada pela banda 

Francisco, el Hombre. 



15 

 

Ao fim das páginas, aquele menino que havia passado toda a sua juventude tentando resistir 

às imposições religiosas e comportamentais de sua terra natal, conseguia enfim dar voz e cor-

po aos seus quereres mais íntimos.  

Numa última conversa com seu amigo, Stephen disse: “Não servirei àquilo em que não 

acredito mais, chame-se isso o meu lar, a minha pátria, ou a minha igreja: e vou tentar expri-

mir-me por algum modo de vida ou de arte tão livremente quanto possa [...]” (JOYCE, 2017, 

p. 247). 

Pois eu, que acabava de completar dezoito anos, desejava um rompimento total com a 

tradição da minha terra natal. Queria fundar um outro lar, um novo aconchego que me permi-

tisse ser quem eu era sem as repreensões que eu bem conhecia. Desejava particularmente duas 

coisas: estar a vida inteira sobre um palco e poder amar sem conta. 

Entre os sinais de desgarramento e após uma longa espera, mesmo desaprovado pela 

família, sou aprovado no processo seletivo da UFMG. Ouvia protestos de todos os lados: 

 

O antigo professor: Cê não vai se arrepender disso? 

A antiga professora: O Brasil acaba de perder um cientista... 

A velha tia: Mas você não sabe nem cantar! Imagina fazer teatro! 

 

No dia vinte e cinco de julho de 2018 eu escrevi uns versos no meu caderno de cria-

ções. Eles eram assim: “sou filho eterno desse sulco eterno / cicatriz aberta que me suga as 

dores / os prazeres / desse imperioso peito materno / dessa corrente verde que me mostra o 

céu / o inferno [...] que apaga o fogo que diz ter criado / com seus lagos de sonhos / e patos”. 

Parti com o ônibus da plataforma de Patos uma semana depois. Estava crescido e pude 

me tornar um estrangeiro: morando numa nova cidade, abrigado por tios e primos. Com os 

dois pés sobre o chão (e com as duas mãos tremendo), tinha me tornado o primeiro da família 

a ingressar numa Universidade pública. 

 

* 

 

Belo Horizonte se apresentou como uma grande promessa. Nessa cidade de aviões e 

pixo, onde uma mesma rua corre entre os cheiros de um shopping-center e de calçadas urina-

das, pude usar meias coloridas, cantar sob os viadutos e aprofundar as cicatrizes que, entre a 

solidão e a comunhão, foram se abrindo e fechando. Nas novidades trazidas pela vivência em 

uma família diferente, fui conhecendo minha tia em seu acolhimento sensível, meu tio na cor-



16 

 

da-bamba sobre a seriedade e a galhofa e meus primos – que iam crescendo e se transforman-

do comigo. 

Ingênuo na disposição por abdicar de todo o passado e viver no Teatro, não resisti à 

vontade de trazer pequenas lembranças de Patos comigo. Eu, Matheus-com-agá, ainda carre-

gava nas malas o Mateus-sem-agá que, imperativo, proclamava: “Entrai pela porta estreita”. 

 Entretanto, a porta que me recebeu na entrada do Campus da Universidade Federal de 

Minas Gerais era de uma largura assustadora. Dava para ver, a partir dela, o início da avenida 

que levava até a praça central com forma de ferradura. Subi as escadas; tirei uma três-por-

quatro; imprimiram minha carteirinha. Com as minhas mãos no comprovante de matrícula, 

pude ler a inscrição no alto da página, lema da universidade que acabava de me receber: Inci-

pit vita nova. “Começa uma nova vida”.  

 

* 

 

Tateando os territórios da UFMG, fui apresentado a práticas de arte e vida que pouco-

a-pouco ampliaram meus horizontes. Conheci amigos e me fiz conhecido por eles. Matheus 

Gepeto desbravou comigo alguns dos horizontes da politização; Mateus Viana me convidou 

para os becos nebulosos da performance; Jaciara Marschner mostrou para mim outros teatros 

entre a música e a terra; Júlia Jota me ensinou a enxergar a corporalidade da luz e da sombra. 

Imerso na euforia dourada do primeiro ano de curso, optei pela Licenciatura com mui-

ta hesitação. Explico: a docência sempre revelou um universo de atração e desejo desde que 

consigo me lembrar. No contexto acadêmico, porém, eu temia que a Licenciatura escamoteas-

se os desejos antigos que eu tinha para com o Teatro, como se este se resumisse às quatro pa-

redes do edifício teatral. Medo de largar mão de um dos meus grandes desejos e seguir por um 

caminho que poderia me garantir estabilidade e trabalho na tal “vida nova”.  

Aprendi rápido, porém, que as coisas são muito mais complexas do que parecem – e 

que a docência pode ser um campo de criação tão intenso quanto os teatros de grupo. Desco-

brir que o Teatro é um conteúdo muito mais vasto do que as embalagens em que tentamos 

fechá-lo foi, aliás, das descobertas mais deliciosas da Graduação. 

Ao fim do primeiro semestre letivo, saindo do estado de anestesia do eu-calouro, tenho 

a lembrança de escrever num pedacinho de papel: “reinventar-se / redescobrir-se”. Habitar o 

Teatro passou a significar, daquele momento em diante, estar constantemente redescobrindo 

qual sal cobre a minha pele (GONZAGUINHA, 1980) e dar novos destinos desejantes a ele. 



17 

 

Deixei o papelzinho “reinventar-se / redescobrir-se” colado junto ao versículo, já com novos 

sentidos. “Entrai pela porta estreita”. 

Respiro fundo. Gonzaguinha volta agora aos meus ouvidos para lembrar de que “amor 

se fazer é tão prazer que é como fosse dor”. Fui aprendendo que desejar ser quem se é tem os 

seus apertos e as suas magias. Como a imensidão dos mares de Minas. 

Espero que você ainda esteja comigo. Vamos junto para o mar aberto? 

    

2 UM MERGULHO AUTOFICCIONAL: biografias de si, com o outro, no mundo 

 

2.1 Com quantos paus se faz uma canoa: tateando uma existência universitária 

 

A cidade, o campus e as pessoas: dançava com todos eles e, nesse tango, deixava pe-

daços meus e levava pedaços seus. Havia inquietações, dores e alívios. Sobretudo, caminhava 

mais consciente das minhas potências enquanto futuro acadêmico de Teatro, mas também 

enquanto artista do tornar-se.  

A Universidade germina no quadro histórico em que se situa – e, mesmo que ainda se-

ja um lugar para experimentações e rupturas, acaba perpetuando alguns jogos de poder do 

nosso capitalismo tropical. Nas suas práticas, esse espaço não é tão aberto quanto poderia ser 

(ou deveria ser?), e há quem fique de fora. Há quem fique de fora mesmo estando dentro, seja 

por falta de grana para o ônibus ou para o almoço, seja por sua cor, cultura ou por sua maneira 

de ser no mundo. Há na Universidade, sobretudo, algumas gramas que não podem ser pisadas.  

Por entre as cercas desse território, tentei fazer o que pude para me esgueirar e encon-

trar formas de pisar a grama. Tudo era estímulo e possibilidade. 

Nos primeiros anos, fiquei apaixonado pela Estética do Oprimido (2008) de Augusto 

Boal3 em discussões guiadas pela professora Rita Gusmão e, mais tarde, pelo professor Fer-

nando Limoeiro nas trocas dentro do Programa Polos de Extensão. Noutra via, fui conhecer as 

leis da atuação cênica de Konstantin Stanislávski4 junto ao professor Luiz Otávio Carvalho e 

aos colegas do Estúdio Fisções.  

 
3 Augusto Boal (1931-2009), foi um teatrólogo, dramaturgo e ativista brasileiro, fundador de um dos grupos 

nacionais de teatro mais importantes do século XX, o Teatro de Arena. Boal desenvolveu o chamado Teatro do 

Oprimido, um sistema de concepções teatrais pensadas para politizar a prática cênica no Brasil. 
4 Konstantin Stanislávski (1863-1938) foi um diretor, encenador e pedagogo russo, conhecido por ter criado, no 

âmbito das artes da cena, o método de estudo da análise-ativa e a poética de atuação das ações físicas. 



18 

 

Pude habitar a improvisação teatral e o universo de Keith Johnstone5 por quase dois 

anos com o intermédio das professoras Mariana Lima Muniz e Theresa Robbins Dudeck6. 

Fortaleci meu encanto com as práticas de improvisação sobre o palco, nas salas de ensaio ou 

debruçado na mesa, no exercício da escrita. 

A improvisação cênica também me foi apresentada na sua outra face: aquela em que 

pode ser um processo para a criação de personagens pouco agradáveis. Foi com a professora 

Bya Braga que eu aprendi a ver o grotesco por trás das belas formas. 

Em outra estrada, fui descobrir o teatro político de Bertolt Brecht7. Partindo das dicas 

dadas pelos professores Gustavo Moreira e Antônio Hildebrando, acabei me interessando 

muito pelas suas proposições revolucionárias para a cena. Através de Brecht, questionei pela 

primeira vez a forma como um texto teatral supostamente deve ser escrito e, junto disso, as 

funções do próprio Teatro e de quem o habita. Esse questionamento perdura. 

 Paralelamente a tudo o que acontecia dentro e fora das salas-de-espelho, construí um 

puxadinho na Faculdade de Letras onde passei a visitar disciplinas de literatura, filologia e 

linguística. Andei por algumas vielas dos cursos de Psicologia e Filosofia; dei um alô na Pós-

Graduação em Artes e no Departamento de Ciências Econômicas. Experimentei os vários 

sabores do ensino, da pesquisa e da extensão. 

Reconheço hoje as incoerências entre esses interesses todos. Entendo que é possível 

que você, que está lendo, julgue a experiência dos meus primeiros anos na Graduação como a 

de alguém que não soube escolher um caminho. Não o culpo. Um professor, inclusive, depois 

de estranhar a forma como eu falava dos vários Teatros que me causavam curiosidade, disse: 

O professor: Ok, Matheus, mas qual é a sua? 

Nesse contexto, porém, eu encarnava o avesso. Tinha o desejo pela multiplicidade ra-

dical das trajetórias incoerentes. Seria na companhia dessas contradições, afinal, que trilhei 

meu caminho na direção de ser quem hoje eu sou.  

A Licenciatura ainda não tinha me fisgado. Estava nela cumprindo tabela, imaginando 

garantir outras opções de trabalho ao fim do curso – mas sem muita paixão e bastante confuso 

quanto ao que significava ser professor de Teatro na Educação Básica.  

 
5 Keith Johnstone (1933-2023) foi um professor e teatrólogo inglês interessado em estudar a improvisação teatral 

e a espontaneidade criativa do ator-improvisador. Keith foi o criador do chamado Sistema Impro. 
6 A professora Theresa Dudeck é uma atriz, diretora e pesquisadora canadense especializada no Sistema Impro, 

de Keith Johnstone. Ela esteve em Belo Horizonte durante o segundo semestre de 2019, apoiada por uma bolsa 

Fullbright, oferecendo oficinas e aulas de improvisação para o corpo discente do curso de Teatro da UFMG.  
7 Bertolt Brecht (1898-1956) foi um poeta, dramaturgo e teatrólogo alemão, autor de inúmeras peças de teatro e 

criador do Teatro Épico-Dialético, um método político e pedagógico de compreender o espaço teatral, a escrita 

dramatúrgica e o trabalho dos artistas da cena (sejam eles atores, diretores, cenógrafos, cenotécnicos, músicos...). 



19 

 

No meio dessa confusão, eu ficava em paz com a história que ia escrevendo. 

Com tantas possibilidades de futuro à vista, eis que tudo foi suspenso: os primeiros 

vestígios da pandemia de Covid-19 se fizeram visíveis. Em março de 2020 as portas se fecha-

ram; parti com passagem só de ida para Patos de Minas. Era o tombo de um sonho: tudo si-

lencioso do dia para a noite. 

 

2.2 Buscando guias no céu estrelado: entre pandemias e epifanias 

 

Os anos de pandemia são um borrão na memória. Os tempos todos se confundem; sin-

to ter envelhecido muito, mas tudo parece ter acontecido num piscar de olhos. Durante os seis 

primeiros meses, com as aulas ainda suspensas, eu lia e escrevia aos solavancos. Fluxos de 

inspiração se afundavam rapidamente num ralo em que toda vitalidade ia embora; o Teatro 

estava dormente em mim, um bocado perdido em meio aos redemoinhos. 

Naquela época, eu concluía uma Iniciação Científica orientada pelo professor Wander 

Emediato e a dinâmica da pesquisa me mantinha desperto apesar das perdas.  

Conheci o professor Wander quando dei minha primeira espiada na Faculdade de Le-

tras e fiz, com ele, a disciplina de Análise do Discurso. Em julho de 2019, o professor convi-

dou a turma para compor um grupo de pesquisadores para um dossiê que analisasse discursos 

ao redor de temáticas controversas no corpo social (tais como a descriminalização das drogas 

e do aborto, as disputas eleitorais, a regulamentação do porte armas, etc.). Fui à reunião do tal 

grupo de levando a proposta de analisar a maneira como arte e cultura eram percebidas e jul-

gadas pela população brasileira.  

Foi assim que, intrometido num outro campo do conhecimento, iniciei meu primeiro 

trabalho de pesquisa na Universidade. Fechado em casa durante os meses de isolamento, a 

prática de ler e analisar os comentários sobre cultura e arte nas redes sociais da Folha de S. 

Paulo era uma das únicas coisas que me mantinham em movimento.  

Mas teatro, que é bom, quase nada. 

Peço emprestado uma expressão da professora Marina Machado para dizer que eu 

“morri um pouco” ao longo dos dois anos de pandemia. Fiquei mais calvo, mais míope e arre-

dio. Entrei em crises com minha trajetória no Curso, com as aulas remotas, com a pouca iden-

tificação que eu tinha com Patos a essa altura. 

Apesar disso, via que algumas faíscas novas surgiam no lugar das que se apagavam. 

Em meados de maio de 2020 recebi um e-mail da secretaria do Teatro Universitário da 

UFMG (T.U.), o curso técnico em Teatro oferecido pela Universidade que compartilha suas 



20 

 

instalações com as Graduações em Teatro e em Dança. A mensagem sondava a possibilidade 

de eu escrever um texto para o recém-nascido blog “Mistura: teatro, produção e memória”. Eu 

pensava que, por ainda estar no comecinho da minha formação em Teatro – interrompida, 

aliás, pelo isolamento –, não existia nada de relevante ou inspirador para falar. Ia responder ao 

convite dizendo que não iria escrever texto nenhum.  

Enquanto eu estudava as formas de dar a resposta negativa, tentei deixar as preocupa-

ções de lado e fui ler algumas páginas do livro que ocupava as minhas noites: A Gaia Ciência 

(São Paulo: Cia. das Letras, 2012), do filósofo Nietzsche8. Exatamente naquela noite, cruzei 

com um capítulo de nome “Nossa derradeira gratidão para com a arte”. Em pouco menos de 

uma página, o filósofo de certo modo me confrontava com outro convite (o segundo que eu 

recebia naquele dia): 

Como fenômeno estético a existência ainda nos é suportável, e por meio da 

arte nos são dados olhos e mãos e, sobretudo, boa consciência, para poder fa-

zer de nós mesmos um tal fenômeno. [...] [N]ada nos faz tanto bem quanto o 

chapéu do bobo: necessitamos dele diante de nós mesmos – necessitamos de 

toda arte exuberante, flutuante, dançante, zombeteira, infantil e venturosa, pa-

ra não perdermos a liberdade de pairarmos acima das coisas. (NIETZSCHE, 

2012, p. 124). 

 

Ler esse trechinho fez minha noite. Pulei da cama, busquei um marca-texto e um lápis, 

rabisquei a página toda. A ideia de encontrar, numa atitude imaginativa e brincante, a liberda-

de para observar quem somos e em que mundo vivemos para transformarmos esse mundo e a 

nós mesmos, mobilizou a energia vital que ainda sobrava no fundo do tacho. Então havia algo 

que eu pudesse dizer: alguma coisa se pôs em movimento dentro de mim.  

Na manhã seguinte, aceitei o convite para escrever o texto no blog. 

O secretário: Sobre o texto, vc chegou a pensar algum norte ou temática? 

O autor: eu pensei em bastante coisa desde ontem. nada exatamente sólido. mas quem 

sabe alguma coisa sobre o teatro como metafísica, sabe? como ritual estético, algo quase 

religioso e como eu me relaciono com isso.  

 

O tal texto, publicado em fins de junho, marcou a primeira vez em que a minha autora-

lidade foi posta no mundo para fora das paredes da Escola de Belas Artes. Nele, eu propunha 

a ideia de que, a partir das experiências do último século nos campos da antropologia, da psi-

cologia e das artes, a humanidade havia se deparado mais radicalmente com a figura do Outro. 

 
8 Friedrich Nietzsche (1844-1900) foi um filósofo alemão que confrontou de forma crítica algumas tradições do 

pensamento ocidental – como a filosofia de Sócrates, a moral judaico-cristã e o cientificismo europeu.  



21 

 

Naquele pequeno escrito, propus que esse contato com o outro poderia ser fértil e forte 

– especialmente para os artistas da cena. A partir daí, poderiam surgir tentativas de descobrir 

modos de existência e criação que rompessem com o grau de isolamento e individualismo que 

o capitalismo tardio nos tem relegado. 

Havia algo de irresistível na ideia de que “um chapéu de bobo” poderia nos ajudar a 

transformar nosso modo de olhar para o outro e, por extensão, para nós mesmos. Nos meses 

que se seguiram, duas novas aventuras cheias de significado iriam se apresentar em meio à 

vastidão da Graduação para me ajudar a redescobrir a vida e a graça na Licenciatura e na Pes-

quisa em Arte. Acredito que essas duas estradas, combinadas, culminem neste TCC meio des-

conjuntado que você lê. 

Os dois caminhos: a pesquisa em dramaturgia e, especialmente, a prática da escrita 

dramatúrgica e das possibilidades performativas da palavra; e a pesquisa de uma pedagogia 

em teatro afinada com princípios libertadores e democráticos, enraizada nas biografias dos 

estudantes em contato com o mundo, com o outro e com a cultura compartilhada. 

As professoras Elen de Medeiros e Marina Machado semearam e regaram junto a mim 

essas estradas. 

 

* 

 

Meu primeiro contato com a professora Elen foi duplicado. Em um mesmo semestre, 

cursei com ela duas disciplinas que tematizavam a história do pensamento dramatúrgico e a 

escrita dramatúrgica autoral. Após nossas primeiras trocas, eu e Elen nos tornamos parceiros 

de pesquisa: pelos próximos dois anos fui seu orientando em projetos de Iniciação Científica e 

no Núcleo Experimental de Dramaturgia (NED) ao lado de outros colegas queridos – Amora 

Tito, Arthur Barbosa, Felipe Oliveira, Nayara Leite e Pedro Kalil. 

A seriedade com que a professora traça diálogos sobre o universo das ficções no teatro 

fez com que eu entrevisse, aos poucos, o elo entre o rigor e o prazer acadêmicos. Os frutos 

desse nosso contato inicial, desdobrado em dois desde o princípio, não poderiam ser outros 

que não a união natural de teoria e da experimentação, de prática livre e crítica embasada. Foi 

com a professora Elen que eu pude tocar pela primeira vez a ideia de “autoficção” por meio 



22 

 

da obra de Janaina Leite9, artista e pesquisadora brasileira que estudamos no primeiro dos 

nossos processos de pesquisa. 

Naquele momento, a professa Elen e eu líamos, sob lentes teóricas e críticas, o texto 

do trabalho cênico mais recente de Janaina: Stabat Mater (LEITE, 2020). A peça em questão 

é um exercício de escrita que combina mergulhos na trajetória pessoal de Janaina com estudos 

sociológicos e filosóficos. Para isso, ela reúne num mesmo experimento cênico documentos e 

testemunhos reais com sonhos, devaneios e elaborações ficcionais, levando em conta os dados 

do real e os deslocamentos que ele sofre através das imprecisões da memória, das estranhezas 

do delírio e do contato com o mundo.  

Enquanto autora, ela reconhece que está criando uma narrativa a partir de um substrato 

biográfico, e por isso não se limita a contar sua própria história de forma objetiva ou linear. 

Em vez de se delinear sob os códigos da autobiografia tradicional, ela opta por falar de si 

através de uma construção autoficcional.  

 Em leituras posteriores, descobri que a autoficção é uma manifestação literária con-

temporânea que, como o nome já indica, combina elementos tipicamente autobiográficos com 

estruturas e construções ficcionais. O termo apareceu pela primeira vez no prefácio do livro 

Fils, escrito em 1977 pelo escritor francês Serge Doubrovsky (LEJEUNE, 2014). Para o autor, 

um texto autoficcional é aquele em que a matéria é estritamente autobiográfica e a maneira de 

expressá-la é estritamente ficcional (DOUBROVSKY, 2014). 

 Ao inventar esse conceito, o autor francês dava contornos a uma filosofia de escrita 

que poderia ser resumida em uma de suas frases mais instigantes: “Se me rememoro, me in-

vento” (VILAIN, 2014). 

 

* 

 

Conheci a professora Marina Machado em 2019 naquela que é a primeira disciplina da 

Graduação em Teatro direcionada para a Licenciatura, Teorias do Ensino do Teatro. Marina 

me provocava a unir teoria e prática num só acontecimento pedagógico desde o primeiro dia 

que eu a ouvi falar sobre suas visões de infância e pedagogia em Arte. Daquele instante em 

diante, ela me apresentou às várias maneiras de corporificar ideias teóricas para, com isso, 

buscar o que nas nossas práticas existe enquanto poética própria (MACHADO, 2015). 

 
9 Janaina Fontes Leite é uma atriz, performer, dramaturga e pesquisadora brasileira. Vinculada às tendências 

performativas da arte cênica contemporânea, Janaina alia seu trabalho com o Teatro a uma investigação pessoal e 

autobiográfica que une psicanálise, história e sociologia. 



23 

 

Discreta e insistentemente, lá fui eu me aproximando de Marina no terreno do saber 

acadêmico, é verdade, e do contato afetivo também. Suas disciplinas são, aliás, as recordistas 

do meu Histórico Escolar: somam-se nove numa linha que atravessa cinco dos seis anos da 

minha trajetória na Graduação. 

As suas palavras (e silêncios) foram matéria para uma vitalidade nova que eu tentei fa-

zer brotar em meio a desencanto e medo; considero que as tantas coisas que construímos jun-

tos formaram os pilares não apenas para esta monografia, mas para todos os textos que eu 

escrevi desde então. 

Há pistas por todo lado, rastros daquilo que eu estava sendo e de quem eu desejava ser. 

 

* 

 

Quero escrever-te como quem aprende. Fotogra-

fo cada instante, aprofundo as palavras como se 

pintasse, mais do que um objeto, a sua sombra. 

[...] O que estou fazendo ao te escrever? Estou 

tentando fotografar o perfume. 

Clarice Lispector 

 

Durante os últimos meses de ensino remoto, eu tive a experiência de estar mergulhado 

numa disciplina chamada Dramaturgias entre arte e vida que foi ofertada pela professora 

Marina para os estudantes do programa de Pós-Graduação em Artes da Escola de Belas Artes 

da UFMG. Eu, intrometido, resolvi entrar pela porta e viver a experiência como discente entre 

pessoas mais maduras e experientes na pesquisa, na teoria e na prática das artes da cena. 

Em roda de conversa, nós nos propusemos a refletir sobre as pontes existenciais entre 

a arte e a vida, o mundo e nós mesmos, a escrita e a nossa identidade que ela própria revela – 

ou cria, dá asas. A todo tempo, eu ouvia ecoar ao fundo dos nossos debates um dizer de Ilo 

Krugli10, gestado a partir do pensamento da Dra. Nise da Silveira11 e apresentado a mim pela 

professora Marina: “arte é depoimento”.  

 
10 Ilo Krugli (1930-2019) foi um diretor, ator, dramaturgo, cenógrafo, figurinista e professor argentino radicado 

no Brasil. Suas ideias sobre teatro e infância influenciaram uma gama de artistas e pesquisadores da cena. 
11 Nise da Silveira (1905-1999) foi uma psiquiatra brasileira. Fundadora da Terapia Ocupacional, Nise é reco-

nhecida em todo o mundo por suas contribuições à luta antimanicomial e ao papel central da arte na expressão de 

pessoas neuroatípicas. 



24 

 

 As “dramaturgias entre arte e vida” foram um convite ao pensamento e à elaboração 

de uma escrita teatral para além da tradição dramática, ou seja, sem que se faça necessário um 

texto dramatúrgico escrito previamente, com personagens psicologicamente profundos, que 

dialogam entre si mantendo a ação dramática dinâmica na direção de um conflito, de um clí-

max e, ao final, na explosão de um desfecho marcado pela catarse emocional. É o chamado 

“teatro-bem-feito” (PAVIS, 2008), ou o “drama aristotélico” com sua “dramaturgia fechada” 

(BORNHEIM, 1992), ou ainda o “drama absoluto” (SZONDI, 2011). 

O tal convite à quebra da dramaturgia tradicional também era uma convocação a sair 

do edifício teatral e buscar teatralidades em outros espaços, tempos e relações. Essa outra ma-

neira de se pensar o texto dramatúrgico bebe de fontes diversas das artes e da vida e, por isso, 

traz em si uma mistura híbrida de formas e ideias: desde as Artes Visuais até a performance 

art; da literatura contemporânea ao imaginário do cinema; desde a arte urbana até os disposi-

tivos artísticos contemporâneos atravessados pela vida mesma. 

Imagino que pensar o Teatro para além das convenções espaciais, temporais e lingua-

geiras permite a que nós, professores e professoras de Arte, libertemos nossos estudantes e a 

nós mesmos de hábitos educativos pouco democráticos e inclusivos. Paulo Freire12 bem dizia 

que “formar é muito mais do que puramente treinar o educando no desempenho de destrezas” 

(FREIRE, 2019, p. 16, itálico do autor).  

O ensino de Teatro na Educação Básica, aliás, é feito com não-atores – os estudantes. 

Não será mais agradável e poderoso fazer das aulas de Teatro um espaço de criação autoral e 

biográfica, livre de certos mandamentos que atores de profissão, esses sim, precisam domi-

nar? Em vez de ensinarmos as técnicas para um “teatro-bem-feito”, podemos apostar na aula 

de Arte como espaço para ser e não-ser, inventar-se e descobrir-se.  

Em lugar de ensinarmos um Teatro absoluto, por que não gestamos teatralidades? 

Que tal inventarmos um gesto criativo que não se centre mais em encenações visual-

mente repletas ou no realismo em sentido restrito, mas em atmosferas de jogo que permitam a 

emergência de um teatro que tematize nascimento, vida e morte? 

Em vez de percorrermos a via dos textos dramatúrgicos fechados, podemos nos lançar 

à aventura de tentar “fotografar o perfume”. Podemos ir pela “porta estreita”. 

 Ao pensarmos em praticar modos não-representacionais de escrita teatral, talvez seja 

interessante passarmos pela ideia de roteiro de improviso desenvolvida por Marina (MA-

 
12 Paulo Freire (1921-1997), foi um educador, filósofo e ativista político brasileiro, conhecido como Patrono da 

Educação Brasileira. Suas ideais para uma educação emancipada, que se abra para a autonomia dos estudantes e 

para a esperança de transformação social através da transformação das pessoas. 



25 

 

CHADO 2014; 2018a). Para a pedagoga, um roteiro de improviso seria como um texto dra-

matúrgico aberto, formado não por cenas e personagens cristalizadas, mas por “esboços de 

cenas e cenários, contextos e situações” (MACHADO, 2018a, p. 125). Seria um convite à 

imaginação na direção de uma prática poética que não se encerra no texto mesmo, em seus 

apontamentos ou mandos, mas que ressoa naqueles que jogam – seu comando-sem-mando. 

 Porosos e suficientemente delimitados, os roteiros de improviso podem se abrir para 

desvios e rotas desconhecidas e, nesse movimento, podem acolher a vida criativa em seu mo-

vimento – fugindo das linhas retas de começo-meio-fim, tornando-se linhas espiraladas.  

Nessa espiral, consigo ver a possibilidade de construção de uma aula de Teatro exis-

tencial e autoral que não pretenda desenvolver habilidades técnicas ou treinar o estudante da 

Educação Básica em práticas profissionais do artista da cena. 

Foi nesse sentido que a Licenciatura em Teatro me deslumbrou: ao nos propormos a 

abrir um rasgo nas estruturas curriculares que desejam que meninos e meninas de cinco anos 

deem uma pirueta perfeita para a apresentação de Peter Pan – e que, nas suas intencionalida-

des técnicas, acabam angustiando os que não conseguem atingir as proezas esperadas.  

Desejo que outros tantos pequenos-Matheus não precisem chorar na porta da sua esco-

la, pedir que seu pai os leve de volta para casa porque a sua pirueta capenga é motivo de zom-

baria da turma toda. Quero que o palco saia do alto das suas escadas e se agache a altura das 

crianças, jovens e adultos que queiram habitá-lo; que esse palco se espalhe pela sala, e que 

todo mundo se sinta em casa dentro do seu próprio corpo.  

Um desejo idealista, ingênuo até, mas foi esse o sonho que a Licenciatura em Teatro 

me deixou sonhar e me convidou a construir – com papelão e pés descalços. 

Talvez façamos surgir, nesse espaço aberto de teatralidades, um território em que o 

corpo, a voz, os barulhos, os objetos, as linhas e as cores não se separem uns dos outros – mas 

se costurem através de uma linha de ficção, imaginação e criação. Fora das visões de mundo 

que resguardem as Artes Visuais, a Dança, a Música e o Teatro às suas casas individuais, po-

demos habitar as ruas e encruzilhadas que as unem como uma vizinhança. 

Em Patos de Minas, em frente à minha velha casa, existe um terreno enorme e grama-

do com uma caixa d’água de pedra e algumas arvorezinhas. Esse espaço, que é meio pracinha 

pública e meio terreno baldio, não pertence a nenhuma das casas do bairro, mas é o quintal 

compartilhado de pelo menos oito famílias. É uma terra-de-ninguém que, ao mesmo tempo, é 

de todo mundo que quiser passar por ela, pisar no mato, ver a caixa d’água lá debaixo. 

Gosto de imaginar um território fronteiriço que tente unir as chamadas quatro lingua-

gens inclusas no currículo nacional para o ensino de Arte, fazendo brotar delas espacialidades, 



26 

 

corporalidades, musicalidades e teatralidades (MACHADO, 2023b). Numa vizinhança que 

seja pensada para operar assim, a pracinha-terra-de-ninguém se transformaria num espaço de 

livre trânsito e criação – um lugar para habitar e ser quem se é, um espaço-tempo de artistici-

dade (Idem).  

 

2.3 Encontrando um mapa estelar: pistas para uma Pedagogia do Teatro existencial 

 

É que o mundo de fora também tem o seu ‘den-

tro’ [...] O mundo de fora também é íntimo. 

Quem o trata com cerimônia e não o mistura a si 

mesmo não o vive, e é quem realmente o conside-

ra ‘estranho’ e ‘de fora’.  

Clarice Lispector 

 

De volta à Belo Horizonte, já nos inícios de 2022, fui capaz de perceber que um aspec-

to fundamental da minha formação foi se ajeitando nos anos de maior crise pessoal e subjetiva 

– na experiência de isolamento. Os encontros com pessoas e pensamentos que aconteceram 

nesse entretempo, embora frustrados pela distância, foram fundantes das minhas escolhas se-

guintes, quando encontrei um bom lugar para ficar em meio ao mar aberto.  

Não pense o leitor que eu estou elogiando a pandemia, suas dores e solidões. Essas 

descobertas todas, que me trouxeram muita felicidade e alívio, aconteceram exatamente du-

rante esses momentos críticos para o mundo, para mim, para nós... A verdade é que, quando 

menos estava esperando (ou desejando), calhou de a Graduação e eu nos encontrarmos num 

mesmo ponto para, no paradoxo, gestarmos um lar em comum.  

Saído do turbilhão, arrisquei um voo novo um pouco mais senhor dos meus desejos. 

Na brincadeira por encontrar terra-firme, juntaram-se à professora Marina outros dois 

professores para entrever as potencialidades do teatro em sala de aula: Ricardo Figueiredo, 

orientador das primeiras práticas de estágio do curso, e Vinícius Lírio, que esteve comigo nas 

duas últimas. Ambos, com suas particularidades, foram generosos em acolher alguns dos 

meus sonhos e plantá-los comigo num chão mais fértil onde poderia germinar um professor de 

Teatro – quem sabe? 

Toda energia renovada era alimentada pela possibilidade (que nunca tinha me ocorri-

do!) de ser em um só tempo professor, artista e pesquisador. Na verdade, de ser professor-



27 

 

artista-pesquisador (LÍRIO, 2020). Ao longo dos próximos meses, então, tive a oportunidade 

de me imbricar em tudo ao brincar de ser isso tudo. 

As novas ideias que me eram apresentadas pouco-a-pouco, como conchas que o mar 

deixa na praia, iam lentamente se unindo às vivências na Escola Estadual Professor Francisco 

Brant, onde realizei um ano de práticas de estágio com estudantes dos Anos Iniciais, Finais e 

do Ensino Médio, tanto no Ensino Regular quanto na Educação de Jovens e Adultos (EJA) 

durante os meses de abril e novembro de 2022. 

 

* 

 

É abril de 2022. De volta a Belo Horizonte, começo a traçar os últimos capítulos da 

minha Graduação com as Práticas de Estágio III e IV. Se as experiências anteriores em sala de 

aula, nos Estágios I e II, haviam transcorrido durante a dureza do isolamento e do ensino vir-

tual, essa volta derradeira no caminho da Licenciatura seria presencial.  

Enquanto procuro um lugar para ser meu campo de estágio – ou seja, uma escola que 

possa me receber – o professor Vinícius Lírio vai norteando a turma no caminho de uma ob-

servação e de uma prática docente autoral, atenta às pessoas e aos espaços que se desenham 

entre uns e outros. Vinícius é adepto da ideia de que, enquanto professores de Teatro, constru-

ímos poéticas: práticas pedagógicas pensadas com os estudantes de um grupo, turma ou esco-

la específicos, cujo foco central é proporcionar – junto a esses discentes – uma experiência 

estética compartilhada (LÍRIO, 2020).  

Essa forma de enxergar o papel social do professor, como eu já adiantei algumas pági-

nas atrás, trouxe um alívio tremendo para mim, que ainda estava perdido e tonto no processo 

de optar pelo rótulo ora de educador, ora de artista ou de pesquisador. Encarar minhas futuras 

aulas como processos de criação e convites para habitar a arte (e morar na artisticidade) tirou 

um tremendo peso dos meus ombros, ao mesmo tempo em que me colocou engajado na luta 

política e pedagógica por uma aula de Teatro que, justamente, abrisse portas e janelas para 

essa experiência estética compartilhada. 

Em 2021, quando fui monitor da professora Marina na disciplina em que nos conhe-

cemos dois anos antes, Teorias do Ensino do Teatro, pude afirmar para a turma que essa visão 

filosófica (e artística!) das infâncias era “uma visão justa de infância”. No dia cinco de março 

de 2022, às 17h29min, anotei o seguinte no meu diário de bordo: “Andando na rua, pensei: 

‘Por uma visão justa de infância [e de tudo mais]’”.  

Com aquelas ideias no bolso, bati à porta do meu campo de estágio. 



28 

 

Enquanto estagiários, muitas vezes somos recebidos por professores (nossos supervi-

sores) e coordenadores que possuem formações e valores um bocado distante dos nossos; pro-

fissionais que enfocam lousas cheias de conteúdo; separam prática e teoria; afastam o corpo e 

a percepção sensorial da experiência intelectual. Por outro lado, testemunhamos os esforços 

de uma pessoa à frente de salas lotadas, num furor de corporalidades muito difícil de ser aco-

lhido e direcionado para a prática criativa. O professor Vinícius, por isso, nos convida a pen-

sar maneiras de experimentar nossa autoralidade enquanto professor-artista-pesquisador num 

diálogo com um território já marcado por práticas e visões específicas, como é o caso dos 

campos de estágio. 

No meu caso, a escola que escolheu me receber já era atravessada por juízos social-

mente construídos que eu já conhecia bem.  

Marcada por uma má fama no bairro, constantemente cercada por viaturas policiais e 

por pessoas em situação de rua, a Escola Estadual Professor Francisco Brant abriu seus por-

tões para mais um dia letivo. No dia nove de maio, às 20h03min, eu entrei pela primeira vez 

pelos tais portões e andei até uma mesinha, bem no meio de um pátio central. Entre as paredes 

de tijolinhos e um vento bastante gelado que corria pelos corredores dos dois andares do pré-

dio, eu fiquei assim sentado por cerca de duas horas. Anotei algumas coisas naquele dia no 

meu diário de bordo: 

É meu primeiro dia no Campo de Estágio. Cheguei pouco antes da hora do 

recreio. Os corredores estão vazios, há pouco movimento, das salas saem al-

guns poucos murmúrios, o frio sopra nas cabeças. Bárbara, a atual superviso-

ra [do turno da noite], mediou toda a minha chegada; apresentou-me à Vice-

Diretora, Júnia, que apertou minha mão e desejou boas-vindas. [...] Dois alu-

nos atravessam o corredor, discutem sobre métodos de agasalhamento, entre 

risos e cuidados. [...] Outra, que havia ido ao banheiro, encontra uma menina 

deitada [num banquinho], dá-lhe um beijinho na testa. [...] Bárbara me encon-

tra ao virar o corredor: “você quer merenda, Matheus?”. Dispenso, agradeci-

do – não fui ignorado. [...] Bárbara vai até uma aluna e conversa brevemente 

com ela a respeito da hora em que ela irá embora hoje – o papo é horizontal, 

leve [...] Quase em cima de mim, vieram três estudantes em bloquinho. A do 

meio funga o nariz. Outra, que está na ponta, diz que vai buscar gelo e que é 

para a do meio ir ao banheiro lavar seu rosto. Nada mais é dito. Dois meninos 

vêm à porta do banheiro e discutem algo, baixinho, apontando para dentro do 

sanitário. Tudo é moderadamente silencioso. De dentro do banheiro, sai uma 

menina que diz: “imagina se quebrou!”. Um chega e diz: “vim ver se a Ma-

ria13 está bem”. [...] Na porta do banheiro, ajuntam-se oito pessoas pergun-

tando sobre “a Maria”, discutindo sobre uma bola que bateu no seu rosto e 

que possivelmente quebrou os seus óculos. [...] Vão ver “Maria”, tranquili-

zam a colega, minimizam seu inchaço, brincam, riem juntos. Parece uma co-

munidade constituída, uma rede de suporte e sobrevivência [...]. (Diário de 

bordo do autor, 2022). 

 
13 Os nomes de todos os estudantes apresentados aqui são pseudônimos, invenções para preservar suas identida-

des e os seus relatos. 



29 

 

O primeiro toque que eu recebi do Brant veio através dessas sucessivas demonstrações 

de carinho e cuidado. Comento sobre isso brevemente naquela mesma passagem do Diário de 

bordo: “[...] A primeira lente que me foi dada para observar e perceber esta escola veio há 3-4 

anos: é uma escola barra pesada numa região meio perdida. É isso que vim ver, é isso que 

espero – e que ainda estou esperando” (Ibid.).  

A experiência de estágio começou neste dia relatado e foi até novembro. No primeiro 

semestre, visitei as turmas dos Anos Finais do Ensino Fundamental (6º, 7º, 8º e 9º anos); no 

último, estive em contato com turmas do Ensino Médio. Durante os primeiros meses, eu ape-

nas observava as aulas de Arte dadas pela professora Carmen Ribeiro e anotava, fervorosa-

mente, aquilo que transcorria entre estudantes, professores, espaços, vozes e silêncios. Passa-

va tempo nos pátios, andando pelos corredores, ouvindo conversas pela metade; conversava 

com a equipe pedagógica e com os funcionários da limpeza. Volta e meia me perguntavam 

quem eu era e o que eu fazia. 

 

Pedro, estudante do 1º ano-EJA: Que bom que você é estagiário de Artes, que aí cê po-

de pedir pra professora dar umas mandalas pra gente colorir! 

Miguel, estudante do 1º ano-EJA: Você que vai dar visto no caderno? Ou a professora? 

Léo, estudante do 8º ano: Eu nunca entendi isso de estagiário. O quê que é isso? 

Rodrigo, estudante do 1º ano: Professor, como é estar nesse hospício? 

Ana, estudante do 2º ano: Você é o estagiário de Artes? Boa sorte! 

 

Carmen, a professora que me supervisionava, é formada em Licenciatura em Artes 

Plásticas pela Escola Guignard, de Belo Horizonte. Suas aulas seguiam a toada da sua forma-

ção: eram centradas nas Artes Visuais, especificamente na pintura, na escultura e no desenho. 

Ela caminhava com facilidade e ânimo por essas vertentes, mas confessava para mim que não 

sentia a mesma paixão pelas demais manifestações artísticas (obrigatórias no currículo), como 

o Teatro e a Dança.  

Carmen foi extremamente acolhedora comigo desde o primeiro instante que nos co-

nhecemos, e fazia questão de me apresentar em todas as turmas como “nosso futuro prof”. 

Após me chamar para a frente e me fazer conhecido pelos alunos dessa forma, ela sempre 

repetia um roteiro de falas mais ou menos assim: 

 

A professora: Nosso futuro prof faz Teatro, não é, Matheus?! E isso é bom para vocês 

saberem que Arte não é só desenho e pintura, tem mais coisa além disso! 

 



30 

 

Eu, então, costumava repetir meu nome, meu curso de Graduação e o que eu estava fa-

zendo ali. Havia na minha boca uma fala sempre pronta para explicar minha função naquela 

sala e tentar não afastar os alunos da minha presença. Eu dizia: 

 
O estagiário: Eu não sou nenhum espião da Cacilda [a diretora da Escola] nem da Soraya 

[coordenadora pedagógica]. Vou ficar ali num cantinho anotando e aprendendo com a 

professora e com vocês. 

 

Se seguia daí, quase inevitavelmente, uma sabatina de perguntas e comentários: 

 

Gabriela, estudante do 8º ano: Eu amo teatro! Já fiz muito teatro! 

Léo, estudante do 8º ano: Cisne Negro é um teatro? 

Sandra, estudante do 2º ano-EJA: Uma amiga minha faz teatro! Foi formada no T.U.! 

Helena, estudante do 9º ano: Como é estudar na UFMG? 

  

Um dos diálogos mais curiosos (e reveladores) que eu tive nesses instantes de 

(re)conhecimento aconteceu no dia 10 de junho, quando eu estava entrando pela primeira vez 

na sala 903 – um 9º ano regular. Registrei o diálogo no meu diário da seguinte maneira: 

 

Aluna A.: Eu odeio Teatro! Eu tenho vergonha. 

A professora: Ah! Ela se expressou mal. Ela quer dizer que não gosta de atuar. 

O estagiário: Ah, mas Teatro é muito mais do que só atuação. 

Aluna A. [confusa e surpresa]: Ah é?! 

 

Achei o diálogo revelador porque, na dúvida genuína da estudante, havia algo muito 

sintomático que revelava a maneira como se dava a relação entre o Teatro e os imaginários 

vivos naquela escola – pelo menos, naquela menina. A surpresa da aluna ao saber que existem 

outras coisas na arte teatral para além do trabalho de atores e atrizes dava pistas sobre a visão 

de Arte e Teatro expressada e vivenciada por ela. Durante os meses estagiando no Brant, pude 

reconhecer outras falas semelhantes a essa espalhadas pelo corpo de estudantes e professores, 

até mesmo pela direção.  

Elaboro um exemplo: 

O plano de ensino das disciplinas de Prática de Estágio em Teatro prevê que o estagiá-

rio realize pelo menos 20h horas/aula de regência em seu campo de estágio. Desde o começo, 

fui conversando com a professora de Arte sobre o melhor momento e jeito de cumprir essa 

cota de aulas a serem dadas. Por várias vezes, Carmen disse que os estudantes iriam adorar 

uma “dinâmica” dada por mim no lugar de uma aula. Outras vezes, ao debater minhas ideias 

para uma regência própria, ela dizia que essa “aula de teatro” iria ser uma boa substituição a 

uma “aula normal”. 



31 

 

Nas primeiras vezes em que eu refleti sobre essa oposição corrente entre uma “aula de 

teatro” e uma “aula normal”, ou sobre “dinâmica” substituindo a palavra “aula”, fiquei muito 

chateado e até bravo: uai, o que eu faço não é aula? eu não estou me formando como profes-

sor? será que as aulas que eu quero propor são tão anormais assim? Me indignava o julgamen-

to que se tinha sobre as ideias que eu professava enquanto educador em formação. Pareciam 

discursos que deslegitimavam a minha própria pessoa.  

Depois de algum tempo, fora do egocentrismo inicial, consegui perceber que isso não 

era um ataque pessoal ou um desafio ao meu profissionalismo. Essas frases não eram sim-

plesmente proferidas por pessoas isoladas, mas por seres-em-situação que vivem em torno de 

imaginários socioculturais específicos. Todas partem de uma relação que alguns professores, 

estudantes e demais agentes da educação (e da sociedade como um todo) têm com a presença 

do ensino de Arte nas escolas. 

Anoto no diário, às 19h30min do dia 20 de maio: “Como a arte e o teatro são vistos 

nesta escola? E na escola regular?”. Eu me perguntava, sobretudo, a respeito das ideias de 

teatralidade que circulavam por aquele espaço – ou seja, sobre a relação dessas pessoas com o 

“híbrido de gesto e palavra” (MACHADO, 2023b, p. 215), suas expectativas, experiências 

anteriores e projeções imaginativas. 

Esse caminho investigativo me encaminhou para uma nova pergunta: para aquele 

agrupamento, o que era uma aula normal? 

Tenho algumas pistas sobre isso, a maioria delas nas falas dos estudantes. 

24 de outubro, 19h13min. 2º EJA. 

Fernanda: Teve alguma coisa importante semana passada, ou foi só copiar 

texto? 

 

20 de junho, 13h18min. 8º ano. 

João: Tem que recortar, colorir e ainda copiar o texto? Puta que pariu! 

 

06 de junho, 20h02min. 9º ano. 

Samuel: Nóis tinha que ter aula de colorir todo o dia, fessora. Todo dia tem 

que ter isso aqui, e tem que ter isso em toda matéria. 

Outras pistas estão nas minhas observações anotadas ao longo dos meses. 

23 de maio, 18h33min. 8º ano. 

Três alunas chegam. Silenciosamente, abrem cadernos, estojos, ganham 

tônus. Uma delas percebe que o texto copiado no quadro é familiar e pergun-

ta se é para copiar. Carmen diz que apenas a outra aluna, que faltou na última 

aula, precisa fazê-lo. Duas das que chegaram, então, saem da sala, aguardan-

do a promessa de um texto para chamarem de seu (ou um visto no caderno). 

 

23 de maio, 19h56min. 9º ano. 



32 

 

Alunos do Ensino Médio vieram na sala pegar vistos. A professora procura, 

em meio à sua pasta catálogo, um texto recortado a ser transcrito no quadro. 

[...] No fim da aula, Carmen caminha comigo para a saída, dizendo: “eu não 

tenho muitos recursos além do quadro”. 

 

27 de maio, 13h01min. 9º ano. 

Há uma imensa preocupação com os vistos e trabalhos feitos, devidos. Coisas 

que “tem que”. 

 

07 de novembro, 09h45min. 1º ano. 

Carmen passa no quadro um panorama geral da distribuição de pontos no 

semestre. 

 

11 de novembro, 07h16min. 2º ano. 

Os meninos contam os pontos que faltam para passar de ano. Elaboram estra-

tégias. 

Muitas vezes, a professora Carmen me confessou uma indignação pessoal com os es-

tudantes que há anos falam que Arte é a mais fácil das disciplinas. Ela se defendia, dizia que 

suas aulas não eram apenas de “desenhar” e “colorir”, mas que havia teoria, leitura e, portan-

to, um grau de dificuldade (afinal, existem questões no ENEM sobre Arte!). Ao mesmo tem-

po, porém, ela falava que quando eram aplicadas as chamadas provas teóricas que testavam os 

estudantes com relação a conceituações e definições do universo da Arte, havia uma generali-

zação de notas baixas.  

Eu fui percebendo também que, antes de toda aula sua que demandasse a cópia de um 

texto a partir do que ela mesma escrevia no quadro, Carmen fazia uma espécie de mea culpa 

para a turma – dizendo que o texto seria curtinho, que não daria muito trabalho. Ela vivia, 

portanto, entre esses dois polos: queria afirmar a importância do seu componente curricular 

frente à comunidade, mas temia que os estudantes reclamassem se a aula tivesse uma guinada 

mais intensa em direção à teoria bruta. 

Esse relato mostra que sim, é possível acomodar a Arte às concepções de educação 

hegemônicas, domesticando sua força criadora em função de um ensino supostamente técnico 

e objetivo. É isso que vem sendo feito em grande parte do panorama educacional brasileiro, 

pelo menos. Há na Arte, porém, possíveis canais de expressividade que podem desafiar essa 

domesticação, e há diversas formas de acolher esses espasmos de liberdade criativa dentro dos 

muros da educação tecnocrática. Uma dessas alternativas é, de vez em quando, oferecer ao 

professor e ao estudante instantes de criação, que ainda que sejam limitados, são um descanso 

para as mãos que copiam textos e para o corpo quieto sobre uma mesma cadeira. 

Imagino que o estudante Pedro, ao me encontrar no corredor e pedir que eu colorisse 

mandalas com sua turma, estivesse exatamente nesse raciocínio. Talvez por isso Samuel, do 

9º ano, tenha gostado tanto da aula em que ele pôde colorir um círculo cromático e entender a 



33 

 

sequência de cores do arco-íris. A própria professora, ao propor essas atividades, talvez esti-

vesse tentando se libertar das imposições repetitivas em favor de uma fissura criativa – ainda 

que dentro de alguns limites, afinal os círculos cromáticos a serem coloridos por Samuel em 

sua carteira já estavam prontos previamente, com seus contornos e espaços vazios. 

Os alunos do Brant, aliás, eram mestres em criar espaços de criação e partilha, nas 

conversas de corredor e narrativas sobre o que acabava de acontecer. Eles me traziam à me-

mória a figura do narrador das chamadas “cenas de rua” que Brecht desenhou no seu texto 

intitulado, exatamente, As cenas de rua14 (BRECHT, 1978). 

23 de maio, 18h33min. 8º ano. 

Aluna A. narra uma cena de rua que envolve venda de drogas no coreto da 

escola. Conta os detalhes, discute se foi ou não foi. Ela diz: “nem na escola a 

gente é muito seguro, né?”. [...] Estão discutindo o fechamento de uma área 

da escola, a tenda. “É ridículo! Na hora do recreio é ridículo! Ah, pelo amor 

de Deus!”. Quero beber água, mas não quero perder nada. (Diário de bordo 

do autor, 2022).  

 Meu relato sobre as experiências de estágio no Brant poderia ocupar mais vinte, trinta 

páginas. Não vou fazer isso com você que está aqui comigo, sei que seu tempo é precioso. 

Vou citar apenas dois acontecimentos – e as impressões gerais que eles causaram em mim. 

O primeiro deles, mais curto, tem a ver com o pensamento que vínhamos construindo 

até agora. É o relato de um jovem estagiário zangado, cheio de ira após sair de uma das tur-

mas que ele acompanhava. A narrativa data do dia 27 de junho de 2022. 

Hoje foi dia de uma prova externa [do Governo do Estado] ser aplicada. 

Carmen me avisou pouco antes de eu tirar da mochila os planos da aula que 

eu havia preparado para hoje. Não havia cópias da avaliação externa para to-

do mundo – apenas uma, para a professora, cujo conteúdo seria ditado em 

voz alta para os alunos. Me prontifiquei em tentar sintetizar os dizeres e 

mandos da questão para os estudantes: anotava no quadro um curto lembrete. 

Isso está absolutamente longe de uma situação “ideal” de educação, seja de 

qual for. Sucateamento puro. [...] Esta escola não funciona como âmbito de 

liberdade, vida e felicidade para ser-quem-se-é. O que pega é: esta escola 

também não funciona como espaço de repetição técnica, qualificação profis-

sional para-o-mercado-de-trabalho ou prelúdio para o ENEM. No seu estágio 

atual, ela não é nem uma coisa nem outra. Passa por cima dos alunos, profes-

sores & funcionários – a retroescavadeira. Soterrados entre restos, eles não 

podem ser felizes nem “ascender de classe”. Entre os caminhos da felicidade 

e do sucesso, não resta nada para os alunos daqui. A marreta neoliberal está 

aqui para isso. (Diário de bordo do autor, 2022, grifos do autor). 

 
14 Para Brecht, a cena de rua é um acontecimento cotidiano significativo que pode se desenrolar em qualquer 

cidade, bairro ou esquina e que é testemunhado por alguém: uma batida de carro, um atropelamento, uma injúria, 

uma intimidação... O testemunho ocular é posteriormente narrado, comentado e descrito por esse observador a 

outros cidadãos – que se aglomeram em volta ou que ficaram sabendo depois – de maneira a formar, com a co-

munidade, um juízo crítico e político sobre aquilo que se transcorreu. 



34 

 

Estava enfurecido. Ouvi, durante toda a vida escolar, que as escolas são tal como são 

porque esse modelo é eficiente. Os sacrifícios impostos à subjetividade e à autonomia seriam 

feitos em nome dessa eficiência. Na minha própria experiência de aluno do Ensino Básico, vi 

essa questão ser posta: não se pode ser feliz, nem ser quem se é, porque esses afetos diminu-

em a objetividade racional de uma escola que deseja formar mão-de-obra trabalhadora e con-

sumidora – e não um corpo discente crítico e político. Claro que há escolas e escolas, e exis-

tem propostas pedagógicas que funcionam como alternativas a esse modelo, que é chamado 

comumente de “tecnocrata”. O que eu percebo, porém, é uma intensificação desse conceito 

reprodutor e técnico do conhecimento nas escolas privadas, em detrimento de um esvaziamen-

to absoluto dos espaços educativos públicos. 

Os alunos da Escola Estadual Professor Francisco Brant não são apenas impedidos de 

se expressarem subjetivamente no coração das aulas e nas avaliações que respondem; eles 

também são privados de uma educação que, embora sufoque subjetividades, supostamente 

garante resultados em seus conhecimentos e em seu padrão de vida.  

Esse contrato que pensa a educação como processo unicamente intelectual e racional 

pode ser revisado. Paulo Freire argumentava a favor de uma educação que traga para seu cen-

tro a emoção, a iniciativa subjetiva e a autonomia dos seres-no-mundo:  

[É] preciso descartar como falsa a separação radical entre seriedade docente e 

afetividade. [...] A atividade docente de que a atividade discente não se sepa-

ra é uma experiência alegre por natureza. É falso também tomar como incon-

ciliáveis seriedade docente e alegria, como se a alegria fosse inimiga da rigo-

rosidade. (FREIRE, 2019, pp. 138-139, itálicos do autor). 

 Assim como Freire e os professores Vinícius Lírio e Marina Machado, acredito que 

seja necessário trazer a memória e o corpo para a espinha dorsal da educação – especialmente 

da pedagogia em Arte, que é o território em que pisamos neste texto. Quando falamos de me-

mória, aliás, falamos de experiência corporal também – de memória como algo construído, 

inventado mesmo por nós a partir da nossa relação com o mundo e, por isso como algo proje-

tado para o futuro. 

Preciso falar de uma última experiência no estágio de 2022 – que, a propósito, vai nos 

ajudar a atravessar o rio e ir para a outra margem, onde espero me encontrar com o futuro 

professor que construo no presente. 

Essa travessia nos leva para o dia 26 de junho de 2022. Neste dia, eu estaria pela pri-

meira vez na frente de uma turma como professor durante 50 minutos. Escrevo no diário: 

“Hoje é o primeiro dia da minha regência. Hoje é sexta-feira, tenho três aulas. Estou animado, 

medroso que só, mas tão confiante com meus projetos...”. Daquelas três aulas que eu preten-



35 

 

dia coordenar, a professora pediu que eu cedesse lugar a uma atividade avaliativa nas duas 

primeiras; a terceira, que transcorreu pela noite, foi a verdadeira estreia. A aula aconteceria 

numa turma de 9º ano da Educação de Jovens e Adultos, a EJA.  

Na turma, quase ninguém, como de costume15. Apenas três pessoas: Samuel, Carlos e 

Cris. Cris, é uma pessoa jovem-adulta de gênero fluido; Carlos é adulto, tem cerca de 40 anos; 

Samuel é o mais novo dos três, tem 17 anos. Ele foi a pessoa que, há algumas semanas, havia 

dito que todas as aulas deveriam ter círculos cromáticos para serem coloridos.  

Esse pedido feito pelo estudante à professora Carmen, aliás, aconteceu num contexto 

bem particular. Vamos voltar um pouco no tempo. 

No dia seis de junho, à noitinha, vinte dias antes da minha primeira experiência de re-

gência, a professora afirmou que a aula que daríamos no próximo horário seria mais divertida 

que as habituais. Ela pegou de dentro do seu armário, na sala dos professores, um pacote com 

CDs velhos; subimos juntos para o segundo andar, no frio que corria pelo pátio aberto. Na 

sala do 9º ano, Samuel, Cris e Jordana – que quase nunca estava presente – nos esperavam; 

ficamos sabendo que Carlos tinha ido embora com suspeitas de estar com Covid.  

Carmen anunciou que a aula seria sobre “As Cores”; distribuiu um CD para cada estu-

dante e orientou que eles apoiassem o disco num papel em branco e desenhassem seu contor-

no. Em seguida, ela pediu que eles traçassem quatro linhas transversais de fora-a-fora do cír-

culo marcado: esse seria o círculo cromático. A professora foi de mesa em mesa, intimamente 

explicando como cada espaço deveria ser colorido seguindo a ordem do arco-íris. Samuel foi 

descobrindo, então, as combinações de tons: “Azul e amarelo dá verde mesmo!”. É aí que ele 

nos disse, então, que “Nóis tinha que ter aula de colorir todo o dia, fessora”.  

Um silêncio tomou conta da sala; no fundo dos ouvidos, só o barulho dos lápis de cor 

colorindo as faixas cromáticas. Jordana, uma jovem com pouco mais de 20 anos, desabafou: 

“Quase bati no meu padrasto. Ele xingou minha mãe. Eu tenho coragem de matar. Cês tem? 

Ah, eu tenho! E eu não tava nem aí...”. A partir de sua fala, Carmen e eu fomos conversando 

com Jordana e com os dois outros alunos sobre violência, justiça e os limites e consequências 

das nossas ações. É um diálogo desprendido, mas levado adiante com seriedade. 

Samuel, então, nos disse baixinho que queria contar um segredo. Ele nos confessou 

que estava em semiliberdade, alojado num centro socioeducativo próximo da escola. Tudo o 

que ele podia fazer era ir para a escola e voltar para casa; passava todo o resto do dia com os 

 
15 As salas de aula noturnas do Brant estiveram sempre esvaziadas ao longo dos meses em que eu estive por lá – 

na maioria das vezes, eu e Carmen tínhamos a companhia de três estudantes apenas. Em alguns momentos, éra-

mos apenas nós dois frente à sala deserta. As únicas exceções eram as turmas de 2º e 3º anos do Ensino Médio, 

bem como aqueles referentes ao curso técnico em Recursos Humanos, oferecido no espaço da escola. 



36 

 

outros meninos do centro correcional. “Eu não gosto de falar disso não”, ele nos contou, “mas 

eu fiz uns B.O. aí”. Foi bonita a forma como Carmen acolheu e conversou com Samuel sobre 

sua condição: “Logo, logo você vai estar em casa de novo, né? Vai ficar tudo bem”. 

Precisava contar a você, que está comigo, esse pequeno instante de conversa olhos-

nos-olhos para que a experiência da minha primeira regência faça sentido. 

Voltamos a ela agora, àquele dia 26 de junho. 

Carlos, Cris e Samuel estavam sentados em suas cadeiras; Jordana tinha faltado. Na-

quela altura, o conteúdo que Carmen ministrava com o 9º ano tinha que ver com mitologias – 

grega, romana e egípcia. A professora fazia um paralelo entre essas histórias de deuses e he-

róis com as formas como cada uma dessas culturas construía templos, esculturas e murais. 

Minha proposta para a turma partiu desse contexto que eu encontrei justamente porque 

uma prática didática inspirada nos chamados projetos de poética, da forma como o professor 

Vinícius Lírio concebe, não poderia ser simplesmente imposta ao coletivo por um educador 

que desconheça as particularidades daquele agrupamento, nem as visões de arte e teatro que 

circulam por aquele espaço. Na proposta relacional das poéticas, pode-se menos ainda pensar 

em uma aula planejada para todo e qualquer grupo sem distinção. 

Na época, eu havia sido recentemente provocado pelo professor Vinícius na direção de 

práticas pedagógicas decoloniais – ou seja, maneiras de ser e pensar que levem em conta ou-

tros modos de existência que não os herdados pela colonização europeia e centrada nas suas 

visões de mundo. Nesse sentido, pareceu possível tentar trazer as discussões sobre mitologias 

de outras nações para o contexto da cidade de Belo Horizonte, para as lendas e construções 

fantásticas que rondam as ruas da capital mineira. Essa vontade apenas foi concretizável por-

que, há alguns meses, os integrantes do Núcleo Experimental de Dramaturgia (NED) e eu, 

orientados pelos professores Elen de Medeiros e Pedro Kalil, pesquisavam os fantasmas urba-

nos de BH e as suas simbologias, ou seja, os fatos socioculturais e históricos que eles desve-

lavam.  

Lá estava eu, então, na frente dos três alunos e da professora Carmen. Nas minhas 

mãos, um envelope com quatro imagens que eu havia encontrado numa busca pela internet:  

1) Uma fotografia de Belo Horizonte no final do século XIX, sobre a qual está escrito 

à mão “Curral Del Rey 1896”; 

2) A imagem de uma senhora de idade apoiada sobre uma enxada, em frente a uma ca-

sa de pau-a-pique; 

3) A imagem desenhada de uma mulher monstruosa, com vestido longo e braços para 

cima, em frente a uma casa de pau-a-pique; 



37 

 

4) Um recorte de jornal do dia 11 de setembro de 2002, onde se lê “Itamar Franco an-

da vendo fantasmas: governador garante que assombrações moram no palácio”. 

 Dou início à aula perguntando: “Quais mitos brasileiros vocês conhecem?”, “Quais 

lendas do estado de Minas Gerais vocês conhecem?”, e “Quais lendas da cidade de Belo Ho-

rizonte vocês conhecem?”. Carlos prontamente responde que conhece a Loira do Bonfim, 

criatura lendária que supostamente habita os arredores do Cemitério do Bonfim. Samuel e 

Cris dizem não conhecer nenhuma lenda ou mito brasileiros, muito menos da sua cidade natal. 

Dou exemplos de criaturas da matriz mitológica brasileira, como o Curupira, a Mula Sem 

Cabeça e o Boi Tatá. 

 Pergunto a eles se, em algum momento, já ouviram falar da história de Maria Papuda, 

uma das figuras mais emblemáticas do folclore urbano da capital. Todos respondem que não a 

conhecem, nunca ouviram falar. Abri o envelope nas minhas mãos e distribuí por entre os 

estudantes as ilustrações e fotografias, numa tentativa de fazer aquilo que Vinícius Lírio 

(2020) nomeia de sensibilização.  

Enquanto as imagens circulavam, realizei uma breve contação de história sobre a len-

da desta que teria sido a última moradora originária de Curral Del Rey, antes de a cidade se 

modernizar e se tornar Belo Horizonte. Maria, sem meios de impedir o avanço devastador do 

progresso sobre sua casa, teria jogado uma praga sobre os habitantes da cidade em construção. 

A lenda, em uma de suas variações, ainda conta que a casa de Maria Papuda teria sido derru-

bada e, em seu lugar, teriam erguido o Palácio da Liberdade – edifício onde, até a década e 

1950, o Governador de Minas Gerais residia. 

 Enquanto lhes contava as histórias de Maria, tentava abrir espaço para que eles fossem 

dizendo os fatos e lugares que conheciam a partir do era dito. Por exemplo: descobri, para 

minha surpresa, que nenhum dos três conhecia o Palácio da Liberdade – que fica numa área 

nobre e central da cidade, de diversas maneiras pouco acessível para pessoas que moram nos 

subúrbios e periferias de Belo Horizonte. 

Ao terminar a contação do mito urbano, faço-lhes ainda outras perguntas. Elas estão 

registradas da seguinte maneira no plano de aula escrito por mim para a ocasião: “O que é um 

fantasma / assombração?”; “O que quer um fantasma / assombração?”; “Que lugares o fan-

tasma / assombração geralmente assombra?”; “Por que fantasmas / assombrações assombram 

esses lugares?”. 

 Os estudantes respondiam às perguntas com base no que conheciam – suas experiên-

cias de vida com histórias escabrosas e as representações midiáticas destas. Carlos comentou 

que, além do Cemitério do Bonfim, assombrações também vagavam por lugares inseguros e 



38 

 

estranhos, sempre à noite. Cris falou que os fantasmas assustam só por assustar, mesmo. Sa-

muel lembrou da figura de Jason Voorhees, assassino em série dos filmes Sexta Feira 13. 

Carlos citou Freddy Kruger, de A Hora do Pesadelo. 

 Após nossos diálogos iniciais, entreguei para cada um deles uma folha sulfite colorida. 

Na folha, apenas um comando no cabeçalho:  

 

Você é um fantasma. Me conte a sua história. 

 

Naquele momento, tentei mediar a criação dos estudantes a partir daqueles elementos 

levantados e discutidos por nós na primeira parte da aula. Por entre as carteiras, ia lançando 

perguntas: “Em que lugar você mora?”; “Que lugar você assombra?”; “Quem você assom-

bra?”; “O que você quer?”. No fim daquele curtíssimo tempo – uma hora/aula passa rápido 

quando você está, ao mesmo tempo, animado e apreensivo –, pedi para os estudantes que les-

sem suas criações e que revelassem, para a turma e para mim, seus eus-fantasmagóricos.  

Carlos contou que seu fantasma habita o Cemitério do Bonfim, assim como a Loira 

mitológica; ele assombra pessoas de várias idades que passam por lá usando uma máscara 

similar à que o assassino Ghost Face, do filme Pânico, utiliza para esconder sua real identida-

de. Segundo Carlos, “o fantasma quer deixar as pessoas assustadas”. O fantasma de Cris as-

sombra todas as escolas de Belo Horizonte, mas dá atenção especial aos corredores e salas da 

Escola Estadual Professor Francisco Brant. Essa assombração atormenta os estudantes e faz 

medo em todo mundo “só pela diversão mesmo”. 

Assim que ouviu de mim a proposta de criar um eu-fantasma que assombra um espaço 

específico, Samuel disse em voz alta: “Ah, tá fácil. Meu fantasma assombra um presídio!”. Na 

folha do seu exercício, ele escreveu que sua assombração assusta os encarcerados e os agentes 

penitenciários, porque “o fantasma não aceita a sua própria morte, e quer acabar com o sosse-

go de todos”. Ao ler seu escrito para a turma, Samuel nos disse que seu personagem-

assombração era um antigo preso que acabou sendo assassinado numa tentativa de fuga, mas 

que não aceita o que lhe aconteceu, e permanece desde então tentando fugir mesmo depois de 

morto.  

Naquela noite, ao sair da sala e voltar a pé para casa margeando a Avenida Dom Pedro 

II, eu pensava fervorosamente no que havia acontecido mais cedo. No diário de bordo, uma 

letra atrapalhada e desenhada às pressas dizia: “preciso anotar/descrever/mapear a última ex-



39 

 

periência no Brant. Preciso mesmo. Logo vou. Já está na cabeça”. Tantas ideias misturadas, 

observações confusas, caminhos abertos para mim e para os estudantes...  

Chegando em casa, eu tive a sensação de ter encontrado um lugar para habitar em 

meio às multiplicidades da Licenciatura em Teatro. Algo me dizia que eu tinha encostado nos 

rascunhos de uma poética própria (MACHADO, 2015). Nos meandros da minha proposta 

para a turma, havia surgido um canal de comunicação entre os estudantes, sua biografia e o 

mundo ao redor – este que está, ao mesmo tempo, dentro e fora de nós mesmos. Nos fantas-

mas criados por Carlos, Cris e Samuel, havia um trabalho ficcional em processo visivelmente 

perpassado pela experiência biográfica dos três.  

Não era uma típica construção de biografia, é verdade – nada linear, nada cronológica, 

sem indícios de verdade ou fidedignidade aos fatos da assim chamada vida real. Mas lá esta-

va, sutilmente, um flash das suas experiências como seres-no-mundo: Samuel e sua vivência 

no centro socioeducativo; Carlos e a sua vida no bairro do Bonfim, indo e vindo pelas redon-

dezas do cemitério desde que era criança; Cris com seus longos anos de saídas e retornos ao 

Brant, pulando do Ensino Regular para a EJA, numa temporalidade circular. 

Fiquei pensando que estava aí a fonte da minha poética de criação: a busca por formas 

de desenvolver, nas aulas de Teatro, olhares e escritas autobiográficas que fugissem do eixo 

tipicamente egocentrado, linear e representacional das biografias tradicionais, e que buscas-

sem colocar em seu núcleo aquilo que a filosofia existencial chama de “mundaneidade” (a 

relação eu-mundo). 

Segui essa pista intuitiva e fui tentar me aprofundar nessa ideia filosófica que compre-

ende os seres humanos como entidades situadas, contextualizadas e imersas no mundo – des-

tinadas a viverem em relação. Para essa corrente filosófica, chamada de fenomenologia e que 

tem Maurice Merleau-Ponty16 como um dos seus maiores expoentes, nós estamos no mundo, 

assim como o mundo está em nós (MACHADO, 2010a); portanto, nós não seríamos sim-

plesmente sujeitos que transitam por um mundo de modo distanciado e objetivo, mas “seres-

no-mundo” mergulhados nas relações (MERLEAU-PONTY, 1984). 

Como diz Vinícius Lírio, é artística e humanamente importante rompermos com uma 

visão de educação que ainda insiste nos “dualismos corpo/mente, natureza/cultura, arte/vida e, 

no nosso caso específico, professor/artista” (LÍRIO, 2020, p. 114). Para ele, é necessário que 

um educador da Arte crie, em suas relações dentro e fora da sala de aula, oportunidades para 

 
16 Maurice Merleau-Ponty (1908-1961) foi um filósofo francês que se debruçou sobre as questões da existência 

humana a partir de uma valorização do corpo e das experiências sensoriais – particularmente, da visão e da per-

cepção. Merleau-Ponty foi um fenomenólogo e, seguindo essa maneira de pensar, ele se propôs a enxergar as 

coisas no mundo sem os juízos prévios que as cobrem historicamente. 



40 

 

que os participantes daquela experiência pedagógica e criativa “aprendam a habitar melhor o 

mundo” (Ibid.) – habitando, quem sabe, mundos possíveis dentro da artisticidade. 

 

* 

 

Para a semana seguinte, pensei em maneiras de desdobrar esse primeiro exercício de 

escrita dos estudantes da EJA. Preparei mais três folhas, uma para cada aluno-fantasma. No 

cabeçalho, o enunciado: “Carta para o fantasma que me assombra” – inspirado pelo lindo tra-

balho da professora e pesquisadora Adélia Carvalho apresentado na sua tese de doutorado, 

Casas dramatúrgicas: material criativo para ensino de dramaturgia (CARVALHO, 2021). 

Minha ideia era a de apimentar essa escrita meio autobiográfica, meio ficcional, con-

vidando os estudantes a tomarem agora o ponto de vista do lugar que é assombrado pelos seus 

eus-fantasmas. O que ele pensaria dessa assombração? Como ele a percebe? Quais sons e 

formas ela faz? Como o lugar é atravessado e modificado por esse espectro? Quais os rastros 

do fantasma pelo chão, pelas paredes, pela paisagem? 

Como incremento a esse exercício, escrevi uma pequeníssima tira de papel para cada 

um dos estudantes. “CARLOS, O que se esconde por trás da máscara que o seu fantasma 

usa?”; “CRIS, O que o seu fantasma fazia, em vida, na escola Francisco Brant?”; “SAMUEL, 

Seu fantasma não aceita a própria morte. Ele aceitava a própria vida?”.  

Infelizmente, ao chegarmos na sala do 9º ano naquela semana, Carmen e eu encontra-

mos tudo vazio. Ninguém tinha vindo. Era fim de semestre, provavelmente já tinham passado 

de ano – afinal, na EJA os anos letivos são semestrais. Nós dois fomos, então, conversar sobre 

outras coisas, e a proposta de aula permaneceu como lacuna aberta na minha mochila. 

 Apesar das descontinuidades, eu acredito que essa aula de junho de 2022 finalmente 

abriu meus olhos para um desejo antigo que já se desenhava em mim por outras linhas. Essa 

experiência pedagógica foi um marco definitivo no caminho que venho percorrendo, desde 

aquele dia, na direção das autoescrituras inventivas – ou daquilo que pode estar no âmbito da 

autoficção. 

 

3 UM FAROL QUE BRILHA NO HORIZONTE: propostas para teatralizar a vida (e a 

morte) 

 



41 

 

Entre o acontecimento e a narração do fato, há 

um espaço em profundidade, é ali que explode a 

invenção. 

Conceição Evaristo 

 

Em novembro de 2022, a cabeça já visitada pelas preocupações de um TCC que se 

aproximava, abri uma página em branco do Word e digitei em letras garrafais: 

 

A ALTERIDADE É A PESQUISA DA MINHA VIDA. 

 

Imprimi essas palavras numa folha A4, dei-lhe um banho de café e chá preto e deixei 

secar no sol. Resolvi pendurá-la no mesmo quadrinho em que está “entrai pela porta estreita”; 

a folha tingida de marrom com esses dizeres tão afirmativos se insinua para mim sempre que 

eu me lembro de olhar para a parede. 
Nos últimos tempos, fui descobrindo que a figura do Outro me interessa profundamen-

te. Isso só se tornou consciente enquanto eu escrevia aquele texto para o Blog Mistura do Tea-

tro Universitário e, em meio a tantas revisões e reescritas, percebi que a relação eu-outro esta-

va presente em todo o meu pensamento sobre arte e vida naquele momento.  

Essa alteridade – ou, nos termos da fenomenologia, essa outridade (MACHADO, 

2010a, p. 25) – me interessava especialmente na sua dimensão relacional. Dizendo de outra 

forma, o que me comovia eram as maneiras com que o Outro podia alterar a forma e a consis-

tência do eu, desarticulando o edifício de um indivíduo unitário e fazendo dele algo menos 

egocentrado e mais mundocentrado. 

 Na época em que escrevi impulsivamente os dizeres garrafais no Word, Caetano Velo-

so ficava tocando sem parar nos autofalantes do meu celular: “a tua presença / entra pelos sete 

buracos da minha cabeça / a tua presença / pelos olhos, boca, narinas e orelhas / a tua presen-

ça / [...] desintegra e atualiza a minha presença [...]” (VELOSO, 1975).  

 Particularmente, acho muito curiosa a maneira como essa ideia de um eu individuali-

zado, unitário e homogêneo foi sendo lentamente questionada nas mais diversas aventuras do 

conhecimento humano. Percebo esses vestígios também na maneira como nós lemos e enten-

demos a própria vida: a maneira como damos importância ao esforço e à iniciativa individual 

acaba negando a força coletiva e relacional que mobiliza nossa experiência enquanto seres-

no-mundo.  



42 

 

Paulo Freire afirmou diversas vezes que aquela maneira de ver o ser humano provoca 

consequências visíveis na educação: os estudantes são reduzidos a indivíduos interdependen-

tes cujo fracasso ou sucesso escolar dependem unicamente deles mesmos. Essa visão, típica 

do capitalismo tardio e do neoliberalismo, não traz em si a noção de que somos seres sócio-

histórico-sociais situados num mundo formado, entre várias coisas, por outros seres sócio-

histórico-sociais (FREIRE, 2019). Para o pensador, 

mais do que um ser no mundo, o ser humano se tornou uma presença no 

mundo, com o mundo e com os outros. Presença que, reconhecendo a outra 

presença como “não-eu”, se reconhece como si próprio. [...] A assunção de 

nós mesmos não significa a exclusão dos outros. É a “outredade” do “não-

eu”, ou do tu, que me faz assumir a radicalidade de meu eu. (FREIRE, 2019, 

pp. 20-42, aspas do autor). 

   E é bastante curioso que essa novidade no pensamento ocidental, a de que nós não 

somos indivíduos separados do mundo, está presente há séculos nas formas de compreender o 

mundo das populações africanas e indígenas. Ailton Krenak, ativista e líder indígena nascido 

no Vale do Rio Doce, fala que as montanhas que circundam a aldeia do seu povo são para ele 

como parentes próximos; os rios são avôs, pais, irmãos; homens e mulheres não estão numa 

constante luta contra aquilo que os rodeia nem mesmo têm a intenção de aniquilar o Outro 

para que seu eu ganhe brilho e existência (KRENAK, 2019). As visões de mundo dessas po-

pulações colocam em xeque os legados do colonialismo europeu na História e nos provocam a 

enxergar com outras lentes as relações que cultivamos, mantemos ou negamos. 

 Um dos traços do pensamento colonial que ainda persiste pelas salas, pelos palcos e 

pelas ruas, é o tabu sobre três temas: nascimento, vida e morte. É uma ironia cruel que essas 

três temáticas, repletas de estigma e pudores, sejam as temporalidades essenciais da experiên-

cia humana na Terra. De onde vêm os bebês? São as cegonhas que trazem no bico? Como os 

adultos amam uns aos outros? Por que você tem cabelos brancos e rugas em baixo dos olhos? 

O vovô não vai voltar? Vovó virou estrelinha? 

 Acredito que os quatro anos de um governo conservador de ultradireita, como foi o 

que nós vivemos entre 2019 e 2022, empurrou essas temáticas ainda mais para dentro do ar-

mário. É uma infelicidade o fato de que, junto com elas, fiquem escondidos também outros 

temas e situações que nascimento, vida e morte trazem consigo. 

A experiência de viver, de compartilhar belezas e feiuras do mundo; o ato de renascer 

após um dia ruim; o céu azul que nos move a olhar e ficar olhando; um objeto querido que nos 

desperta memórias; um perfume que aparece e logo vai embora, mas que nos faz voltar para 

casa; uma voz familiar que nos leva para outros tempos, espaços e mundos, que nos evoca 



43 

 

lutas e lutos... Todas as “dores e delícias de ser o que se é” (VELOSO, 1986), que ficam aba-

fadas e escondidas, falam de morte e de nascimento justamente por falarem da vida mesma. 

Instigado pela professora Marina, que convida seus alunos-artistas a molharem os pés 

nesse teatro de vida e morte; pela professora Elen de Medeiros, que me provocou a olhar para 

os fantasmas-de-mim e para os fantasmas-do-mundo através da escrita dramatúrgica; e pelo 

professor Vinícius Lírio, que trazia sempre em suas falas a força que há nas descobertas de si 

através das teatralidades compartilhadas – cá estou eu. 

Chegamos ao tempo presente.  

Aqui, em 2023, eu me sento ao seu lado para te apresentar a nove cards, possíveis de-

flagradores da aventura autoficcional. Apresento o nome deles: A Busca pelo Próprio Nome; 

A Primeira Palavra; O Lugar Onde Nasci; A Minha Família Ampliada; As Dores e as Delícias 

da Memória; Os Objetos Queridos – e Odiados; O Que Encontrar no Meio da Rua; Os Peda-

ços de Mim; As Rupturas e os Fantasmas. 

Cada um desses nove convites para a (auto)escrita dispara três roteiros de improviso, 

propostas de experimentação artística entre arte e vida fundadas na teatralidade e costuradas 

entre retalhos de corporalidade, espacialidade e musicalidade – em busca de uma autoficção 

centrada não apenas nos sujeitos, mas na sua relação viva com o mundo, sua mundaneidade. 

Na materialidade das cartas, esses convites são apresentados como “atos performativos possí-

veis”17 exatamente por serem proposições abertas, moldáveis, desmontáveis por quem quiser 

lê-los e encarna-los (e até propor novos roteiros a partir dos que aqui se apresentam). 

Separo todas as nove cartas entre três eixos temporais: nascimento, vida e morte, já 

conhecidos (e, mais importante, vividos!) por nós. Ao final, o que temos são essas três tempo-

ralidades abrigando três cards que, por sua vez, hospedam três roteiros de improviso cada. 

Apesar de os atos performativos serem apresentadas em ordem cronológica, segundo a tempo-

ralidade que os acolhe, isso não é uma prescrição: a bagunça de tempos, espaços e corpos é 

muito bem-vinda neste Teatro híbrido entre realidade e ficção, arte e vida. 

Essas ideias são, ao mesmo tempo, continuação e ampliação daquilo que os “fantas-

mas” dos estudantes da Escola Estadual Professor Francisco Brant me revelaram tão genero-

samente. Eu atravessei na direção de uma poética própria acompanhado por eles. Ao longo 

 
17 O professor Vinícius Lírio, durante a banca de defesa deste TCC, sublinhou a diferença entre roteiros de im-

proviso, atos performativos e programas performativos. De fato, os três não são sinônimos e nomeiam dispositi-

vos de criação cênica diferentes. Porém, na falta de uma nomeação específica que possa ser utilizada para as 

propostas presentes neste trabalho, eu mantive todas elas ao longo do texto. Para futuras pesquisas, resta a pro-

messa de encontrar um nome mais adequado. 



44 

 

dessa elaboração, inclusive, meu maior desejo era de retornar àquela turma da Educação de 

Jovens e Adultos e propor com ela um desdobramento das pistas que ela mesmo me deu. 

O formato de cartas surge a partir de duas inspirações. De um lado, as experiências 

com a professora Marina e os colegas na disciplina Dramaturgias entre arte e vida, em 2021, 

e com seu desdobramento, Dramaturgia de papeizinhos / Fragmentos como dispositivo con-

temporâneo, em 2022, que me apresentaram à ideia de uma construção dramatúrgica que pu-

desse caber num só papelzinho. Do outro, a leitura da monografia e da dissertação de mestra-

do do professor e artista Lucas Emanuel Araújo18 (2018; 2022), que utilizou dos cards para 

deflagar sua proposta pedagógica para um ensino de Teatro na espiral da autoralidade. 

Acho que não precisamos de mais prólogos.  

Vamos para o coração desta monografia? Já estou com os nossos ingressos na mão. 

 

* 

 

A primeira temporalidade: Nascimento 

 

Eu vi a mulher preparando 

Outra pessoa 

O tempo parou pra eu olhar  

para aquela barriga 

Caetano Veloso 

 

 Na busca por uma proposta pedagógica em Teatro que traga para seu centro a vida dos 

estudantes em sua potência artística e ficcional, escolho começar pelo nascimento. Nessa 

temporalidade, três eixos criativos entre arte e vida surgira como convite para que estudante 

não-ator possa falar de si: seu próprio nome, a primeira palavra que ele ou ela possam ter dito 

no mundo e o espaço em que transcorreram seus primeiros anos de vida. 

 Em que essa temporalidade te faz pensar? Que remetimentos ela provoca em você? 

 
18 Com os respectivos nomes de Um Tarô Dramatúrgico para a Pedagogia do Teatro (ARAÚJO, 2018) e Ensi-

no on-line de Arte para crianças e jovens: cartas para habitar arte-e-vida (ARAÚJO, 2022). 



45 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



46 

 

A Busca Pelo Próprio Nome  

 

Os três primeiros roteiros de improviso são desdobramentos do convite à busca pelo 

próprio nome. O nome é aquela informação altamente simbólica dada por um outro a nós 

mesmos, um dos nossos primeiros contatos com a língua-mãe e um dos primeiros conjuntos 

de sons articulados que ouvimos – mesmo ainda estando dentro do útero. O ser-no-mundo, 

enquanto ser situado em relação ao que o rodeia, é desde seus primeiros momentos de vida 

envolvido por um manto simbólico e convidado a participar do mundo compartilhado sob 

uma nomeação. O nome é, portanto, uma das manifestações mais importantes da nossa lin-

guisticidade (relação eu-língua mãe) (MACHADO, 2010a).  

 O nome próprio é, ainda, uma das primeiras indicações que recebemos de uma identi-

dade. Ele participa grandemente do contorno que vai se desenhando em torno de nós, e que 

primeiro nos separa enquanto corpo-próprio dos outros corpos que nos rodeiam. Por isso, a 

importância que a escolha de um novo nome tem para pessoas que não se reconhecem no no-

me que receberam ao nascer. Está nele, também, a marca de processos históricos brutais: ao 

batizar forçadamente populações indígenas e africanas, a cristandade europeia garantiu-lhes 

novos nomes para que refletissem sua nova fé e identidade. 

Na direção que procuro, do cultivo de uma autoficção mundocentrada, a reflexão esté-

tica sobre o nome próprio poderia desdobrar vários atos performativos de grande simplicidade 

e significado artístico. A proposta por trás de “A Busca pelo Próprio Nome” envolve provoca-

ções de fundo autobiográfico que mantém vivo o trânsito entre o ser e o mundo.  

O professor de Teatro que deseje trabalhar esse aspecto existencial, pode, por exem-

plo, iniciar a sensibilização do seu agrupamento ao perguntar: “O que acontece quando você 

ouve alguém chamar pelo seu nome?”; “Você sabe como seu nome surgiu?”; “Você sabe o 

que o seu nome significa?”; “Você conseguiria descobrir o que o seu nome significa para as 

pessoas que o escolheram para você?”; “Se possível, pergunte às pessoas que te conhecem 

sobre os nomes que você poderia ter ganhado, mas não ganhou”; “E se você tivesse outro no-

me? Você já quis ter outro?”; “E se a gente pudesse inventar um nome para nós mesmos?”. 

São os primeiros passos em direção ao mergulho da escrita de si. A partir dele, o estu-

dante pode brincar com sua própria história e identidade num jogo autoficcional – e não mais 

rigorosamente autobiográfico. 

Conceição Evaristo, no prefácio à terceira edição do livro Becos da Memória (2021), 

discute seu próprio processo de escrita e fala ao leitor algo que se aproxima bastante da ideia 

abraçada pela autoficção. 



47 

 

Em poucos meses, minha memória ficcionalizou lembranças e esquecimentos 

de experiências que minha família e eu tínhamos vivido, um dia. Tenho dito 

que Becos da memória é uma criação que pode ser lida como ficções da me-

mória. E, como a memória esquece, surge a necessidade da invenção. Tam-

bém já afirmei que invento sim, e sem o menor pudor. As histórias são inven-

tadas, mesmo as reais, quando são contadas. (EVARISTO, 2021, pp. 10-11, 

itálicos da autora). 

Desde sua criação, o conceito de autoficção foi consolidado, aclamado, combatido e 

amplamente revisto pela comunidade de autores, estudiosos e leitores; diversos outros termos 

existem ao lado deste primeiro, dando conta de outros pontos de vista a respeito das relações 

entre escrita, memória e invenção19.  

Todas essas nomeações e conceitos, em suas variações teóricas e ideológicas, estão 

hoje postos dentro do vasto território das “escritas de si” (NORONHA, 2014) que, embora 

repleto de desacordos, inclui experiências artísticas que combinam experiências, memórias e 

personagens fortemente vinculados à realidade com situações imaginárias, deslocamentos de 

tempo e espaço, personagens fictícios e pontos de vista fantasiosos que permitem ao autor 

tatear sua própria história de maneira mais livre, fora das convenções tradicionais da não-

ficção (Ibid.).  

E se habitássemos essa ilha em que falar de si significa também inventar-se, lançar 

novas raízes para o chão e alcançar altitudes mais elevadas que a da nossa própria estatura? 

E se o estudante trocasse de posição com seu próprio nome e, corporificando essa pa-

lavra, contasse a história de como esse nome encontrou o ser que o receberia? Surge assim a 

primeiro roteiro de improviso:  

 

Conte a história de como seu nome te encontrou.  

Ele é o protagonista. 

 

Nessa direção, o discente pode brincar com sua história ao encarnar seu nome e criar 

um texto dramatúrgico em que ele fale de si sob um ponto de vista outro – qual seja, da pala-

vra que lhe dá contornos identitários.   

E se o aluno, então, fosse convidado a jogar com as letras que formam sua identidade 

nominal e inventassem um novo eu? Nesse sentido, o nome pode ser percebido como uma 

 
19 Dentre eles, podemos citar: “autofabulação” (COLONNA, 2014); “invenção narrativa de si” (MATTUISSI, 

2002, apud JEANELLE, 2014); “narrativa auto-sócio-biográfica” e “narrativa transpessoal” (ERNEAUX, 2006, 

apud GASPARINI, 2014); “autofiguração”, “autorrepresentação” e “auto mise-en-scène” (FERNANDES, 2017); 

“autoescritura performativa” (LEITE, 2017). 



48 

 

espécie de máscara que dá ao seu portador uma identidade social, e que pode ser trocada e 

recriada na brincadeira teatral de ser e não-ser – para se experimentada enquanto corporalida-

de. Surge assim, então, o segundo roteiro de improviso: 

 

Brinque com suas letras até inventar outro nome para você. 

Que corpo esse novo nome tem? 

 

O nome próprio pode, ainda, disparar outras ações no espaço que brinquem com as as-

sociações entre objetos e a identidade do estudante. E se ele fosse convidado a falar de si sem 

partir de uma postura autocentrada, mas ao fazer uma composição espacial a partir de três 

coisas do mundo que comecem com a sua letra inicial? Vem, assim, a terceira ideia para uma 

prática híbrida de teatralidade e espacialidade, conjugando o desejo de uma poética autoficci-

onal e mundocentrada:  

 

Colecione três coisas que começam com a sua inicial. 

O que elas podem dizer sobre você? 

 

A Primeira Palavra 

 

Na sequência das possíveis elaborações em torno dos nomes que temos, que tivemos e 

que podemos ter, proponho uma investigação da primeira palavra dita pelo ser-no-mundo. A 

busca por essa primeira articulação verbal reconhecível como palavra faz com que eu remonte 

mais uma vez a pétala da Flor da Vida que articula o ser e sua língua materna: a linguisticida-

de (MACHADO, 2010a). 

No campo do Teatro, pesquisadores da musicalidade são os primeiros a afirmar que a 

palavra é uma ação sobre o mundo, e que voz é corpo. O psicanalista Winnicott20 percebe no 

balbucio dos bebês uma riqueza significativa e sensível – uma palavra articulada em processo 

de nascimento, mas ainda em seu pré-natal. Portanto, quando essa linguagem pouco lógica se 

 
20 Donald Woods Winnicott (1896-1971) foi um psicanalista e pediatra inglês que se interessou pelas formas 

com que as crianças se relacionam, desde o nascimento, com os seres do mundo que as circulam. Winnicott 

desenvolveu a ideia de que, entre a criança e seu cuidador, existe um espaço virtual em que as experiências cul-

turais e artísticas se desenrolam. 



49 

 

torna palavra lançada ao mundo pela primeira vez, ela já traz presente em si a riqueza relacio-

nal dos primeiros ceceios. 

Voltar-se à primeira palavra e lançar-se à aventura de reencontrá-la pode ser um inte-

ressante disparador para a investigação de si, no mundo, com o outro – a palavra tem direcio-

nalidade e é captada pelos sentidos de alguém. O educador pode, assim, partir de algumas 

investigações coletivas e provocar os estudantes a contatar sua palavra primordial, num exer-

cício que provavelmente não resultará numa lembrança nítida desse primeiro momento, mas 

num investimento de pesquisa e invenção de si através da memória. 

Algumas perguntas podem ser instigadoras desse processo, como: “Qual foi a primeira 

palavra que você disse hoje? E ontem?”; “Qual foi a primeira palavra que você disse em toda 

a sua vida?”; “Você se lembra para quem você falou essa primeira palavra? Será que alguém 

se lembra?”; “E se ninguém se lembrasse da sua primeira palavra? Qual a primeira palavra 

você gostaria de ter dito?”; “Por que será que essa palavra saiu da sua boca e ganhou vida?”; 

“O que essa palavra queria comunicar para o mundo?”. 

Essa investigação pode se alastrar ao longo dos próximos roteiros de improviso – e se 

pensássemos nessa palavra como algo que quer sair da nossa boca e conquistar o mundo? Po-

demos teatralizar esse pensamento e entrar no primeiro convite à ação:  

 

Escreva a história da primeira palavra  

que decidiu nascer em você e andar pelo mundo. 

 

A escrita na Educação Básica mostra um aspecto sensível, nos anos iniciais da vida 

escolar de alguém. Esse roteiro de improviso que convida o aluno a ser dramaturgo da própria 

voz, portanto, pode tomar outras formas: ele pode se tornar uma contação em roda, um ato 

performativo sem script ou uma cena curtíssima que independa da escrita textual.  

De todo modo, o segundo convite à teatralidade mobiliza a corporalidade no jogo entre 

memória e ficção: “E se essa primeira palavra ganhasse um corpo? Como ela andaria pelo 

mundo?”. Ao convidar o estudante a falar de sua experiência no mundo por meio da corpori-

ficação de sua palavra, acredito contribuir também para que ele habite a artisticidade para fora 

dos limites de um realismo, no sentido estrito (MACHADO, 2023b) – da ideia de que, apesar 

de sermos seres humanos, podemos dar corpo e voz a objetos, animais imaginários, ideias 

abstratas e até mesmo a palavras que possamos (ou não!) ter dito quando bebês. 



50 

 

Um terceiro roteiro de improviso desloca a investigação da memória no eixo do tem-

po, e coloca o estudante em contato com sua atualidade:  

 

Colecione as suas primeiras palavras de cada dia. 

Construa um varal de palavras. 

 

Esse último convite no âmbito da “primeira palavra” traz a proposta de, a cada dia, o 

aluno tentar guardar ou recuperar palavras ditas mesmo que elas tenham se perdido no labirin-

to da lembrança, e precisem ser inventadas – ou, nas palavras de Conceição Evaristo (2021, p. 

10), “ficcionalizadas” – e compor com esses fragmentos verbais uma instalação, um varal de 

primeiras palavras. 

Essa maneira de enxergar a prática artística aproxima-se da metodologia work-in-

process / obra em andamento, que compõe o mosaico das teatralidades contemporâneas. Re-

nato Cohen ampliou os limites do conceito de dramaturgia ao absorver na própria estrutura de 

suas criações as dinâmicas e os fluxos transformadores da vida mesma – que, para ele, se dão 

num perpétuo trabalho processual (COHEN apud MACHADO, 2023a). 

 

O Lugar Onde Nasci 

 

Como último disparador de autoficções mundocentradas na temporalidade do nasci-

mento, trago as investigações acerca do lugar em que o estudante primeiro habitou no mundo. 

No papel, O Lugar Onde Nasci. 

Falar sobre o espaço que nosso corpo ocupava durante nossa primeira infância permite 

que se revele outros aspectos da espacialidade: suas cores e sombras, seus sons e silêncios, 

suas presenças e ausências. Enquanto encruzilhada de sensações e pensamentos, um espaço 

reúne em si uma floresta de sentidos. 

 A espacialidade é uma dimensão fundamentais no jogo teatral. Ela se manifesta atra-

vés do espaço entre os atores que contracenam, e entre eles e o público; no espaço mesmo do 

edifício teatral da tradição, com suas roldanas, aberturas, cortinas e luzes; no picadeiro e nos 



51 

 

espaços abertos do Teatro de Arena; no espaço contemporâneo, na caixa-preta desnudada, e 

nos site-specific (ou “espaço encontrado”21); com o performer que se abre ao risco da rua. 

As relações eu-espaço habitam a teatralidade – e podem desencadear outros processos 

na direção de uma prática pedagógico-artística que vasculhe, a partir da memória e da materi-

alidade disponível no contexto de ensino, os meandros do que pode ser esse espaço de jogo. 

Na linha de uma abordagem autoral para o ensino de Teatro, a espacialidade também abraça 

as visualidades, as cores e as sensações táteis, pois expandem a própria noção de uma aula em 

artes visuais (MACHADO, 2023b).  

Retornar ao lugar em que se nasceu pode despertar vários tipos de sabores. Para iniciar 

esse processo, o professor pode oferecer outras perguntas: “Qual foi a sua primeira casa?”; 

“Como era o primeiro espaço que te recebeu?”; “Quais eram os seus cheiros? As suas cores? 

Que gosto ele tinha?”; “Quais ruas passavam por perto dele?”; “Que som essas ruas faziam?”; 

“Que nome tinha a cidade em que essa casa ficava?”; “Sobre qual chão ela estava construí-

da?”; “Como você acha que foi, para essa casa, receber você?”. 

 O primeiro roteiro de improviso surge, então, na direção dessa última pergunta.  

 

Como seria se o lugar onde você nasceu tivesse um diário? 

Como ele falaria da sua presença? 

 

Destaco que o diário é um dos universos de escrita de maior interesse para o teatro 

contemporâneo, especialmente para aquele que se filia ao chamado Teatro Documentário e ao 

campo dos Teatros do Real (FERNANDES, 2017; LEITE, 2017). Nessas correntes de pesqui-

sa e prática, nas quais o depoimento é levado para a cena e o diário se transforma em objeto 

estético, a escrita íntima é valorizada na medida em que apresenta a identidade de seu autor 

(ou de seu eu-poético) por meio de fragmentos, pistas e anotações enigmáticas que operam 

entre o registro factual e a elaboração ficcional (Ibid.). 

Em outro sentido, a pedagoga estadunidense bell hooks vê o diário como recurso pe-

dagógico imprescindível para uma sala de aula libertadora, inclusiva e que acolha a voz de 

seus participantes – discentes e docente (hooks, 2017). De todo modo, acredito que ao provo-

car o estudante a se colocar na posição do lugar em que nasceu para escrever suas memórias 

íntimas, pode ocorrer uma junção do depoimento autobiográfico – do estudante e da própria 

 
21 GARROCHO, Luiz Carlos A cena nos espaços encontrados. VI Congresso de Pesquisa e Pós-Graduação 

em Artes Cênicas (Anais). Campinas, p. 1-4, 2010. 



52 

 

espacialidade – com a criação teatralizante – ao escutar o que diz um imóvel visitando a me-

mória do passado. 

  Um segundo roteiro de improviso possível pode se dar a partir dos sons que se cruza-

vam pelas paredes, janelas, portas e paisagens desse lugar: 

 

 

Construa uma paisagem sonora inspirada 

nos sons que se cruzavam por esse lugar. 

 

A paisagem sonora (ou soundscape) é uma noção concebida pelo musicista Murray 

Schafer, alinhado ao âmbito das musicalidades – em oposição à procura por um ensino de 

Música centrado no domínio técnico do canto afinado ou de um instrumento musical (MA-

CHADO, 2023a). Habitando a artisticidade, os campos abertos da musicalidade podem aco-

lher sussurros, zumbidos da rua, barulhos de objetos cotidianos, batuques sobre a mesa, uma 

orquestra de sons discretos e desafinados – e até mesmo de silêncios...  

Com esse roteiro de improviso, convido os participantes a brincar com materiais não-

convencionais e com sua própria corporalidade para encontrarem aí os sons que remetam 

àqueles que atravessaram o lugar em que nasceram. Como, mais uma vez, a atividade de bus-

car esses sons na memória vai revelar as lacunas do que é lembrança e criação, imagino que 

isso abra espaço para paisagens sonoras que unam o dado lembrado à criação ficcional. 

Por fim, como último convite à teatralidade dessa primeira temporalidade humana, fa-

ço mais um convite:  

 

Dê corpo e voz a um diálogo 

entre o chão desse lugar e as estradas que passam ao seu lado. 

 

Ouvir a voz das espacialidades familiares pode nos ajudar a realizar uma espécie de 

distanciamento da visão típica que podemos ter sobre o lugar, em nome de uma nova signifi-

cação. O ato criativo pode aproximar o estudante desses espaços; a sua personificação pode 

revelar a multiplicidade de significados que uma espacialidade guarda.  

Dizem que as paredes têm ouvidos. E se as paredes falassem? 

 

* 



53 

 

A segunda temporalidade: Vida 

 

Água de beber 

Bica no quintal 

Sede de viver tudo 

E o esquecer era tão normal 

Que o tempo parava 

Milton Nascimento 

 

A vida é a temporalidade do agora. Talvez, por isso, seja tão difícil falar dela: não te-

mos a distância do passado para olharmo-nos de longe, nem o horizonte aberto que é o futuro 

em sua promessa. Tematizar a vida tem que ver com a maneira que as crianças pequenas per-

cebem o mundo compartilhado: sem distâncias ou mediações, sem representações possíveis. 

Merleau-Ponty nos diz que, entre zero e cinco anos de idade, a criança não representa nada, 

mas apenas é – corporifica sentimentos, emoções e relações (MACHADO, 2010a). 

 Isso não impede que nós, infantes mais velhos, entremos em contato com o mundo em 

seu aqui-agora; muito menos, que não possamos pensar em maneiras de elaborar a vida em 

sua complexidade nas aulas de Teatro para todas as idades.  

Para isso, escolhi partir de três pontos de contato com a vida que busquem revelar e 

ampliar nossas relações com os tempos, espaços e corpos que atravessam nosso cotidiano: a 

família, em suas possibilidades mais expandidas; a memória, que pode conversar com passa-

dos idos ou com futuros inventados; os objetos, tanto os que amamos quanto os que odiamos. 



54 

 

 

   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



55 

 

A Minha Família Ampliada 

 

A ideia de família ampliada parte da realidade mesma das crianças e jovens do Brasil. 

Nas vivências de Estágio no Brant durante o ano de 2022, percebi que a família chamada 

“tradicional”, constituída por um casal de pais heterossexuais e seus filhos biológicos, é mino-

ritária naquela comunidade escolar. Vi e ouvi, naquela experiência, famílias feitas por uma 

mãe solo e seus filhos; por avós e seus netos; irmãs que se cuidam; filhos que perderam os 

pais para a Covid-19; amigos que formaram laços fortes dentro e fora da escola. 

As formas como o núcleo familiar tradicional foi sendo modificado desvela um cuida-

do na maneira de definir ou mesmo de falar sobre famílias no espaço escolar. Por isso, então, 

sugiro investirmos nos contornos mais flexíveis que a expressão “família ampliada” nos pos-

sibilita – agregando pais e filhos, mas também avós, tios, cuidadores, amigos, mascotes...  

Para tentarmos trazer para perto os rastros dessa família ampliada, podemos sensibili-

zar os estudantes com algumas questões mobilizadoras: “O que é uma família?”; “Como é a 

sua família? Qual o tamanho dela?”; “Quão diferentes são as pessoas que fazem parte da sua 

família?”; “Você tem irmãos que não são ‘de sangue’, mas de coração?”; “Você acredita que 

existam amigos que são mais família do que nossos parentes ‘de verdade’?”; “Você se parece 

com algum membro da sua família? E do seu círculo de amigos?”; “E se a gente pudesse es-

colher nossa família, bagunçar e transformar o que ela é?”. 

Nessa toada, em busca de uma visada autoficcional para a própria genealogia, que tal 

irmos em direção ao primeiro roteiro de improviso desse card? 

 

Crie uma Certidão de Nascimento 

que tenha informações reais e fatos inventados 

 

As teatralidades contemporâneas que buscam na vida mesma sua fonte criativa, como 

o já citado Teatro Documentário, fazem uso intenso de arquivos, documentos e registros ofi-

ciais como mobilizadores da sua criação poética. Fotografias antigas, carteiras de identidade, 

boletins de ocorrência e vídeos amadores estão muito presentes nessas expressões cênicas.  

A (re-)escritura de um documento tão importante quanto aquele que atesta nosso pró-

prio nascimento pode abrir portas para muitas invenções. E se mudássemos a data do nosso 

aniversário? E o nome de algum familiar? E se nascêssemos em outro continente? Penso que a 

escrita e a performance dessa certidão de nascimento autoficcional pode ser um caminho para 



56 

 

a elaboração de uma identidade múltipla, misturada, que reflete memórias e desejos – e que, 

sobretudo, tenta profanar um atestado tão formal. 

Falo em profanação no sentido em que a professora Sílvia Fernandes sugere em seu 

texto Atos de profanação (FERNANDES, 2020). Para a professora, isso significa devolver ao 

povo comum alguma coisa que foi sacralizada, afastada das mãos populares. Profanar é de-

volver a algo o seu uso e o seu manuseio; é manusear e olhar de perto algo vedado, mistifica-

do ou muito formalizado. É celebrar uma missa em português brasileiro, e não mais em latim; 

é brincar com as identidades sociais que nos conformam – e confinam. 

Ainda dentro da ideia de assumir, mesmo que por um breve momento, uma identidade 

outra, deixo aqui o segundo convite para a ação. 

 

Escolha pedaços de tecido para vestir 

e corporificar três membros de sua família ampliada 

 

Tecidos, pedaços de pano e retalhos de vários formatos são uma forma de pensar o fi-

gurino numa aula de Teatro que queira fugir das tradicionais araras de fantasia. Em vez de 

roupas estruturadas previamente, uma abordagem mais autoral propõe o uso de um pano que, 

a princípio, não significa nada até ser apropriado pelo corpo de um aluno-artista – que o amar-

ra na cintura para transformá-lo em uma saia, que o coloca nas costas como uma capa, ou co-

bre com ele sua cabeça para que surja um véu ou uma cabeleira.  

Numa entrada do diário de bordo que me acompanhou em 2022, datada do dia 16 de 

setembro, leio: “não ter uma arara de roupas estruturadas, mas panos que possam ser capas, 

saias, cachorros, bebês... um pano-sucata como um ‘binquedo-sucata’”. Ao final desse trecho, 

estou me referindo à palavra que a professora Marina encontrou para discutir a elaboração e o 

uso de brinquedos não-estruturados – objetos como tampinhas, pedras, linhas e embalagens 

que são higienizados, limpos que podem ser postos em outros brincares e, assim, se tornarem 

foguetes, montanhas, muralhas... (MACHADO, 2010b).  

Esse tecido não-estruturado, que ganha significados durante seu uso no jogo teatral, 

também não é algo previamente estruturado e, por isso, pode fazer parte da brincadeira de ser 

um, dois ou três outros membro da família ampliada. Meu pai, por exemplo, poderia ser cor-

porificado com um tecido que remetesse a um avental – ele já foi chefe de cozinha; minha tia 

adora usar cachecóis; meu tio, boinas e chapéus; meu irmão já teve um cabelo enorme; sem 

conseguir lembrar muito bem, acho que vovô tinha o hábito de agitar o seu relógio no pulso...  



57 

 

Como esse tecido, em jogo com sua corporalidade, pode fazer surgir outra pessoa? 

A própria ideia de fazer aparecer um Outro em nós vai ao encontro de uma tentativa de 

evidenciar as relações de outridade (eu-outro) que está presente em algumas expressões do 

teatro atual. A professora Elen de Medeiros (2021), ao estudar nomes da escrita teatral con-

temporânea do Brasil, aponta para a aposta feita por alguns desses artistas na direção de uma 

prática cênica que dê destaque a figuras cênicas “forjadas a partir da experiência com o outro” 

(MEDEIROS, 2021, p. 108). 

Nessa direção, apresento o último roteiro de improviso que compõe as dimensões da 

família ampliada: 

 

Construa uma máscara para um membro inventado de sua família. 

Experimente vesti-la. 

 

 O mascaramento, da mesma forma que os panos, se mostra como um forte convite à 

corporificação de um Outro através do nosso próprio corpo. A professora Bya Braga, inclusi-

ve, que me apresentou às possibilidades poéticas da máscara no Teatro, argumentava em sala 

de aula que o figurino é uma forma de mascaramento – assim como os acessórios, os cenários, 

as luzes... Para ela, essas dimensões todas ajudam no deslocamento da nossa identidade indi-

vidualizada para uma dimensão mais ampla – a caminho da outridade e da mundaneidade.  

Ao elaborar uma máscara para um membro da família que, a rigor, não existe (ainda!), 

o aluno poderá experimentar habitar, a uma só vez, vários âmbitos artísticos. O trabalho de 

elaboração visual da peça de mascaramento está afinado com a espacialidade na medida em 

que pode trazer à tona a expressividade de contornos, formas e cores materializadas; a corpo-

ralidade aparece no ato mesmo de vestir e encarnar esse parente inventado; a teatralidade per-

passa esse gesto de criação de uma personagem entre arte e vida; a artisticidade, no fim, apa-

rece como um laço que envolve esse convite autoficcional. 

De que modo essa máscara se comunica com a própria experiência de vida daquele 

ser-no-mundo que a concebe? Como sua corporalidade encarna e transforma esse familiar que 

não existia, mas que passou a existir nesse gesto criativo?  

 As possibilidades inventivas que aparecem no contato com as relações reais que esta-

belecemos pode ser prolongado com a segunda carta-convite incluída nessa temporalidade 

humana, As Dores e as Delícias da Memória. 

 



58 

 

As Dores e as Delícias da Memória 

 

 Conceição Evaristo já nos adiantou que a aventura de andar pelos “becos da memória” 

é incerta, repleta desvios e armadilhas, dores e delícias. Janaina Leite, em seus estudos sobre a 

criação artística desencadeada por lembranças, lança mão da ideia de memória criativa para, 

justamente, falar sobre as maneiras com que nós preenchemos as janelas da rememoração 

com ficções, invenções, versões novas dos acontecimentos passados (LEITE, 2017). 

 A professora Elen de Medeiros, naquele texto citado algumas linhas atrás, discorre 

sobre “a impossibilidade de constituição única da narrativa de nossas experiências ao longo de 

uma vida” (MEDEIROS, 2021, p. 107). Tanto para ela quanto para o filósofo Paul Ricœur, há 

partes da nossa vida que constituem momentos da história de outras pessoas; a memória des-

ses acontecimentos é, ao mesmo tempo, nossa e daqueles que compartilharam esses instantes 

conosco. Nossa vida pode ser vista uma memória compartilhada, elaborada em suas brechas 

pelas nossas ficções pessoais – e coletivas. 

 As lacunas e espaços vazios são temas presentes no Teatro contemporâneo em suas 

diversas manifestações. Kazuo Ohno, artista da cena japonês e cocriador do butô22, pensou no 

vazio como espaço vivo, cheio da promessa de que algo nascerá por lá. Ele não via na lacuna 

uma ausência de vida – pelo contrário, existiria lá “um mundo transbordante de coisas” 

(OHNO apud MACHADO, 2018b). 

 A fim de explorar a riqueza das lacunas da memória, o professor pode sensibilizar seus 

alunos através de perguntas mobilizadoras. “Você tem boa memória?”; “O que será que é ter 

boa memória?”; “Você se lembra do que fez ontem? E do que estava fazendo nessa mesma 

hora, mas um ano atrás?”; “Qual a sua memória mais antiga?”; “Ela parece um filme? Ou está 

mais para uma foto congelada?”; “Do que você costuma se lembrar das pessoas que você co-

nheceu: o rosto? suas cores? a voz? seu jeito de andar?”; “Será que nossa memória é sempre 

confiável?”; “E se a gente brincasse com as nossas lembranças?”; “E se a gente não se lem-

brasse mais das coisas?”; “Será que podemos ter memórias do futuro?”.  

 Essas primeiras perguntas podem estabelecer os primeiros pontos de contato com as 

discussões poéticas acerca da memória. Elas são como um abre-alas para o primeiro roteiro de 

improviso que proponho aqui: 

 

 
22 O butô (ou butoh) é uma dança japonesa criada por Tatsumi Hijikata em parceria com Kazuo Ohno. É inspira-

do pelos movimentos vanguardistas das artes moderna e contemporânea, e encontra sua força ao explorar as 

tensões e distensões musculares de seus partícipes – fugindo dos gestos coreográficos e da plasticidade corporal 

típicos da dança tradicional. 



59 

 

Escreva um bilhete para sua memória mais antiga – e depois responda. 

 

 O diálogo é uma das ferramentas mais antigas do Teatro. Peter Szondi (2011) acredi-

tava que ele era o principal motor do clássico drama tradicional. Se, por um lado, as teatrali-

dades contemporâneas abriram mão dele como grande mobilizador do acontecimento teatral, 

ainda podemos brincar com as suas formas ao deslocarmos o foco da conversa – em vez de 

ser uma troca de palavras entre dois seres humanos, e se ele tomasse a forma de bilhetes entre 

memórias e o ser que as guardou? 

 Tanto os bilhetes quanto as cartas são formas de escrita praticamente datadas, substitu-

ídas pelas mensagens diretas nos canais de comunicação virtuais. Este roteiro de improviso é, 

por esse lado, um convite a um modo mais artesanal, íntimo e confessional de escrita. Posso 

lembrar dos anos de escola em que eu e meus amigos nos comunicávamos, durante as aulas, 

por bilhetinhos enrolados e passados de mão-em-mão. Ainda tenho dezenas deles guardados 

entre pastas, estojos e envelopes – sua própria materialidade é uma memória de dias felizes (e 

mesmo de dias tristes). 

 A proposta de escrita dos bilhetes são uma homenagem às Dramaturgias de papelzi-

nho, à valorização das formas curtas de escrita dramatúrgica. Você, leitor ou leitora, que está 

agora aqui comigo neste momento, tenha percebido as minhas tendências a falar (e escrever) 

demais. Talvez o formato curtíssimo do bilhete ajude àqueles estudantes, que também se de-

moram na elaboração das palavras, a serem breves – e contundentes, se possível. 

 Continuamos na rota dos convites à ação autoficcional, e vamos ao encontro do pró-

ximo roteiro de improviso desta carta: 

 

Recrie uma fotografia do passado usando sucatas e materiais reutilizados. 

 

 As fotografias são documentos e, tal como a certidão de nascimento, atestam aconte-

cimentos reais. A imagem, ao registrar o instante, pode suspendê-lo do tempo e do espaço, e 

fazer dele um novo acontecimento: a história de uma foto é também a história das circunstân-

cias do seu registro. É uma lembrança espiralar – a memória de uma memória. 

No dia 27 de maio de 2023 ouvi de dois amigos, nascidos nos anos 1990, que suas in-

fâncias não foram tão amplamente fotografadas quando àquelas das crianças nascidas nos 

anos 2000. Embora isso não seja passível de generalizações, é possível perceber que a popula-



60 

 

rização de câmeras e celulares portáteis aumentou consideravelmente os registros da vida de 

muitas crianças e jovens. 

 Ao pensar nos estudantes com os quais tive contato nos estágios em Teatro, vêm à 

memória os estudantes da EJA que já tinham mais de 40, 50 anos de idade. Suas infâncias, 

provavelmente, não foram registradas pelas lentes de uma câmera portátil. Por isso, imagino 

um comando que convide o aluno à recriação de uma foto “do passado” – de qualquer mo-

mento ido, de décadas ou de dias atrás.  

 Com esse roteiro de improviso, busco jogas com as maneiras como a memória recria 

criativamente lembranças ao insistir, justamente, na reelaboração de uma imagem do passado 

a partir de um registro supostamente objetivo como o da fotografia. Ao investirmos na atuali-

zação de uma memória a partir da visualidade de materiais não-estruturados, podemos fugir 

das visões realistas para a pedagogia do Teatro: em vez de buscarmos reproduzir uma imagem 

de forma exata, podemos recriá-la de forma livre e criativa.  

 Essa nova imagem, gestada a partir da reelaboração da fotografia original, é também 

um diálogo sem palavras – é uma memória do passado se comunicando com o tempo presen-

te, à semelhança do primeiro roteiro de improviso deste card. Caminhamos, assim, na direção 

do último convite desta carta que vasculha os becos da memória: 

 

Você nasceu há dez mil anos. 

Que memórias da sua vida o seu corpo pode contar? 

 

 Aprendemos com Merleau-Ponty que nós não temos um corpo – mas que somos uma 

corporalidade. Nessa visão, nossas memórias não estão presas em nossa cabeça, ou habitam o 

interior da nossa alma. Nossas lembranças trespassam nosso corpo e guardam seus vestígios 

nesse tecido de pele, movimentos e relações. Podemos corporificar memórias também, encar-

nar sensações e acontecimentos perdidos no tempo lacunar da rememoração. 

 Ao nos laçarmos na aventura autoficcional, podemos nos projetar tanto para nosso 

próprio passado quanto para um acontecimento pretérito do qual não tomamos parte na reali-

dade, mas que podemos habitar nos instantes de criação. Uma das modalidades literárias da 

autoescritura analisada por Vincent Colonna, aliás, é justamente a “autoficção fantástica” – 

em que “o escritor está no centro do texto como em uma autobiografia, mas transfigura sua 

existência e sua identidade em uma história irreal” (COLONNA, 2014, p. 39). 



61 

 

 Inspirado por Raul Seixas com seu testemunho (auto)ficcional de ter nascido “há dez 

mil anos”, convido o estudante a usar sua corporalidade como mapa para suas experiências de 

vida – reais ou inventadas. O que uma cicatriz nos conta? E um cabelo branco? E uma forma 

específica de andar e falar? Uma marca de queimadura solar pode contar tantas coisas... Ten-

do nascido há séculos, posso mostrar com meu corpo como se andava nos bosques de Curral 

del Rey antes que Belo Horizonte existisse. 

 Busquei elaborar esse convite a uma longa existência para tentar atenuar o impacto 

que um mergulho na própria corporalidade, real e fenomênica, poderia causar. Sabemos que o 

corpo é esse espaço em que a experiência de vida se mostra – as boas e as ruins. No caminho 

entre as dores e as delícias da memória, não acho prudente forçar um estudante a falar de si 

numa via estritamente autobiográfica.  

Janaina Leite (2017, p. 134) demonstrou seu incômodo frente a práticas artistas no Te-

atro que parecem sugerir uma “exigência de que se fale de si, somente de si”, nas quais se 

incorreria numa exibição autocentrada forçada e imperativa da própria experiência de vida. É 

nesse sentido que a autoficção surge como possibilidade de jogo com a realidade biográfica, e 

não de simples reencenação terapêutica das próprias dores. 

 É na corda bamba das dores e das delícias que encontramos o último card desta se-

gunda temporalidade humana. E se olhássemos para o nosso redor e brincássemos com os 

objetos que nos rodeiam? 

 

Os Objetos Queridos – e Odiados 

 

 No Teatro, o objeto é algo mágico – é um signo que é e não é, ao mesmo tempo. Uma 

cadeira de plástico em cena pode ser o trono de um déspota, as muralhas de Jerusalém, a cabi-

ne de um ônibus..., mas pode ser apenas uma cadeira, nua em sua apresentação. Um objeto 

pode também ser imaginário, tomar formas e pesos diferentes, ter usos variados pelo perfor-

mer que o manipula – e que é manipulado por ele! O Teatro de Objetos, que transforma itens 

cotidianos em personagens teatrais, é uma tendência muito viva das artes performativas. 

 Essa relação tão próxima com os objetos nas artes da cena é reflexo daquela que temos 

com eles fora dos palcos: somos cercados de artefatos afetivos, utensílios, acessórios, coisas 

que amamos e que odiamos. Winnicott, ao tematizar a primeira infância, fala de um “objeto 

transicional” que é escolhido pela criança como forma de se lembrar das relações de proximi-



62 

 

dade total com sua mãe ou cuidador – são os ursinhos de pelúcia, os pedaços de linha, as rou-

pas que o bebê se apega e não quer mais largar (WINNICOTT, 2019). 

 A literatura de ficção está repleta de autores e personagens que refletem sobre as rela-

ções que estabelecemos com essas coisas inanimadas – prontamente animadas pela nossa fan-

tasia. Luigi Pirandello, autor e dramaturgo italiano, escreveu umas palavras sobre as afinida-

des que sua personagem, Mattia Pascal, estabelecia com os objetos ao seu redor: 

Certamente, de um objeto podemos gostar também em si mesmo [...] mas, 

com bem maior frequência, o prazer que um objeto nos proporciona não se 

encontra no objeto em si mesmo. A fantasia o embeleza, cingindo-o e quase 

que iluminando-o de imagens queridas. [...] No objeto, em suma, amamos 

[...] a alma que ele adquire somente para nós e que é constituída das nossas 

lembranças. (PIRANDELLO, 1972, p. 116).  

 Nossos laços de afeto ou repulsa com as coisas que nos circulam podem ser um bom 

impulso às autoficções mundocentradas em sala de aula. Começamos, então, por interrogar 

aos alunos que estão conosco: “Quais são os objetos que você mais usa no seu dia-a-dia?”; 

“Quais deles você não usa, vê ou toca há mais de um ano?”; “Qual foi o primeiro objeto que 

você viu hoje ao acordar?”; “Você tem um objeto muito querido, que signifique algo especial? 

Quem deu ele para você”; “Por que alguns objetos se tornam especiais, e outros não?”; “Exis-

te algum objeto que você não goste? Que você odeie?”; “Por que será que passamos a detestar 

alguns objetos que a gente amava?”; “E se os objetos que amamos e odiamos falassem? O que 

é que eles iriam nos dizer? O que será que eles pensariam de nós?”. 

 Nessa toada, podemos iniciar a ação com nosso primeiro roteiro de improviso: 

 

Você é um objeto que você tem. Escreva uma carta  

para o humano que te ama (ou te odeia). 

 

 Retomamos às cartas, essa forma antiga e afetiva de se comunicar com alguém – ou, 

neste caso, com algo. O convite a tomar o lugar de um objeto amado ou odiado, para que ele 

protagonize a escrita da confissão íntima, é uma tentativa de deslocar o centro da criação da 

relação eu-eu para o binômio eu-mundo. O tipo de escrita aqui sugerido, em que um objeto 

inanimado ganha voz – ou, melhor dizendo, tem sua voz ouvida – surge inspirada pelos traba-

lhos da professora Adélia Carvalho (2021), que mais uma vez se alastra por esta monografia. 

 Com a professora Alice Marra Serra do departamento de Filosofia da UFMG, ao longo 

dos meses de maio e junho de 2023, conheci algumas tendências do pensamento filosófico 

contemporâneo que procuram deslocar as visões de mundo centradas no ser humano e em 



63 

 

nosso suposto privilégio existencial frente às coisas do mundo. Essa corrente, de raiz fenome-

nológica, quer dar espaço às vozes de animais, plantas e objetos naturais ou artificiais.  

 Ao escolher trabalhar com a oposição à coisa amada, trazendo também para o centro 

da ação as coisas odiadas, busco me juntar ao coro de vozes que advoga por um ensino de 

Teatro que não concebe a vida apenas na sua face resplandecente e alegre, e que por isso re-

conhece a existência das relações de desamor, repulsa e até ódio. Isso está no mundo, e seria 

um erro, a meu ver, fazer desses sentimentos um tabu no espaço escolar. Exercitar a discursi-

vidade sobre uma relação – seja ela positiva ou negativa – pode ser muito rico, artística e hu-

manamente.  

 Saindo do âmbito doméstico, podemos olhar para o mundo lá-fora e mergulhar no se-

gundo roteiro de improviso centrado nos objetos: 

 

Olhe em volta e escolha um objeto.  

Que barulhos ele faz? Que voz ele pode ter? 

 

 Uma das maiores impressões sensíveis que eu tive durante os estágios de 2021 e 2022 

era a proeminência de ruídos que o espaço escolar fazia ecoar. No caso do ensino remoto à 

época do isolamento social, esses barulhos escapavam com os microfones abertos – eram ca-

deiras se arrastando, carros passando ao fundo das vozes e copos batendo nas mesas. Nos es-

tágios no Brant, o atrito das carteiras no chão e o som dos pés inquietos batendo eram os 

campeões das anotações sobre barulho na sala de aula – junto com as conversas dos estudan-

tes, ora escandalosas, ora muito discretas. 

Desde esses momentos, os objetos começaram a me interessar no seu potencial musi-

cal, ou seja, em suas musicalidades próprias. As relações entre forma, textura, matéria e ruído 

são ainda muito curiosas para mim enquanto artista, pesquisador, sobretudo, como professor 

de Teatro que deseja dar atenção à riqueza das teatralidades cotidianas. 

Esse roteiro de improviso foi pensado, incialmente, para ser realizado dentro dos espa-

ços pedagógicos em que a aula de Teatro pode se desenrolar. Ao longo dos dias em que o en-

carei, porém, fui gostando da ideia de experimentá-lo ao andar pela minha casa, pela rua, pe-

los corredores da Universidade.  

Os sons de uma caneta batendo nos vários copos e xícaras; o arrastar dos casacos de 

poliéster contra a pele na época do frio; os passos que ressoam nas pedrinhas da Avenida Pre-

sidente Carlos Luz – e se imaginássemos as suas possíveis vozes? E se fizéssemos em nosso 



64 

 

próprio corpo o seu ruído e a sua fala em potencial? O que diriam as minhas chaves quando 

tilintam no chaveiro às 6h30min da manhã? O que diria a fechadura que as recebe?  

Trabalho nosso. Mãos à obra. 

 Aproximamo-nos, então, do convite final que proponho para esta temporalidade. De-

pois de escrevermos cartas e corporificarmos vozes, por que não transformarmos os objetos 

que amamos – e odiamos? 

 

Você é um objeto – amado ou odiado – que não quer mais ser o que é.  

O que você pode se tornar? 

 

 Em Teorias do Ensino do Teatro, a professora Marina disse à turma que um dos co-

mandos mais generosos e interessantes para uma aula de Teatro seria: “era uma vez um pano 

que não queria mais ser pano”. Dizendo isso com um pano em suas mãos, ela fazia o tecido se 

tornar um bebê no colo, uma coleira de cachorro, um aviãozinho. Tudo acontecia dentro da já 

citada complexidade do signo teatral, em que o objeto é e não é ao mesmo tempo.  

Este último roteiro de improviso tem inspiração nesse comando simples e criativo que 

eu ouvi há quatro anos. Há uma pequena diferença, contudo: em vez de estarmos com o pano 

próximo de nós, e fazermos nele as nossas metamorfoses, desta vez nós estamos corporifican-

do o próprio objeto que quer ser outra coisa. Nosso corpo, igualmente múltiplo em plasticida-

de, vai se torcer e se retorcer no jogo de ser outro objeto – ou bicho, ou abstração... O que o 

lápis que tanto amamos, porque foi presente de mamãe, pode se tornar? No que as xícaras de 

café da escola, que odiamos muito, pode virar? 

 

* 

Quais outros roteiros de improviso poderiam nascer a partir desses remetimentos e as-

sociações? O que a experiência de viver situado no mundo e mergulhado nas relações pode 

ainda despertar em nossas teatralidades?  

Nada se esgota aqui. 

 Em nossa caminhada, navegamos ao encontro da última estação desta exploração de 

temporalidades: a morte, que já podemos ver do outro lado deste ponto final. 

 

* 

 



65 

 

A terceira temporalidade: Morte 

 

Se desmorono ou se edifico, 

se permaneço ou me desfaço, 

— não sei, não sei. Não sei se fico 

ou passo. 

Cecília Meireles 

 

 A morte é a temporalidade que aponta para a finitude, para um mar incerto de “e se?”. 

Ao mesmo tempo, ela é presentificada cotidianamente por nós e em nós mesmos: morremos 

um pouco ao participar dos vários acordos, explícitos ou tácitos, de um bom-viver social. 

Deixamos pedaços de nós ao abrirmos mão de um desejo imediato em nome de satisfações 

realizadas a longo prazo, ao convivermos com as violências que o capitalismo tardio relega 

aos nossos corpos, ao habitarmos um mundo que nos convida a abandonar certos sonhos para 

que se abra espaço para a lógica imediatista da economia. 

 As artes da cena sempre souberam abrir espaço para a “dança da morte”23. As grandes 

tragédias, desde a Grécia até o Brasil, sempre trouxeram para seu centro a figura iminente do 

fim. Para além delas, as criações teatrais de nomes como Henrik Ibsen, Samuel Beckett, Jean 

Genet, Tadeusz Kantor, Grace Passô e Janaina Leite tem os ecos da morte na sua própria 

construção. Hans-Thies Lehmann (2007) disse, inclusive, que as teatralidades contemporâ-

neas presentificam um Teatro em vias de morrer – e se apresentar morto.  

Convidar a morte para habitar a arte pode abrir portas para um grande alívio, mas para 

uma enorme responsabilidade. Ao fazê-lo, podemos finalmente nos reconhecer enquanto se-

res-no-mundo capazes de conversas sinceras sobre a vida e seus desdobramentos. Trata-se de 

um reconhecimento honesto da validade das mais diversas experiências humanas na Terra – 

dentre essas, inclusive, das experiências com a morte em suas múltiplas apresentações.  

Para um futuro professor de Teatro que irá trabalhar com agrupamentos humanos em 

um contexto de arrasamento neoliberal, saber teatralizar criativamente a morte pode ser a al-

ternativa pedagógica possível para estar junto e ficar vivo. Isso não significa conduzir práticas 

terapêuticas com crianças e jovens na disciplina de Arte, mas de apontar caminhos possíveis 

para uma elaboração artística consciente e viva daquilo que insistentemente pesa sobre nós. 

Eis os três cards dessa temporalidade final: 

 
23 Piscadinha para A Dança da Morte, peça teatral do dramaturgo sueco August Strindberg. 



66 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



67 

 

O Que Encontrar no Meio da Rua 

 

 Em 2017, eu fui apresentado a um poema do Drummond chamado Amar. Já nos seus 

primeiros versos, o poeta apresenta sua visão sobre aquela que seria a grande sina humana: 

“Que pode uma criatura senão / Entre criaturas, amar? [...] Este o nosso destino: Amar sem 

conta / Distribuído pelas coisas pérfidas ou nulas” (ANDRADE, 1995, pp. 49-50). As pala-

vras do autor ficaram ecoando em mim por todos esses anos – em especial, a estrofe em que 

ele escreve que, nos fluxos do ser amoroso, podemos “Amar o que o mar traz à praia / O que 

ele sepulta, e o que, na brisa marinha / É sal, ou precisão de amor, ou simples ânsia?” (Ibid). 

 Nas duas experiências de estágio na Escola Estadual Professor Francisco Brant, eu me 

pegava repetindo em pensamento “amar o que o mar traz à praia” quase compulsivamente. Na 

maioria das vezes, eu me apercebia e ria – espantava Drummond; em outras, registrava no 

diário de bordo o acontecimento. Numa olhada rápida pelas suas páginas, encontro duas ano-

tações desse verso em momentos diferentes do mesmo dia 06 de junho de 2022. 

 Faço esse flashback porque esse card me remete profundamente à ideia de amar as 

coisas que o acaso traz para perto de nós. Isso é uma metáfora que, para mim, passou a signi-

ficar uma tentativa de ver brilho e beleza nas coisas encontradas na rua, nos rabiscos nos tam-

pos das mesas, nas rachaduras do muro, nos supostos erros e coisas feias, “pérfidas e nulas”. 

A ideia para essa carta surgiu ao longo da escrita desta monografia como reflexo de 

um hábito pessoal que eu tenho, já há alguns anos. Desde que me mudei para BH, encontro 

cartas de baralho aleatoriamente pelas ruas – e acabo trazendo algumas delas comigo para 

casa. Além delas, guardo pedaços de bilhete, folhas, sementes e pequenos objetos perdidos. 

Gosto de parar para ver aquilo que o mar – ou a rua – trouxe “à praia”. 

Essa pequena narrativa pessoal pode inspirar o professor a descobrir as relações que 

seus alunos tem com os objetos da rua: “Você costuma andar a pé pelas ruas da sua vizinhan-

ça?”; “Você percebe a diferença na forma como vemos a rua e a cidade ao andar a pé?”; 

“Quando você anda pela rua, você repara nos objetos perdidos no asfalto?”; “Você repara na 

quantidade de lixo acumulado nas calçadas, corredores e terrenos baldios?”; “Que sensações 

esse lixo causa em você?”; “Você já encontrou algum objeto curioso ao caminhar pelas ru-

as?”; “Você já guardou algum objeto encontrado na rua?”; “E se esses objetos pudessem nos 

contar a sua história?”. 

Nas caminhadas pela rua, encontramos o primeiro roteiro de improviso: 

 



68 

 

Observe um objeto perdido na rua.  

Sem tirá-lo do lugar, presentifique-o com seu corpo. 

 

 Esse primeiro convite à ação é, antes, um convite à observação. Dadas as afinidades 

entre a teatralidade e a espacialidade, a pedagogia do Teatro traz em si possibilidades para 

uma aprendizagem espacial e visual: podemos ser instigados a olhar para o mundo e percebê-

lo em suas nuanças de profundidade, cor e movimento; somos chamados a nos colocar nos 

espaços de forma relacional, atentos à presença do outro e nas formas como ela age sobre a 

nossa própria. Transformar a maneira como olhamos para a rua e seus lixos pode ser uma ma-

neira de trazer essa consciência visual para a vivência cotidiana. 

 Porém, o roteiro de improviso é um convite à corporificação. Sem nem mesmo preci-

sar tocar no objeto observado, o estudante pode trazê-lo para a sala de aula através do seu 

próprio corpo. E se fizéssemos um desfile dos objetos perdidos? Uma galeria ou museu que 

expõe apenas com o lixo observado e corporificado? Como seria a vernissage de uma exposi-

ção de corpos-objetos-resíduos?  

 Além disso, penso nos possíveis aprofundamentos dessa experimentação de ver e en-

carnar coisas encontradas na rua: o que a escolha desse objeto em específico pode revelar das 

experiências de vida dos próprios estudantes? Como eles poderiam narrar a experiência de seu 

“dia do lixo”? Já que falamos de experiência narrada, podemos já ocupar o segundo roteiro de 

improviso desta coletânea de coisas perdidas: 

 

Você é um objeto perdido.  

Conte um segredo para o humano que acabou de te encontrar. 

 

 Mais uma vez, um convite à troca de pontos de vista: saímos do olhar humano sobre 

os objetos, e habitamos o objeto em sua vivência no mundo. E, do mesmo modo que as cartas 

e os bilhetes, a dramaturgia aqui toma contornos íntimos – o segredo. Que confissões guarda 

o lixo? Que dores e delícias da memória ele pode revelar para o humano que o encontrou no 

meio da rua, atrás da cama, no lote vago? O que ele viu? O que ele ouviu? Finalmente, o que 

ele pode querer falar? 

 A experiência de mergulhar na memória de algo não-humano pode ser reveladora da 

própria humanidade. Posso me lembrar dos textos dramatúrgicos que criamos e compartilha-



69 

 

mos entre nós durante os encontros do Núcleo Experimental de Dramaturgia (NED). Amora, 

Arthur e Nayara diversas vezes nos fizeram ouvir os dizeres de rios, árvores, mesas de bar e 

cadeiras, bem como sua própria maneira de enxergar as relações humanas que se desenrolam 

e transpassam as suas corporalidades. 

 Em maio de 2023, li que existe uma mancha de lixo do tamanho de um continente en-

tre as Américas e a África. Que histórias uma massa continental de entulho nos conta? Lem-

bro que, há alguns anos, contêineres de resíduos da Europa eram descartados na periferia do 

mundo – inclusive no Brasil. O que esse lixo colonial tem a dizer? Penso nas pessoas que vi-

vem de coletar e beneficiar o que sobra do consumo das cidades. O que podem contar os cata-

dores? Que segredos guarda um carrinho de material reciclável?  

 O lixo é a etapa final do uso de um produto – sua morte utilitária. O que sobra depois? 

Alguma história, provavelmente.  Histórias que um lugar como o que guarda achados-e-

perdidos pode contar também. 

  

 

Construa um achados-e-perdidos de 

coisas desaparecidas. O que você guarda? 

 

 Na chave da Abordagem Espiral/Autoral, a espacialidade pode ganhar inúmeras for-

mas. A elaboração (individual ou coletiva) de uma caixa para guardar objetos perdidos (reais 

ou imaginários) é uma maneira possível de se pensar a prática da escultura, por exemplo. Ness 

sentido, a construção desse recipiente pode encontrar sua motivação nas autobiografias mes-

mas dos estudantes.  

Que coisas eles podem ter perdido e nunca recuperado? E se eles pudessem reelaborar 

essas perdas sob a forma de um achados-e-perdidos autoficcional, que guarda apenas itens 

esquecidos, abandonados ou há muito extraviados? Será que ele recebe outras coisas, além de 

objetos concretos? O que caberia numa caixa de sonhos perdidos? E de histórias esquecidas? 

É nesse aspecto que a autoficção me parece um jeito interessante de conectar passado 

e futuro. Poder fazer arte com memórias de vida e morte pode abrir portas para que elabore-

mos horizontes existenciais com a arte. Deslocar lembranças perdidas para um presente fanta-

sioso pode nos ajudar a trilhar novos caminhos e a esculpir novos futuros. 

Não sabemos se isso acontecerá ou não, mas podemos apostar na ideia. E, enquanto 

não atestamos esses horizontes chegando, vamos brincando de imaginá-los aqui entre nós. 

 



70 

 

Os Pedaços de Mim 

 

 Em 2015, numa aula de Filosofia, minha turma de 1º ano do Ensino Médio falava so-

bre a morte. O professor Jefferson Kairós, que conduzia a discussão, disse sem dar muita ên-

fase que uma das imagens mais bonitas feitas sobre luto e saudade é aquela que o Chico Bu-

arque pintou em Pedaço de Mim. Eu, que não conhecia a música até aquele momento, fiquei 

curioso e, chegando em casa, fui ouvir a sua gravação.  

De lá para cá, essa canção se tornou uma das minhas favoritas de todos os tempos. 

Dentre todas as imagens pinceladas nas suas estrofes, esta aqui é a que mais se aproxima do 

convite presente neste segundo card: “Oh, pedaço de mim / Oh, metade amputada de mim / 

Leva o que há de ti / Que a saudade dói latejada / É assim como uma fisgada / No membro 

que já perdi” (BUARQUE, 1978).  

Existe a lenda de que a língua portuguesa é a única a nomear o intenso sentimento de 

falta e desejo de reunião – a saudade. Mesmo não sendo plenamente verdade, essa história 

revela um dado da nossa linguisticidade (relação eu-língua mãe): nós, que falamos português 

brasileiro, convivemos desde a infância com a ideia definida do que é desejar algo ou alguém 

que não temos mais, que se perdeu no tempo e no espaço e que talvez não possamos reaver. 

Nós conhecemos a saudade intimamente. 

Estar despedaçado é, também, um sentimento que fomos apresentados através de obras 

da cultura popular ou de uma experiência pessoal. Quando pequenos, provavelmente ouvimos 

que a Rosa, depois de brigar com o Cravo, ficou despedaçada. Há algo aí que é, imagetica-

mente, muito forte: uma flor sem pétalas, estilhaçada literal e figurativamente. 

Para além das nossas experiências sentimentais com o despedaçamento, nós provamos 

os sabores da fragmentação na própria sociabilidade contemporânea. Os seres, as relações, as 

profissões, as formas de ser e estar no mundo – e o próprio mundo: está tudo mais ou menos 

submetido ao signo da divisão e do apartamento. No Teatro, textos cheios de recortes, monta-

dos como uma colcha de retalhos, aparecem como resposta provocativa a esses fenômenos 

sociais complexos. 

As recentes experiências de isolamento social podem ter aumentado ainda mais esse 

grau de alheamento de uns para com os outros. E, enquanto juntamos nossos cacos e colamos 

nossos pedaços, por que não falar disso? 

Ao trazer para a sala de aula o tema dos fragmentos de nós, o educador pode instigar a 

sensibilidade dos alunos: “Você é uma pessoa que perde coisas pelos lugares que você visi-

ta?”; “Você já perdeu alguma coisa na escola?”; “Você sente que já perdeu algo que era seu? 



71 

 

Objetos, memórias, ideias...?”; “Do que você sente saudade?”; “Você acha que deixa pedaços 

de você com as pessoas com quem você convive?”; “Você já pensou nas infinitas possibilida-

des de vida que poderíamos ter tido, mas não tivemos?”; “Você é hoje a mesma pessoa que 

era há um ano? Você é hoje a mesma pessoa que foi ontem? O que mudou”; “E se você en-

contrasse os pedaços de você que ficaram perdidos pelo caminho?”. 

 Entre as descobertas, surge um primeiro roteiro de improviso: 

  

Mande uma mensagem na garrafa para  

um pedaço de você que se perdeu. Jogue-a ao mar. 

 

 No convite proposto por esse primeiro roteiro de improviso, a escrita permanece no 

registro intimista das cartas e dos segredos anônimos. A imagem da mensagem dentro da gar-

rafa alude a um imaginário entre a ficção e a realidade sobre piratas, naufrágios, enigmas... 

Nessas narrativas, os bilhetes são lançados ao mar com a esperança de que encontrem um 

destinatário na outra margem do oceano.  

Desta vez, porém, a mensagem atirada na água tem um destino fantasioso: um pedaço 

de si perdido, nunca antes localizado. A propósito: que forma toma esse pedaço? Ele é uma 

memória remota? Uma escolha nunca feita? Ou, quem sabe, um objeto amado (ou odiado) 

que perdemos há anos – e que o mar não trouxe à praia? 

 Esse convite à ação é, na verdade, desdobrado em dois: a lida com a palavra em si não 

resume toda a proposição. A invenção de um recipiente para ser a garrafa que recebe a men-

sagem pode mobilizar todo o coletivo: vamos construir as nossas próprias garrafas? Ou vamos 

colecionar frascos? Ou, se houver uma terceira opção imaginada pelo grupo, por que não 

apostar nela? E, ainda: se o mar de Minas está dentro da cabeça e do coração das crianças, 

como pode ser o oceano onde essas escrituras serão jogadas? Afinal, não podemos realmente 

atirar nossas garrafas à praia. 

 Para além de pensarmos nas espacialidades e na linguagem da escrita jogada ao mar, o 

laço da teatralidade pode amarrar tudo num rito comum. Quem serão as personas que lançam 

suas confissões à espera de encontrar seus pedaços perdidos? E se esses destinatários forem 

encontrados? Como viria essa resposta? Será que conseguimos imaginar a linguagem pela 

qual esse nosso pedaço poderia responder ao nosso chamado, tempos depois de estar perdido? 

Onde será que ele esteve durante todo esse tempo? 



72 

 

 Talvez o próximo roteiro de improviso nos ajude a investigar essas relações entre a 

memória e o espaço. 

 

Espalhe pedaços de si pelo espaço. 

Monte um mapa para que alguém os encontre depois. 

 

 A inspiração dos piratas continua seu rastro neste convite, assim como minha própria 

história. Os becos da memória me convocam a pensar sobre as tardes em que passava dese-

nhando mapas com meus primos, meu irmão, ou com minhas companhias imaginárias. A car-

tografia sempre foi, para mim, uma arte misteriosa e mágica – uma forma de contato com o 

mundo que precede a exatidão de um GPS. Desenhar mapas de terras distantes, irrastreáveis 

no tempo-espaço, significava inventar mundos do zero e dar corpo às coisas que nele habitam. 

 Este convite brinca com a possibilidade de, propositalmente, espalharmos pedaços de 

nós por aí. Imagino que essa ação possa ser realizada de inúmeras formas: membros e partes 

do corpo dispersos no espaço como um filme de terror; papeizinhos distribuídos pelos lugares, 

contendo sonhos, memórias, desejos; objetos queridos (e odiados) espalhados no espaço da 

escola; uma arca do tesouro escondida, contendo tudo isso e muito mais...  

 A elaboração dos mapas para esses pedaços perdidos também convoca os alunos à 

livre criação. Como representar as rotas de acesso a esse tesouro? Como ficcionalizar nesse 

desenho cartográfico os espaços reais da escola – ou de qualquer outro lugar em que a ativi-

dade tome forma? Precisamos ser exatos nas indicações, ou vamos distribuindo pistas e vestí-

gios pelo caminho? E se, combinando este roteiro de improviso com o convite anterior à ob-

servação de objetos perdidos, espalhássemos nossos pedaços pelas ruas que transitamos? 

Os mapas, muitas vezes, não são excelentes guias – a História nos dá provas desse fa-

to. Apesar disso, essa forma de escritura ancestral nos mobiliza à procura e à criação imagi-

nante, e por isso mesmo já são dispositivos muito valiosos numa aula de Teatro que se faça 

entre a arte e a vida. 

 Seguindo por essas mal traçadas rotas, damos de cara com o último convite deste card: 

 

Você é uma colcha de retalhos feita  

de pedaços de outras pessoas ou coisas. Presentifique-se. 

 



73 

 

 O mito de Frankenstein, que veio ao mundo através da escritora inglesa Mary Shelley, 

é uma das criações ficcionais mais influentes nos campos do terror. A história desse ser criado 

por um cientista a partir dos retalhos de outros seres é comovente e aterradora. Seu mote, po-

rém, pode ser inspirador para uma aula de Teatro que verse sobre as formas como incorpora-

mos pedaços de outras coisas e pessoas à nossa própria corporalidade. 

 Na história da Arte, a combinação de traços humanos com anexos animais geralmente 

se liga às expressões do grotesco e do monstruoso. Ela nos remete à ideia do ciborgue – um 

ente de corpo fragmentado sem identidade própria, mas formado de uma miríade de identida-

des outras. Na contemporaneidade, a artista visual Efe Godoy é conhecida por suas criações 

híbridas: nos seus quadros, vemos raízes saírem de pés humanos; asas de mariposa em corpo-

ralidades antropomórficas; bichos com focinhos floridos...  

 E se, após a busca pelos nossos fragmentos proposta pelo último roteiro de improviso, 

combinássemos os pedaços encontrados de diferentes pessoas num único ser? Ou, então: e se 

colássemos em nosso corpo memórias de outras pessoas com as quais convivemos, e que dei-

xaram um pedacinho de si conosco? Podemos ter os braços da nossa mãe, as patas de um 

mascote querido e a cabeça feita das flores que vovô cultivava no quintal... Seremos nossa 

autoficção encarnada – memória corporificada com suas lacunas e retalhos. Assim, quem sa-

be, podemos encarnar os fantasmas de nós mesmos. 

 

As Rupturas e os Fantasmas 

  

 Este é o último card. Como num tempo espiralar, voltamos juntos ao começo de toda 

essa experimentação: os fantasmas dos estudantes da EJA da Escola Estadual Professor Fran-

cisco Brant. Ao mesmo tempo, já somos outras pessoas – e estamos próximos do fim desta 

jornada. 

 A ideia dos espectros e das almas penadas já ultrapassou, em certa medida, a dimensão 

religiosa e ocupa o imaginário profanado e popular. No Brasil, são incontáveis os casarões 

mal-assombrados, as ruas percorridas por sombras enigmáticas e as mandingas que conjuram 

ou espantam criaturas sobrenaturais.  

Os fantasmas são figuras de interesse de estudos nas artes, nas letras, na antropologia, 

na sociologia, na geografia e na história. Segundo a pesquisadora Heloísa Starling (2002), eles 

remetem às memórias vivas de um povo, de um agrupamento ou de uma cidade; de algum 



74 

 

modo, eternizam as fases de um mundo em constante transformação e reconstituição. Suas 

aparições geralmente se ligam a episódios de violência, segregação e perda simbólica. 

São fantasmas os anônimos transeuntes da cidade, sem lugar que os receba ou destino 

visível nos planos da megalópole que tudo come. Já trouxe para este texto a lenda de Maria 

Papuda, moradora histórica de Belo Horizonte que foi expulsa de sua própria casa em nome 

de um suposto futuro. Os rastros das almas penadas, que ocupam vielas e edifícios, são teste-

munhos vivos de um passado de morte – e de luta. 

A lida com as fantasmagorias em sala de aula pode ser iniciada pelo professor de Tea-

tro através de algumas perguntas: “O que é um fantasma?”; “Você acredita em fantasmas?”; 

“Você já viu um fantasma?”; “Você já conheceu um lugar mal-assombrado?”; “O 

que quer um fantasma?”; “Que lugares uma assombração geralmente assombra?”; “Por 

que será que fantasmas assombram esses lugares?”; “E se você pudesse ser um fantasma? 

Quem você iria assombrar? Que lugar seria assombrado por você? Que mensagem você dei-

xaria para a humanidade que ainda não é um fantasma como você?”. 

Não poderia ser diferente, portanto, que o primeiro roteiro de improviso desta carta 

ecoe aquele que iniciou este trabalho. 

 

Você é um fantasma numa assembleia de fantasmas. 

Conte-nos a sua história. 

 

Dentre todos os aspectos curiosos que pairam a figura da alma penada, acho a dimen-

são fundamentalmente existencial da sua aparição um dos mais interessantes. Afinal, o fan-

tasma assombra sempre um lugar (espacialidade) possivelmente ocupado por alguém (outri-

dade), e o faz a partir da sua própria experiência pregressa no mundo (mundaneidade), num 

regime temporal suspenso das tensões entre vida e morte (temporalidade) e a partir de uma 

manifestação simbólica própria, com códigos linguísticos mudos ou falados (linguisticidade). 

Todas essas dimensões que fundamentam a existência de um espectro podem ser um 

prato cheio para teatralidades situadas numa linha de ficção. Para além disso, podemos apos-

tar no potencial autoficcional desses eus-fantasmas – ah, se eu fosse invisível... 

Em sua primeira versão, criada um ano atrás, este roteiro de improviso colocava em 

foco o estudante como dramaturgo. Nesta nova proposição, saliento a importância da corpori-

ficação no processo da execução deste enunciado – em vez de criarmos uma personagem-



75 

 

fantasma que fala de si apenas numa composição textual, por que não encarnar o próprio es-

pectro e contar da própria boca a história da sua vida (e da sua morte)? 

Além dessa elaboração corporeificada, podemos aventar a criação de espaços para 

deixar que nossos eus-sobrenaturais habitem. É aí que o segundo convite deste card se situa. 

 

Construa um espaço mal-assombrado. 

Assombre-se. 

 

Há riqueza artística nas várias maneiras pelas quais essa espacialidade pode ser conce-

bida e ocupada. A criação e o uso desse lugar assombrado podem gerar jogos performativos 

que lidam com o preenchimento dos espaços vazios, com as relações estabelecidas por cada 

espectro... Elas podem até mesmo proporcionar dramaturgias escritas a partir dos modos de 

ocupação e relacionamento com as espacialidades – que, no caso dos fantasmas, é componen-

te fundamental da sua própria experiência no além-vida. 

O que as assombrações que rondam um espaço podem contar sobre as paredes, as es-

cadas e as portas desse lugar? Como esses fantasmas se apropriam dos quartos, ocupados ou 

não? Ou, então, de que jeito os fantasmas assombram as salas de aula? O que eles ouvem e 

veem? Eles se alimentam de algo? Eles flutuam, andam, correm ou se teletransportam pelos 

corredores? 

Para fora dos ambientes fechados por portas e janelas – de que maneira essas assom-

brações percorrem as ruas? Elas se sentam nos banquinhos da praça? Os cachorros da rua la-

tem para suas figuras? Que marcas elas deixam no espaço que atestam sua existência?  

Eles conversam uns com os outros? Ou será que eles fazem outros ruídos? O terceiro 

(e último!) roteiro de improviso pode ser a maneira de responder a essas perguntas. 

 

Você faz parte de um coro de fantasmas perdidos.  

Que barulhos vocês fazem na noite? 

 

 Adentramos, então, no âmbito das musicalidades uma vez mais. A pesquisa criativa 

pelos sons de um coro de fantasmas pode mobilizar uma série de aparatos, objetos, sonorida-

des distintas... 



76 

 

Lembro-me que Nickole, uma amiga que está comigo há mais de dez anos, conta a 

história de que o sítio de sua família é assombrado por um espírito musical que, no meio da 

madrugada, bate tampas de panelas e faz sinfonias com copos de vidro. São inúmeras as nar-

rativas de ruídos perdidos na madrugada que vem, aparentemente, do nada; vozes surdas que 

aparecem e vão embora, mas deixam atrás de si um rastro de arrepios na espinha. 

Esse último roteiro de improviso pode ganhar muita força se performado num ato co-

letivo. No Teatro, os coros e corais são uma marca histórica secular – ganharam destaque nas 

clássicas dramaturgias gregas, mas chegam até os dias atuais de diversas formas. Jean-Pierre 

Sarrazac (2017) chega a falar sobre o fenômeno das “coralidades”, personagens supostamente 

individuais que guardam em si as vozes distintas de grupos sociais, nacionais e políticos numa 

polifonia fragmentária e, de certa maneira, mundocentrada.  

Como será a paisagem sonora deste coro de almas? Nossos espectros arrastam corren-

tes no escuro da noite? Seus pés fazem barulho pelo chão? Ou eles batem panelas e copos, 

como os que visitam minha amiga? Eles conversam em alto e bom som, ou fazem cochichos? 

Como cantar a vida e a morte de um fantasma?  

Como cantar a nossa própria morte-vida? 

Imersos na artisticidade, a ação poderá os ajudar a responder tantas questões. 

 

4 PARA NOVOS MERGULHOS: em uma estrada recém-nascida 

 

 Escrevi esta parte final da monografia num sábado, dia 10 de junho de 2023, às quatro 

horas da tarde. Levei meu caderno para a Rua Sapucaí, no baixo centro de Belo Horizonte, e 

me sentei numa das mesas na calçada. Um sol laranja queimava as muretas, entrava pelos 

estabelecimentos comerciais iluminando tudo com uma aura dourada. Pessoas conversavam 

sobre casamentos, compromissos, coisas para agora e para mais tarde – falavam da vida, do 

nascimento e da morte. 

 Adélia Prado tem um poema que nunca perde o poder de me fazer chorar; ele se cha-

ma Qualquer coisa que brilhe, e alguns de seus versos foram escolhidos para abrir esta mo-

nografia (PRADO, 2013). Em trinta e seis linhas, a poetisa homenageia todo o brilho daquilo 

que não reluz, que é apenas resíduo do dia-a-dia pérfido e nulo.  

A descoberta que Adélia nos apresenta nas suas estrofes se parece com a que eu des-

crevi algumas páginas atrás: o ouro torto que mora nas sombras (e nas sobras) de alguma tra-

gédia. Este trabalho testemunha dois anos completos de pandemia e isolamento, bem como 



77 

 

outros instantes de súbita vivacidade achados no meio do lixo – trazido de volta à luz por 

olhos procurantes. Acreditando ser possível encontrar profundidade no brilho fosco da vida 

diária, este trabalho buscou celebrar o cotidiano por meio de convites à teatralidade. 

 Durante as orientações para este TCC, a professora Marina disse que esta conclusão 

seria o espaço para que eu narrasse “para onde vou” depois daqui – “daqui” sendo a concep-

ção, a escrita e a defesa desta monografia. Nesse sentido, este remate aponta para o futuro, e 

deseja a promessa de um desdobramento deste trabalho de investigação e sonho para dentro e 

para fora dos muros da Universidade, em um alargamento da pesquisa e da prática nos âmbi-

tos da docência e da pós-graduação. 

 Na linguagem comum que fomos estabelecendo neste texto, eu e você que me lê, po-

demos dizer que esta pesquisa se encaminha para ser um corpo em maturidade que tem seu 

passado e seu presente próprios, e que guarda suas possibilidades de futuro. Embora anuncie 

um fim, esta conclusão aponta, sobretudo, para um começo – ou, como diríamos, para um 

nascimento. Apesar de projetar um futuro nestas palavras, escrevo elas a partir do presente (e 

do passado de você, que está comigo ao longo das dezenas de páginas). 

O campo largo da autoficção e das escritas de si são vastos, rochosos, com gramas no-

vas convivendo lado a lado com árvores centenárias. Lembro de um episódio vivido entre 

mim e um dos amigos que a Graduação em Teatro me legou, o ator e professor Thomaz Can-

nizza. Ele e eu nos trombamos por entre as mesas da lanchonete da Faculdade de Letras em 

abril de 2023; ele me perguntou como eu estava, no que eu respondi que a missão de escrever 

uma monografia como Conclusão de Curso me mantinha na corda-bamba.  

O amigo já formado: Sobre o que é o seu TCC mesmo? 

O amigo em formação: Autoficção. Práticas de escrita autoficcional em sala de aula. 

O amigo já formado: [Silêncio] É um tema complexo, né? 

O amigo em formação: É... Não existe nem consenso sobre o que é autoficção! 

O amigo já formado: E se tudo é autoficção, nada é autoficção. 

Thomaz tinha razão. Existe, de fato, um alargamento do campo das escritas de si a 

ponto de, no contexto das artes contemporâneas, a autoficção ter sentidos muito amplos. O 

simples fato de essa prática de escrita ter se alastrado para fora da literatura, de onde ela se 

originou, explica a multiplicidade de suas manifestações.  

Neste trabalho, parti de uma concepção possível para compreender o território das au-

toescrituras – mas que não é unívoca e, certamente, não é majoritária. Pela extensão deste 

campo da arte, este trabalho não pretendia se aventurar por todas as suas montanhas ou nome-

ar cada um de seus rios. Os falares de si são muitos, e a descoberta das possibilidades mundo-



78 

 

centradas na escrita de nós mesmos pode render bons frutos. Quem sabe esse mergulho defini-

tivo na sua geografia não acontece em futuras investigações?  

 Os roteiros de improviso que apresentei a você ainda são frágeis rascunhos que não 

passaram pelo crivo da experiência em sala de aula. As nove cartas que visitamos ao longo 

destas páginas são, ainda, desejos ensaiados – não apresentados no palco compartilhado da 

dodiscência, mas grávidos de performatividades possíveis. 

Um dos meus desejos mais imediatos é, justamente, colocar em prática os convites à 

ação e ir sintonizando a estação até ouvir melhor as vozes dos próprios estudantes com quem 

os experimento. Penso nas formas pelas quais posso seguir as três temporalidades em ordem, 

ou bagunçar todas as três numa estrutura misturada que permita um trânsito entre começos, 

meios e fins. Ainda, nos modos como outros professores podem se apropriar dessas ideias que 

de nenhum modo se pretendem impositivas ou solidificadas. 

 Em sua fragilidade, esses nove cards são testemunhos da minha trajetória errante en-

quanto graduando, rumo ao professor-artista-pesquisador que um dia topou o desafio de apos-

tar num ensino de Teatro generoso com seus partícipes. Nos meus cinco anos enquanto uni-

versitário, fui convocado a sonhar esse sonho – e, porque ele fez sentido, decidi segui-lo. 

 Ainda hoje sigo em seu encalço, entre os trancos e barrancos que essa navegação traz 

consigo. Da pouca altura da minha experiência, já posso ver que estou caminhando por entre 

medos e coragens, pelas durezas da realidade e dos horizontes abertos da utopia.  

Aprendi com Drummond a tentar amar o que o mar trouxesse à praia. Também fui en-

sinado por Mateus-sem-agá a entrar pelas portas estreitas, a percorrer aquilo que Marina cha-

ma de “via longa” – a alternativa pedagógica que se faz carne com as gentes que encontra, e 

que sonha sonhos comuns rumo à concretização de autoficções corajosamente imaginadas. 

Morro um pouco hoje ao terminar este texto, porque me sinto mais distante que nunca 

daquele pequeno Matheus que dançava e cantava com seu irmão pequeno, ou do menino que 

fundava emissoras de tevê no quintal do avô. Estou a um passo de morrer enquanto o aluno de 

Teatro que fui/sou, cedendo espaço para o aluno-professor de Teatro que sou/serei. É a ironia 

desse instante que me morde com toda a sua violência: estou irremediavelmente longe daque-

le Mateus-sem-agá, mas nunca estive tão junto dele quanto agora. Posso até dar-lhe um abra-

ço antes de ir embora.  

Dou o abraço.  

Fui,  

mas ele veio comigo.  

Obrigado por ter vindo até aqui também. 



79 

 

REFERÊNCIAS 

 

ANDRADE, Carlos Drummond de. Amar. In: Claro enigma. Rio de Janeiro: Record, 1995, 

pp. 49-50. 

 

BORNHEIM, Gerd. Brecht, a estética do teatro. Rio de Janeiro: Graal, 1992. 

 

BRECHT, Bertolt. As cenas de rua. In: Estudos sobre teatro / Bertolt Brecht: coletados por 

Siegfried Unseld. Tradução de Fiama Pais Brandão. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1978. 

 

BUARQUE, Chico. Pedaço de mim. In: Chico Buarque. Intérpretes: Chivo Buarque e Zizi 

Possi. Rio de Janeiro: Polygram/Philips, 1978. 1 disco vinil, lado B, faixa 2 (3 min. 15 s.). 

 

CARVALHO, Adélia Aparecida da Silva. Casas dramatúrgicas: Material criativo para ensi-

no de dramaturgia. 2021. 239 f. Tese (Doutorado em Artes da Cena) – Escola de Belas Artes, 

Universidade Federal de Minas Gerais, Belo Horizonte, 2021. 

 

COLONNA, Vincent. Tipologia da autoficção (2004). In: NORONHA, Jovita Maria Gerheim 

(Org). Ensaios sobre a autoficção. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2014, pp. 39-66. 

 

CRUZ, Matheus Alves da Cunha. Tornar-se aquilo que se é. Mistura: teatro, produção e 

memória [S.l.], 2020. Disponível em: <https://www.misturateatro.com/post/tornar-se-aquilo-

que-se-é>. Acesso em 13 mai. 2023. 

 

DOUBROVSKY, Serge. O último eu (2010). In: NORONHA, Jovita Maria Gerheim (Org). 

Ensaios sobre a autoficção. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2014, pp. 111-125. 

 

EVARISTO, Conceição. Becos da Memória. 3. ed. Rio de Janeiro: Pallas Editora, 2021. 

 

FERNANDES, Silvia. Prefácio – Atos de profanação. In: FARRA, Alexandre Dal; LEITE, 

Janaina Fontes. Conversas com Meu Pai + Stabat Mater: uma trajetória de Janaina Leite. 1. 

ed. Belo Horizonte: Javali, 2020, p. 13-23. 

 

_____________. Sintomas do real no teatro. In: LEITE, Janaina Fontes. Autoescrituras per-

formativas: do diário à cena. São Paulo: Perspectiva, 2017, pp. XI-XIV. 

 

FREIRE, Paulo. Pedagogia da autonomia: Saberes necessários à prática educativa. São Pau-

lo: Paz e Terra, 2019.  

 

GASPARINI, Philippe. Autoficção é o nome de quê? (2009). In: NORONHA, Jovita Maria 

Gerheim (Org). Ensaios sobre a autoficção. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2014, pp. 181-

221. 

 

GONZAGUINHA. Redescobrir. In: Saudade do Brasil. Intérprete: Elis Regina. Rio de Janei-

ro: Warner Music Brasil, 1980. 1 disco vinil, lado B, faixa 10 (4 min. 8 s.). 

 

hooks, bell. Ensinando a transgredir: A educação como prática de liberdade. Tradução de 

Marcelo Brandão Cipolla. 2. ed. São Paulo: Martins Fontes, 2022. 

 

https://www.misturateatro.com/post/tornar-se-aquilo-que-se-é
https://www.misturateatro.com/post/tornar-se-aquilo-que-se-é


80 

 

JEANELLE, Jean-Louis. A quantas anda a reflexão sobre a autoficção? (2007). NORONHA, 

Jovita Maria Gerheim (Org). Ensaios sobre a autoficção. Belo Horizonte: Editora UFMG, 

2014, pp. 127-162. 

 

JOYCE, James. Retrato do artista quando jovem. Tradução de José Geraldo Vieira. 20. ed. 

Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 2017. 

 

KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do mundo. São Paulo: Cia. das Letras, 2019. 

 

LEITE, Janaina Fontes. Autoescrituras performativas: Do diário à cena. São Paulo: Pers-

pectiva, 2017. 

 

_____________. Stabat Mater (2019). In: FARRA, Alexandre Dal; LEITE, Janaina Fontes. 

Conversas com Meu Pai + Stabat Mater: Uma trajetória de Janaina Leite. 1. ed. Belo Hori-

zonte: Javali, p. 61-101, 2020 

 

LEHMANN, Hans-Thies. Teatro pós-dramático. Tradução de Pedro Süssekind. 1. ed. São 

Paulo: Cosac & Naify, 2007. 

 

LEJEUNE, Philippe. Autoficções & Cia.: Peça em cinco atos (1993). In: NORONHA, Jovita 

Maria Gerheim (Org). Ensaios sobre a autoficção. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2014, 

pp. 21-37. 

 

LÍRIO, Vinícius da Silva. Criar, performar, cartografar: Poéticas, pedagogias e outras 

práticas indisciplinares do teatro e da arte. Belo Horizonte: Appris Editora, 2020. 

 

LISPECTOR, Clarice. Uma aprendizagem ou o Livro dos Prazeres. Rio de Janeiro: Rocco, 

1998. 

 

MACHADO, Marina Marcondes. Dramaturgia de papeizinhos: Obra em andamento na plasti-

cidade de textos em fragmentos. In: FronteiraZ, São Paulo, v. 30, 2023a. No prelo. 

 

_____________. Fim do Infante: Três processos dramatúrgicos. Rio de Janeiro: Circuito, 

2018a. 

 

_____________. Merleau-Ponty e a educação. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2010a. 

 

_____________. O brinquedo-sucata e a criança. 7 ed. São Paulo: Edições Loyola, 2010b. 

 

_____________. Para as crianças de agora: Uma perspectiva artístico-existencial. 1 ed. São 

Paulo: Perspectiva, 2023b. 

 

_____________. Rumo a possíveis dramaturgias do espaço. In: Moringa. João Pessoa, v. 5, 

n. 2, jul./dez. 2014. 

 

_____________. Só Rodapés: Um glossário de trinta termos definidos na espiral de minha 

poética própria. In: Revista Rascunhos. Uberlândia, v. 2, n. 1, pp. 53-67, jan./jul. 2015. Dis-

ponível em: https://doi.org/10.14393/RR-v2n1a2015-05. Acesso em: 14 dez. 2022. 

 



81 

 

_____________. Tapete & essencialidades: uma estética possível para saborear o ensino do 

teatro. In: ANDRÉ, Carminda Mendes; BAPTISTA, Ana Maria Haddad (Org.). Pedagogias 

em trânsito: estudos para uma ecologia de saberes em arte educação. São Paulo: BT Acadê-

mica, 2018b. 

 

MEDEIROS, Elen de. Ipseidade e dramaturgia contemporânea: o si e o outro em Nós, do 

Galpão, e Mata teu pai, de Grace Passô. In: Repertório. Salvador, v. 1, n. 37, ano 24, n. 37, 

2021, pp. 103-119. 

 

MERLEAU-PONTY, Maurice. O olho e o espírito. In: Os Pensadores. Tradução de Marilena 

Chauí. São Paulo: Abril Cultural, 1984. 

 

NIETZSCHE, Friedrich. A Gaia Ciência. Tradução de Paulo César de Souza. 1. ed. São Pau-

lo: Cia. das Letras, 2012. 

 

NORONHA, Jovita Maria Gerheim. Apresentação. In: NORONHA, Jovita Maria Gerheim 

(Org). Ensaios sobre a autoficção. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2014, pp. 7-19. 

 

PAVIS, Patrice. Dicionário de teatro. Tradução de J. Guinsburg e Maria Lúcia Pereira. 3. ed. 

São Paulo: Perspectiva, 2008. 

 

PIRANDELLO, Luigi. O falecido Mattia Pascal. Tradução de Mário da Silva. 1. ed. São 

Paulo: Abril Cultural, 1972.  

 

PRADO, Adélia. Qualquer coisa que brilhe. In: Miserere. Rio de Janeiro: Record, 2013, p. 

89. 

 

SARRAZAC, Jean-Pierre. Poética do Drama Moderno: de Ibsen a Koltès. Tradução de 

Newton Cunha, J. Guinsburg e Sonia Azevedo. 1. ed. São Paulo: Perspectiva, 2017. 

 

SMITH, Patty. Só garotos. Tradução de Alexandre Barbosa de Souza. 1. ed. São Paulo: Cia. 

das Letras, 2010. 

 

STARLING, Heloisa Maria Murgel. Fantasmas da cidade moderna. In: Margens / Márgenes: 

Revista de Cultura. Belo Horizonte, n. 1, pp. 66-75, jun. 2002. 

 

SZONDI, Peter. Teoria do drama moderno: (1880–1950). Tradução de Luiz Sérgio Repa. 

2. ed. São Paulo: Cosac & Naify, 2011. 

 

VELOSO, Caetano. A tua presença morena. In: Qualquer coisa. Intérprete: Caetano Veloso. 

Rio de Janeiro: Philips, 1975. 1 disco vinil, lado A, faixa 5 (2 min. 4 s.). 

 

_____________. Dom de iludir. In: Totalmente demais. Intérprete: Caetano Veloso. Rio de 

Janeiro: Philips, 1986. 1 disco vinil, lado B, faixa 3 (2 min. 24 s.). 

 

VILAIN, Philippe. A prova do referencial (2009). In: NORONHA, Jovita Maria Gerheim 

(Org). Ensaios sobre a autoficção. Belo Horizonte: Editora UFMG, 2014, pp. 163-179. 

 

WINNICOTT, Donald Woods. O brincar e a realidade. Tradução de Breno Longhi. 1. ed. 

São Paulo: Ubu Editora, 2019. 


	6ade6b42a732dfe5f7d9172f4b1253693cbfdecaa6ca72473aaa4a5aaf085244.pdf
	2 - FOLHA DE APROVACAO Matheus corrigida.doc
	6ade6b42a732dfe5f7d9172f4b1253693cbfdecaa6ca72473aaa4a5aaf085244.pdf

